




















COLLECTION
LE MONDE QUI VIENT

légendes des images

« No a la guerra : otro mundo es posible. » Dessin de Beatriz Aurora 
(Mexique). 

« Acadjas », habitations lacustres et systèmes piscicoles du peuple tofinu 
(Bénin).

Tombe, dans le vieux village de Kasaan (Alaska). 

Monastère « Nid du Tigre » (Bhoutan). 

Kanaks déportés et réduits à l’esclavage dans une plantation de canne 
à sucre (Australie). 

En déclarant, lors de son discours d’investiture en 1949, que plus de la 
moitié de la population mondiale venait de « régions sous-développées », 
le président Harry Truman a inauguré l’ère du « développement », qui 
a succédé à l’ère coloniale. 

Affiche-manifeste de la campagne internationale « Wages For Housework » 
demandant à l’État de reconnaître et de récompenser économique-
ment le travail souvent invisible des femmes (1972) – une initiative du  
Collectif international féministe cofondé par Silvia Federici. 

Des femmes du mouvement Nayakrishi Andolon (Le Nouveau Mou-
vement agricole) en lutte contre les projets d’ogm de Syngenta, 
Monsanto et d’autres entreprises semencières transnationales.  
(Bangladesh). 

6e conférence internationale du mouvement international La Vía 
Campesina (La voie paysanne) à Jakarta en 2013 (Indonésie).

Banque de semences de l’ong Navdanya (fondée par Vandana Shiva) – 
qui a préservé des centaines de souches de riz, de blé et de nombreuses 
céréales (Inde). 

Slogan de l’École zapatiste : « L’éducation autonome construit des 
mondes différents faits de multiples mondes véritables pleins de véri-
tés » (Mexique). 

Toutes ces images sont en licence Creative Commons (CC).



PLURIVERSCollection  
Le Monde qui vient
fondée par Baptiste Lanaspeze et Pascal Menoret 

Catherine Larrère et Raphaël Larrère 
Bulles technologiques 

Ghassan Hage 
Le Loup et le Musulman

Sarah Vanuxem 
La Propriété de la Terre

Roxanne Dunbar-Ortiz 
Contre-histoire des États-Unis 

Marin Schaffner (dir.) 
Un sol commun

Estienne Rodary 
L’Apartheid et l’Animal

Raphaël Mathevet et Arnaud Béchet 
Politiques du flamant rose

Amitav Ghosh 
Le Grand Dérangement

Vandana Shiva 
Monocultures de l’esprit

Collectif 
Plurivers



Plurivers
UN DICTIONNAIRE  

DU POST-DÉVELOPPEMENT

Ashish Kothari 
Ariel Salleh

Arturo Escobar
Federico Demaria

Alberto Acosta
(éds.)

Préface de Wolfgang Sachs

Postface de Fabrice Flipo

Traduction collective

Wildproject

© Wildproject 2022

Suivi éditorial : Gayané Zavatto (avec Fabrice Flipo)
Correction : Laure Dupont

Cet ouvrage a été traduit par un collectif coordonné par Fabrice Flipo et les éditions 
Wildproject, composé de : Clément Amézieux, Judith Bastie, Maxime Bello, 
Ludovic Bonduel, Pierrick Chalaye, Jean Chamel, Marie Cuillerai, 
Damien Delorme, Fabrice Flipo, Anne Fremaux, Georgia Lyon Froman, 
Anne Gagnant, Yann Grabowski, Morgane Iserte, Baptiste Lanaspeze, 
Francie Mégevand, Erwan Molinié, Marin Schaffner, Léna Silberzahn,  
Cyprien Tasset, Thierry Uso, Raymond Zaharia.

–

Titre original : Pluriverse: A Post-Development Dictionary
Première édition en Inde en 2019 chez Tulika Books et AuthorsUpFront 
publishing services
© pour le recueil : Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar, Federico 
Demaria et Alberto Acosta, 2019
© pour les essais pris séparément : leurs auteurs respectifs

Licence Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0

ISBN 978-2-381140-346
Imprimé en France

Achevé d’imprimer en juillet 2022 sur les presses de Sepec pour le compte des 
éditions Wildproject. Numéro d’impression XXXXXXX.  
Dépôt légal septembre 2022.



« Beaucoup de mots voyagent dans le monde. Beaucoup de 
mondes sont en train de se faire. Beaucoup de mondes sont 
en train de nous faire. Il y a des mots et des mondes qui sont 
mensonges et injustices. Il y a des mots et des mondes qui sont 
vérités et véritables. Nous faisons des mondes véritables. Nous 
sommes faits par des mots véridiques. 
Dans le monde des puissants, il n’y a de place que pour les 
grands et leurs serviteurs. Dans le monde que nous voulons, il 
y a de la place pour toutes et tous. […] 
Le monde que nous voulons est un monde où il y a de la place 
pour beaucoup de mondes. […] 
Avec douceur et tranquillité, nous prononçons les mots révélant 
l’unité qui nous enlace dans l’histoire, pour dissiper l’oubli qui 
nous sépare et détruit. 
Notre parole, notre chant et notre cri s’élèvent pour que ne 
meurent plus les morts. Pour qu’ils vivent, nous luttons. Pour 
qu’ils vivent, nous chantons. »
Armée zapatiste de libération nationale, 
Quatrième Déclaration de la forêt lacandone, 1996

Ce livre est dédié à toutes celles et ceux qui luttent pour le plurivers, 
qui résistent à l’injustice et qui cherchent des voies pour vivre en 
harmonie avec la nature.



Table des matières

Avant-propos : Le Dictionnaire du développement revisité 	 13
Wolfgang Sachs

Préface 	 21
Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,  
Federico Demaria et Alberto Acosta

Introduction : Trouver des voies pluriverselles 	 25
Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,  
Federico Demaria et Alberto Acosta 

1. Le développement et ses crises : 
expériences mondiales 

Briser les chaînes du développement 	 Nnimmo Bassey 	 53
Développement – pour les 1 % 	 Vandana Shiva 	 57
Mal-développement 	 José María Tortosa	 61
Le projet de développement 	 Philip McMichael	 65
La kastom ekonomi de l’Océanie 	 Kirk Huffman	 70
La critique latino-américaine  
du développement 	 Maristella Svampa	 74

2. Universaliser la Terre : 
solutions réformistes

Agriculture  
climato-intelligente 	 Teresa Anderson	 81
Aide au développement 	 Jeremy Gould	 85
brics 	 Ana Garcia & Patrick Bond	 89
Commerce de 
services écosystémiques	 Larry Lohmann	 93
Développement durable 	 Erik Gómez-Baggethun	 97
Écomodernisme 	 Sam Bliss & Giorgos Kallis	 101
Économie circulaire 	 Giacomo D’Alisa	 105
Économie verte	 Ulrich Brand 		
	 & Miriam Lang	 109



Efficacité 	 Deepak Malghan	 113
Éthique du canot de sauvetage 	 John P. Clark	 117
Génie reproductif 	 Renate Klein	 121
Géo-ingénierie 	 Silvia Ribeiro	 125
Gouvernance du système Terre 	 Ariel Salleh	 129
Néo-extractivisme 	 Samantha Hargreaves	 134
Outils numériques 	 George Caffentzis	 138
Transhumanisme 	 Luke Novak 	 141
Villes intelligentes 	 Hug March	 145

3. Plurivers des peuples : 
initiatives transformatrices

Agaciro 	 Eric Ns. Ndushabandi 	
	 & Olivia U. Rutazibwa	 151
Agdals 	 Pablo Dominguez 	
	 & Gary J. Martin	 155
Agroécologie	 Victor M. Toledo	 159
Amour queer 	 Arvind Narrain	 163
Arbitrage  
de la dette souveraine	 Óscar Ugarteche Galarza	 166
Autonomie 	 Gustavo Esteva	 170
Autonomie zapatiste 	 Xóchitl Leyva Solano	 174
Biocivilisation 	 Cândido Grzybowski	 178
Bonheur national brut  
au Bhoutan 	 Julien-François Gerber	 182
Bouddhisme et compassion  
fondée sur la sagesse 	 Geshe Dorji Damdul	 186
Buen vivir   	 Mónica Chuji, Grimaldo  
	 Rengifo & Eduardo Gudynas	 190
Communs 	 Massimo De Angelis	 195
Comunalidad 	 Arturo Guerrero Osorio	 199
Conception écopositive 	 Janis Birkeland	 203
Convivialisme 	 Alain Caillé 	 207
Convivialité 	 David Barkin	 211
Décroissance 	 Federico Demaria  
	 & Serge Latouche 	 215
Dé-développer le Nord 	 Aram Ziai	 219
Démocratie directe 	 Christos Zografos	 223
Démocratie  
écologique radicale 	 Ashish Kothari	 227

Droits de la nature 	 Cormac Cullinan	 231
Droits de l’Homme 	 Miloon Kothari	 235
Éco-anarchisme 	 Ted Trainer 	 239
Écoféminisme 	 Christelle Terreblanche 	 243
Écologie de la culture 	 Ekaterina Chertkovskaya	 247
Écologie jaïne 	 Satish Kumar	 251
Écologie profonde 	 John Seed	 254
Écologie sociale 	 Brian Tokar	 258
Économie démocratique  
au Kurdistan	 Azize Aslan & Bengi Akbulut	 262
Économie du don 	 Simone Wörer 	 166
Économie  
populaire et solidaire 	 Natalia Quiroga Díaz	 269
Économies communautaires 	 J. K. Gibson-Graham	 273
Économie sociale et solidaire 	 Nadia Johanisova  
	 & Markéta Vinkelhoferová	 277
Écosocialisme 	 Michael Löwy	 281
Écosystèmes coopératifs 	 Enric Duran Giralt	 285
Écothéologie chrétienne 	 P. Seán McDonagh	 288
Écovillages 	 Martha Cecilia Chaves	 292
Éthique islamique 	 Nawal H. Ammar	 296
Féminismes du Pacifique 	 Yvonne Underhill-Sem	 299
Féminismes latino-américains 
et caribéens 	 Betty Ruth Lozano Lerma	 303
Femmes de paix	 Lau Kin Chi	 307
Hindouisme  
et transformation sociale 	 Vasudha Narayanan	 310
Hurai 	 Yuxin Hou	 314
Ibadisme 	 Mabrouka M’Barek	 317
icca – Territoires de vie 	 Grazia Borrini-Feyerabend 
	 & M. Taghi Farvar	 320
Justice environnementale 	 Joan Martínez-Alier	 324
Kametsa asaike 	 Emily Caruso & Juan Pablo 		
	 Sarmiento Barletti	 328
Kawsak sacha 	 Patricia Gualinga	 332
Kyosei 	 Motoi Fuse	 336
Localisation ouverte 	 Eirini Gaitanou  
	 & Giorgos Velegrakis	 339
Logiciel libre 	 Harry Halpin	 343
Méditerranéisme 	 Onofrio Romano	 347
Minobimaatisiiwin 	 Deborah McGregor	 351
Monnaies alternatives 	 Peter North	 355

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



13

Avant-propos 
Le Dictionnaire du développement 

revisité
par Wolfgang Sachs

« L’idée de développement se dresse comme une ruine dans le 
paysage intellectuel. » C’est ce que nous avons écrit il y a environ 
25 ans en 1992, dans l’introduction du Dictionnaire du développe-
ment1. Heureux et un peu naïfs, assis sous le porche de la maison 
de Barbara Duden près de l’université d’État de Pennsylvanie à 
l’automne 1988, nous avons proclamé la fin de l’« ère du déve-
loppement ». Entre les pâtes, le vin rouge et les beignets de ron-
delles d’oignons, parmi les sacs de couchage, un ou deux pc et de 
nombreuses piles de livres, nous avons commencé à élaborer les 
grandes lignes d’un manuel qui allait exposer l’idée de dévelop-
pement. Rappelons-nous : dans la seconde moitié du 20e siècle, 
la notion de développement s’est imposée de manière souve-
raine sur les nations. C’était le programme géopolitique de l’ère 
postcoloniale. 18 autrices et auteurs, venant de quatre continents, 
ayant toutes et tous grandi avec le concept de développement, 
nous voulions nous débarrasser des convictions profondément 
ancrées de nos pères de l’après-guerre. Nous avions compris que 
le concept avait ouvert la voie au pouvoir impérial de l’Occident 
sur le monde. Plus encore, nous avions senti – plus que pensé 
de manière rationnelle – que le développement conduisait à un 
cul-de-sac, dont les conséquences nous toucheraient sous forme 
d’injustice, de bouleversements culturels et de déclin écologique. 
En somme, nous nous étions rendu compte que l’idée de déve-
loppement avait pris une direction qui n’était pas inhabituelle 
dans l’histoire des idées : ce qui fut une innovation historique 
est devenu une convention, au fil du temps, qui allait se terminer 
par une déconvenue générale. Notre mentor spirituel, Ivan Illich, 
qui était parmi nous, a fait remarquer que cette idée s’inscrirait 
à merveille dans une archéologie de la modernité qu’il avait l’in-
tention d’écrire. Déjà à l’époque, il était d’avis qu’il fallait parler 
du développement par le biais d’une notice nécrologique.

1. Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide to 
Knowledge as Power, Londres : Zed Books. Non traduit en français. 

Mouvement altermondialiste 	 Geoffrey Pleyers	 359
Mouvement de la Transition 	 Rob Hopkins	 364
Mouvement slow 	 Michelle Boulous Walker	 368
Nayakrishi Andolon 	 Farhad Mazhar	 371
Nouveau paradigme de l’eau 	 Jan Pokorný	 375
Nouveaux matriarcats 	 Claudia von Werlhof	 379
Ontologies marines 	 Karin Amimoto Ingersoll	 383
Pacifisme 	 Marco Deriu	 387
Pays	 Anne Poelina	 391
Pédagogie 	 Jonathan Dawson	 395
Permaculture 	 Terry Leahy	 399
Politique du corps 	 Wendy Harcourt	 403
Post-économie 	 Alberto Acosta	 407
Prakritik swaraj 	 Aseem Shrivastava	 411
Production dirigée par les	  
travailleurs et travailleuses 	 Theodoros Karyotis	 415
Production néguentropique 	 Enrique Leff	 419
Projets de vie 	 Mario Blaser	 423
Reconstruction rurale 	 Sit Tsui	 427
Religions chinoises 	 Liang Yongjia	 431
Révolution 	 Eduardo Gudynas	 435
Des salaires  
pour le travail ménager 	 Silvia Federici 	 439
Sentipensar 	 Patricia Botero Gómez	 443
Souveraineté alimentaire 	 Laura Gutiérrez Escobar	 447
Souveraineté énergétique 	 Daniela del Bene, Juan 		
	 Pablo Soler & Tatiana Roa	 451
Spiritualité de la terre 	 Charles Eisenstein	 455
Théologie de la libération 	 Elina Vuola	 459
Tikkoun olam judaïque 	 Michael Lerner	 463
Transitions civilisationnelles 	 Arturo Escobar	 467
Tribunal des droits de la nature 	Ramiro Ávila Santamaría	 471
Ubuntu	 Lesley Le Grange	 475
La vision du monde  
du peuple tao 	 Sutej Hugu	 479

 Post-scriptum : 
La Tapisserie mondiale des alternatives	 485

Postface de Fabrice Flipo	 487

 Crédits de traduction	 499

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



14 15

atteignent les coins les plus reculés de la Terre. L’État-nation est 
devenu poreux, et l’économie, autant que la culture, a été de 
plus en plus déterminée par les forces mondiales. Le dévelop-
pement, qui était autrefois une tâche de l’État, est maintenant 
déterritorialisé. Les sociétés transnationales s’étendent sur tous 
les continents et les modes de vie sont alignés les uns sur les 
autres : les suv ont remplacé les pousse-pousse ; les téléphones 
portables ont supplanté les rassemblements communautaires ; la 
climatisation a fait disparaître la sieste. La mondialisation peut 
être comprise comme un développement sans les États-nations. 
Les classes moyennes mondiales – blanches ou noires, jaunes ou 
brunes – en ont le plus profité. Elles font leurs courses dans des 
centres commerciaux similaires, achètent des produits électro-
niques high-tech et regardent les mêmes films et séries télévisées. 
En tant que touristes, elles disposent librement du moyen décisif 
de l’alignement : l’argent. En gros, déjà en 2010, la moitié de la 
classe moyenne mondiale vivait dans le Nord et l’autre moitié 
dans le Sud. C’est sans aucun doute le grand succès de la « pen-
sée du développement », mais un échec qui se profile à l’horizon.

La chute
« Développement » est un mot plastique, un terme creux avec 

une signification positive. En dépit de cela, il a maintenu son 
statut en tant que perspective, car il est inscrit dans un réseau 
international d’institutions qui va de l’Organisation des nations 
unies aux ong. Après tout, des milliards de personnes ont fait 
usage de ce « droit au développement », comme il est dit dans 
la résolution de l’assemblée plénière de l’onu de 1986. Nous, 
les auteurs et autrices du Dictionnaire du développement, étions 
impatients de proclamer la fin de l’ère du développement ; nous 
n’avions pas anticipé que le coma politique durerait des décen-
nies. Pourtant, nous avions raison – même si nous avions ima-
giné que cela se déroulerait différemment.

Dans le programme de l’Agenda 2030 des Nations unies pour 
les Objectifs de développement durable (odd), la chute de l’idée 
de développement est maintenant évidente. L’époque où le déve-
loppement signifiait une « promesse » est révolue depuis long-
temps. En ces temps-là, on parlait de jeunes nations aspirant à 
se lancer sur la voie du progrès. En effet, le discours du dévelop-
pement était porteur d’une promesse historique monumentale : 
qu’à terme, toutes les sociétés finiraient par combler le fossé qui 
les sépare des riches et profiteraient des fruits de la civilisation 
industrielle. Cette époque est révolue : la vie quotidienne est 

Flashback
Quand l’ère du développement a-t-elle commencé  ? Dans 

notre Dictionnaire du développement, nous avons identifié le pré-
sident Harry S. Truman comme le méchant. En effet, le 20 jan-
vier 1949, dans son discours d’investiture, il déclarait que plus de 
la moitié de la population mondiale venait de « régions sous-dé-
veloppées ». C’était la première fois que le terme « sous-dévelop-
pement » – qui allait devenir plus tard une catégorie clé pour la 
justification du pouvoir, tant international que national – était 
employé lors d’un événement politique important. Ce discours 
a inauguré l’ère du développement – une période de l’histoire du 
monde qui a suivi l’ère coloniale, pour être remplacée quelque 
40 ans plus tard par l’ère de la mondialisation. Et aujourd’hui, il 
y a des signes clairs que la mondialisation pourrait être à son tour 
remplacée par une ère de nationalismes populistes.

En quoi consiste l’idée de développement ? Nous devons exa-
miner quatre aspects. Sur le plan chronopolitique, toutes les 
nations semblent avancer dans la même direction. Le temps 
imaginé est linéaire et ne va que de l’avant ou à reculons ; mais 
l’objectif de progrès technique et économique est éphémère. 
Sur le plan géopolitique, les leaders sur cette voie – les nations 
développées – montrent aux pays retardataires la voie à suivre. 
La diversité déconcertante des peuples du monde est désormais 
classée de façon simpliste en nations riches et pauvres. Sur le 
plan sociopolitique, le développement d’une nation se mesure à 
sa performance économique, suivant son produit intérieur brut. 
Les sociétés qui viennent de sortir de la domination coloniale 
sont tenues de se placer sous la tutelle de « l’économie ». Enfin, 
les acteurs qui prônent le développement sont principalement 
des experts au sein des gouvernements, des banques multinatio-
nales et des entreprises. Auparavant, à l’époque de Marx ou de 
Schumpeter, le terme « développement » était utilisé pour parler 
d’un sujet intransitif, comme une fleur qui cherche à éclore. 
Aujourd’hui, le terme est utilisé de façon transitive, pour signi-
fier une réorganisation active de la société qui doit être achevée 
en quelques décennies, voire années.

Alors que nous étions prêts à chanter l’adieu à l’ère du 
développement, l’histoire du monde ne nous a pas suivis. Au 
contraire, l’idée a reçu un nouvel élan. Juste au moment où 
nous terminions les premières ébauches de notre Dictionnaire, en 
novembre 1989, le mur de Berlin est tombé. La guerre froide a 
pris fin et l’époque de la mondialisation a commencé. Les portes 
ont été grandes ouvertes aux forces du marché transnational, qui 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



16 17

déterminer la pauvreté ou la richesse relative d’un pays. Depuis 
les années 1970, cependant, une dichotomie est apparue dans le 
discours sur le développement, juxtaposant l’idée de développe-
ment en tant que croissance à l’idée de développement en tant 
que politique sociale. Des institutions telles que la Banque mon-
diale, le Fonds monétaire international (fmi) et l’Organisation 
mondiale du commerce (omc) ont continué à s’incliner devant 
l’idée de développement conçu comme croissance, tandis que le 
Programme des Nations unies pour le développement (pnud), le 
Programme des Nations unies pour l’environnement (pnue) et la 
plupart des ong ont mis l’accent sur l’idée de développement en 
tant que politique sociale. Ainsi, le terme « développement » est 
devenu une expression fourre-tout. Les odd sont issus de cette 
tradition. La croissance économique n’est plus le seul objectif, 
mais le réductionnisme de la pensée du développement ne dispa-
raît pas si facilement. Au lieu des chiffres du pib, nous disposons 
désormais d’indicateurs sociaux – nutrition, santé, éducation, 
environnement  – afin de cartographier la performance d’un 
pays. Les données permettent la comparaison, et la comparai-
son permet de calculer des déficits le long d’un axe temporel, 
tout comme entre les groupes et les nations. La réduction des 
déficits dans le monde a été l’objectif du développement durant 
ces 70 dernières années. En ce sens, l’indice de développement 
humain, à l’instar du pib, est un indice de déficit ; il classe les 
pays de manière hiérarchique et part de l’hypothèse qu’il n’y a 
qu’une seule forme d’évolution sociale. C’est ainsi que la pensée 
du développement révèle son secret : elle vit de la dictature de 
la comparaison quantitative.

Perspective
L’année même de la publication de notre Dictionnaire du 

développement, un autre livre faisait fureur : La Fin de l’histoire 
et le Dernier Homme de Francis Fukuyama. Celui-ci a marqué 
l’atmosphère de l’époque : le triomphe de l’Occident avec sa 
démocratie et ses conditions de vie industrialisées. Vingt-cinq 
ans plus tard, en 2018, aucune de ses promesses ne s’est concré-
tisée. Au contraire, le désarroi, voire le chaos, la peur et la colère 
se sont largement répandus et contrastent fortement avec le 
triomphalisme des années 1990. Si l’on devait trouver un mot 
pour décrire l’atmosphère actuelle dans l’hémisphère nord et 
dans certaines parties de l’hémisphère sud, ce serait : la peur de 
l’avenir, la peur que les perspectives de vie se réduisent et que 
nos enfants et petits-enfants soient moins bien lotis que nous. 

désormais plus souvent une question de survie que de progrès. 
Si la politique de lutte contre la pauvreté a été couronnée de 
succès à certains endroits, cela fut au prix d’inégalités encore 
plus grandes ailleurs, et au prix de dommages environnementaux 
irréparables. Le réchauffement de la planète et l’érosion de la 
biodiversité ont jeté le doute sur le fait que les nations dévelop-
pées seraient le pinacle de l’évolution sociale. Au contraire, le 
progrès s’est avéré être une régression, car la logique capitaliste 
à l’œuvre dans le Nord global ne peut qu’exploiter la nature. 
Des « Limites à la croissance » en 1972 aux « Limites plané-
taires » en 2009, l’analyse est claire : le développement en tant 
que croissance conduit à une insoutenabilité de la planète Terre 
pour les humains. Les odd – qui portent le développement dans 
leur titre – sont une tromperie sémantique. Ils devraient en fait 
être nommés « Objectifs de survie durable ».

La géopolitique du développement a également implosé. 
Qu’est-il advenu de l’impératif de « rattrapage », si fondamental 
dans l’idée de développement ? Il convient ici de citer un pas-
sage du document qui annonçait les odd : « Ce programme a 
une portée et une importance sans précédent. […] Les objectifs 
et les cibles qui y sont énoncés ont un caractère universel et 
concernent le monde entier, pays développés comme pays en 
développement. » Le changement de mentalité ne pourrait être 
exprimé plus clairement : « la géopolitique du développement », 
selon laquelle les nations industrielles seraient l’exemple à suivre 
pour les pays les plus pauvres, a été mise au rebut. Tout comme 
l’ère de la guerre froide a pris fin en 1989, le mythe du rattrapage 
s’est évaporé en 2015. Rarement un mythe n’a été enterré aussi 
tranquillement. Quel est l’intérêt du développement s’il n’y a pas 
de pays que l’on peut qualifier de « développé durablement » ? En 
dehors de cela, la géographie économique du monde a changé. 
D’un point de vue géopolitique, l’ascension rapide de la Chine 
en tant que plus grande puissance économique de la planète a 
été spectaculaire. Les sept pays nouvellement industrialisés les 
plus importants sont maintenant économiquement plus forts 
que les États industriels traditionnels, bien que le G7 prétende 
toujours être hégémonique. La mondialisation a presque dissous 
le schéma Nord-Sud en place.

De plus, le développement a toujours été une construction sta-
tistique. Sans le chiffre magique, le produit intérieur brut (pib), 
il était impossible d’établir un classement des nations du monde. 
La comparaison des revenus était le point de départ de la 
réflexion sur le développement. C’était la seule manière pour 



18 19

« Nous savons que le comportement de ceux qui consomment 
et détruisent toujours davantage n’est pas soutenable, tan-
dis que d’autres ne peuvent pas vivre conformément à leur 
dignité humaine. C’est pourquoi l’heure est venue d’accepter 
une certaine décroissance dans quelques parties du monde, 
mettant à disposition des ressources pour une saine croissance 
en d’autres parties. » (§ 193)

J’ai le sentiment que ce Dictionnaire du post-développement s’en-
racine profondément dans le récit de la solidarité. Les quelque 
100 entrées décrivent de nombreuses voies vers une transforma-
tion sociale qui place l’empathie avec les humains et les non-hu-
mains au premier plan. Ces visions s’opposent fermement au 
nationalisme xénophobe et au mondialisme technocratique. Il 
est très encourageant de constater que la théorie et la pratique de 
la solidarité – comme en témoigne déjà la diversité géographique 
des autrices et auteurs de ce dictionnaire – semblent avoir atteint 
tous les coins du monde.

Pour aller plus loin 

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil. 

Mishra, Pankaj (2019 [2017]), L’Âge de la colère  : une histoire du présent, 
Paris : Zulma. 

Pape François (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune, 
w2.vatican.va 

Raskin, Paul (2016), Journey to Earthland: The Great Transition to Planetary 
Civilization, Boston : Tellus.

Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide 
to Knowledge as Power, Londres : Zed Books.

Speich Chassé, Daniel (2013), Die Erfindung des Bruttosozialprodukts: Glo-
bale Ungleichheit in der Wissensgeschichte der Ökonomie, Göttingen : Vanden-
hoeck & Ruprecht.

La suspicion que les attentes suscitées par le développement ne 
seront pas satisfaites se répand parmi la classe moyenne mon-
diale. Éloignés de leurs traditions, informés des styles de vie 
occidentaux à travers leurs smartphones, et pourtant exclus du 
monde moderne : c’est le sort de trop de gens, et pas seulement 
dans les pays pauvres. Ainsi, la confusion culturelle et les crises 
écologiques alimentent la peur de l’avenir.

De cette façon, l’âge moderne expansif s’est enlisé, et il est 
temps d’en sortir. En un coup d’œil, on peut identifier trois 
récits qui répondent à la peur de l’avenir : les récits de la « for-
teresse », du « mondialisme » et de la « solidarité ». La « pensée 
de la forteresse », qui s’exprime à travers le néonationalisme, fait 
renaître le passé glorieux d’un peuple imaginaire. Les dirigeants 
autoritaires redonnent de la fierté à certains, en transformant 
les autres en boucs émissaires – qu’il s’agisse des musulmans ou 
de l’onu. Cela conduit à la haine envers les étrangers, parfois 
couplée à un fondamentalisme religieux. Une sorte de « chauvi-
nisme de l’abondance » s’est largement répandu, en particulier 
dans les nouvelles classes moyennes dont les biens matériels 
doivent être défendus contre les pauvres. En revanche, dans le 
« mondialisme », nous trouvons l’image de la planète comme un 
symbole archétypique. Au lieu du mercantilisme de la forteresse 
de « America First », les mondialistes promeuvent un monde de 
libre-échange, idéalement déréglementé, qui est censé apporter 
la richesse et le bien-être aux entreprises et aux consommateurs 
et consommatrices du monde entier. L’élite libérale mondiali-
sée peut aussi avoir peur de l’avenir, mais de telles difficultés 
peuvent apparemment être surmontées grâce à la « croissance 
verte et inclusive » et aux technologies intelligentes.

Le troisième récit – celui de la « solidarité » – est différent. 
La peur de l’avenir appelle à la résistance contre les puissants, 
les garants d’une société du chacun pour soi et de la poursuite 
capitaliste du profit. L’importance doit au contraire être donnée 
aux droits humains – collectifs et individuels – et aux principes 
écologiques. Les forces du marché ne sont pas une fin en soi, 
mais des moyens d’atteindre une fin. Comme l’exprime le slogan 
« Penser global, agir local », un localisme cosmopolite se nour-
rit d’une politique locale qui doit aussi prendre en compte des 
besoins plus larges. Cela signifie le démantèlement progressif du 
mode de vie impérial qu’exige la civilisation industrielle, ainsi 
que la redéfinition de formes de prospérité frugale. Selon les 
mots du pape François, actuellement l’un des plus importants 
hérauts de la solidarité avec son encyclique Laudato si’ :

baptiste
Texte surligné 



21

Préface 
par Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar, 

Federico Demaria et Alberto Acosta 

Ce livre invite les lecteurs et lectrices à se joindre à un profond 
processus de décolonisation intellectuelle, émotionnelle, éthique 
et spirituelle. Notre conviction commune est que l’idée du « déve-
loppement en tant que progrès » doit être déconstruite pour ouvrir 
la voie à des alternatives culturelles qui enrichissent et respectent 
la vie sur Terre. Le modèle de développement occidental domi-
nant est une construction homogénéisante, qui a généralement 
été adoptée par les gens à travers le monde sous la contrainte 
matérielle. Le contre-terme « post-développement » implique une 
myriade de critiques systémiques et de modes de vie. Ce dic-
tionnaire vise à repolitiser le débat actuel sur la transformation 
socio-écologique en soulignant son caractère multidimension-
nel. Il peut être utilisé pour l’enseignement et la recherche, pour 
inspirer les militants, pour initier les curieux, et même par les 
personnes au pouvoir qui ne se sentent plus en phase avec leur 
monde.

Ce livre n’est en aucun cas le premier sur le thème du post- 
développement. The Development Dictionary, coordonné par Wolf-
gang Sachs, qui fête aujourd’hui ses 25 ans de publication, a été 
pionnier en 1992. Parmi les autres ouvrages, citons Encounte-
ring Development d’Arturo Escobar, Le Développement : histoire 
d’une croyance occidentale de Gilbert Rist, et The Post-Development 
Reader, coordonné par Majid Rahnema et Victoria Bawtree. Les 
contributions féministes comprennent Restons vivantes : femmes, 
écologie et lutte pour la survie de Vandana Shiva et The Subsistence 
Perspective de Veronika Bennholdt-Thomsen et Maria Mies. En 
outre, les travaux de chercheurs-militants tels que Ashis Nandy, 
Manfred Max-Neef, Serge Latouche, Gustavo Esteva, Rajni 
Kothari et Joan Martínez-Alier ont largement contribué à dessi-
ner les contours d’un avenir post-développement.

Ce qui manquait, c’était une vaste compilation transculturelle 
de concepts concrets, de visions du monde et de pratiques pro-
venant des quatre coins de la planète, qui remettent en question 
l’ontologie moderniste de l’universalisme en faveur d’une mul-
tiplicité de mondes possibles. C’est ce que signifie l’appel à un 
plurivers. L’idée de réaliser une telle compilation a d’abord été dis-
cutée par trois d’entre nous – Alberto Acosta, Federico Demaria 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



22 23

Ce dictionnaire est non conventionnel dans son genre car il 
comporte trois parties. Celles-ci sont à l’image de la transition 
historique dans laquelle les universitaires et les militants et mili-
tantes du 21e siècle s’insèrent.

I. Le développement et ses crises : expériences mondiales. Le concept 
de « développement », déjà vieux de quelques décennies, doit 
être réévalué de toute urgence. Dans cette première section, un 
éminent chercheur-militant ou une éminente chercheuse-mili-
tante de chaque continent réfléchit à cette notion et à sa relation 
avec les multiples crises de la modernité.

II. Universaliser la Terre : solutions réformistes. Nous présentons 
ici une série d’innovations conçues pour la plupart dans le Nord 
global et souvent présentées comme des « solutions de crise » 
progressistes. Un examen critique de leur rhétorique et de leur 
pratique met en évidence leurs incohérences internes et suggère 
qu’elles pourraient n’être qu’un égarement intellectuel – consé-
quence d’une quête obsessionnelle du profit – et s’avérer écolo-
giquement destructrices.

III. Plurivers des peuples : initiatives transformatrices. Cette section 
principale du livre est un recueil de visions du monde et de pra-
tiques, anciennes et nouvelles, locales et mondiales, émergeant de 
communautés autochtones, paysannes et pastorales, de quartiers 
urbains, de mouvements environnementaux, féministes et spiri-
tuels, qui aspirent à la justice et à la soutenabilité de multiples 
façons.

Les visions et les pratiques présentées dans ce dictionnaire 
ne consistent pas en l’application d’un ensemble de politiques, 
d’instruments et de critères pour sortir du « mal-développement ». 
Il s’agit plutôt de reconnaître la diversité des points de vue sur 
le bien-être planétaire et des compétences que nous pouvons 
déployer en ce sens. Ces visions et pratiques cherchent à inscrire 
les activités humaines dans les rythmes et les cadres de la nature, 
en respectant l’interconnexion de tout ce qui vit. Ce savoir indis-
pensable doit être préservé en tant que bien commun, et non 
privatisé ou vendu comme une marchandise. Les visions et les 
pratiques proposées ici placent le buen vivir avant l’accumula-
tion matérielle. Elles préfèrent la coopération à la compétitivité. 
Elles conçoivent le travail comme un moyen de subsistance qui 
apporte plaisir et satisfaction, et non comme un gagne-pain mor-
tifère duquel on tente de s’échapper lors des week-ends ou de 
vacances écotouristiques. Aussi, trop souvent, au nom du « déve-
loppement », la créativité humaine est compromise par des sys-
tèmes éducatifs monotones et uniformisants.

et Ashish Kothari – lors de la 4e Conférence internationale de la 
décroissance à Leipzig, en 2014. Un an plus tard, Ariel Salleh et 
Arturo Escobar ont rejoint le projet, la planification a commencé 
sérieusement, et il y a maintenant plus de 100 entrées. Nous 
sommes conscients des lacunes thématiques et géographiques, 
mais nous proposons ce livre comme une invitation à explorer 
ce que nous considérons comme des « manières d’être » rela-
tionnelles. Cela signifie qu’il faut réinventer la politique d’une 
façon qui soit profondément sensible. Ainsi, en éditant ce livre 
– comme dans tout acte de soin –, nous avons rencontré les limites 
de notre propre réflexivité culturelle, et même nos vulnérabilités ; 
en même temps, nous nous sommes surpris à réfléchir le monde 
différemment, sous l’effet de nouveaux concepts et de nouvelles 
sensibilités. « L’intime est politique », comme disent les féministes.

Ce livre rend compte d’une confluence mondiale de visions 
économiques, sociopolitiques, culturelles et écologiques. Les 
personnes qui ont rédigé ces entrées sont profondément enga-
gées dans la vision du monde ou la pratique qu’elles décrivent 
– des résistants et résistantes autochtones aux rebelles de la classe 
moyenne. Nous tenons à saluer la passion et l’investissement 
de ces auteurs et autrices, dont la plupart ont immédiatement 
accepté de contribuer. Ils et elles disposaient d’un délai assez 
court et ont fait preuve d’une grande patience avec nos com-
mentaires éditoriaux, les allers-retours étant inévitables lorsqu’on 
essaie de s’assurer de l’accessibilité et de la cohérence des textes. 

Nous remercions chaleureusement l’équipe de Kalpavriksh à 
Pune, en Inde, en particulier Shrishtee Bajpai et Radhika Mulay, 
qui nous ont aidés à assurer le suivi des textes et ont même 
apporté des contributions critiques pour certaines entrées. Nous 
remercions tout particulièrement nos amies et collègues Dianne 
Rocheleau et Susan Paulson pour leurs commentaires perspicaces 
sur une version antérieure du manuscrit. Nous sommes extrê-
mement reconnaissants à Joan Martínez-Alier et Marta Viana de 
l’Institut des sciences et technologies de l’environnement (icta-
uab) ; ces collègues de l’université autonome de Barcelone ont 
permis la tenue de notre réunion éditoriale de mi-2017 dans leur 
ville si dynamique, grâce au soutien financier du projet EnvJustice 
(erc 695446). Enfin, nous saluons le soutien enthousiaste de nos 
éditeurs chez AuthorsUpFront et Tulika Books à New Delhi, qui 
ont contribué à piloter l’ouvrage jusqu’à son achèvement. Depuis 
le début de ce projet, nous n’avions aucun doute sur le fait que 
le livre devait être publié à partir du Sud global, et diffusé sous 
licence Creative Commons.

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



24 25

Introduction
Trouver des voies pluriverselles 

par Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,  
Federico Demaria, Alberto Acosta

Sans aucun doute, après des décennies de ce qui a été appelé 
« développement », le monde est en crise – une crise systémique, 
multiple et asymétrique qui a mis du temps à s’installer, mais qui 
touche désormais les sept continents. Jamais tant d’aspects cru-
ciaux de l’existence n’ont connu de telle défaillance simultanée ; 
et les attentes des gens pour leur propre avenir et celui de leurs 
enfants n’ont jamais été aussi incertaines. La crise se manifeste 
dans tous les domaines : environnemental, économique, social, 
politique, éthique, culturel, spirituel et corporel. Ce livre est 
donc un acte de renouveau et de re-politisation, où «  le poli-
tique » implique une collaboration entre voix divergentes, sur les 
types de mondes alternatifs que nous voulons créer.

Un Dictionnaire du post-développement se doit d’approfondir 
et d’élargir un programme de recherche, de dialogue et d’ac-
tion, pour les universitaires, les décideurs et celles et ceux qui 
militent. Il doit présenter une variété de visions du monde et 
de pratiques autour de notre quête collective pour un monde 
écologiquement sage et socialement juste. Afin de différencier 
ce qui a le potentiel de transformer le monde de ce qui ne l’a 
pas, ce programme doit poser les questions de « quoi », « com-
ment », « qui », « pour qui » et « pourquoi »4. Sur le chemin de 
la transition vers un « monde post-développement », certains 
compagnons de route proposeront des visions stratégiques tan-
dis que d’autres offriront des solutions tactiques pour le court 
terme. La démocratie – en tant que processus qui se radicalise 
en permanence – doit s’appliquer à tous les domaines de la vie, 
à commencer par le corps, et jusqu’à l’affirmation de sa place 
au sein d’une démocratie terrestre vivante5. 

4. Pour avoir une idée de nos premières réflexions au sujet de ce Dictionnaire du 
post-développement, voir Demaria et Kothari (2017). Pour une première tentative 
d’articulation des différentes alternatives au développement, voir Kothari et al. 
(2014) et Beling et al. (2018). Ce dernier article traite des synergies discursives 
en vue d’une « grande transformation » vers la soutenabilité, parmi les défenseurs 
et défenseuses du développement humain, de la décroissance et du buen vivir. 

5. Voir www.navdanya.org/earth-university/earth-democracy 

Les entrées de ce livre se confrontent à des questions telles 
que : les moyens de production économique et de reproduction 
sociale sont-ils contrôlés de manière juste ? Les humains entre-
tiennent-ils des relations avec les non-humains d’une façon qui 
soit mutuellement bénéfique ? Tous les individus ont-ils accès à 
des moyens de subsistance suffisants ? Y a-t-il une juste répartition 
intergénérationnelle des maux et des biens ? Les discriminations 
traditionnelles ou modernes, en fonction du genre, de la classe, 
de l’ethnie, de la race, de la caste et de la sexualité, sont-elles en 
passe de disparaître ? La paix et la non-violence imprègnent-elles 
la vie communautaire ? Nous avons constitué ce dictionnaire pour 
aider à la recherche collective d’un monde écologiquement sage 
et socialement juste.

Nous envisageons ce livre comme une contribution à un voyage 
vers une tapisserie mondiale des alternatives2, qui puisse renforcer 
l’espoir et l’inspiration par l’apprentissage des uns des autres, et 
qui permette d’élaborer des stratégies de plaidoyer et d’action et 
d’amorcer des collaborations. Ce faisant, nous ne sous-estimons 
pas les défis épistémologiques, politiques et émotionnels que 
représente la refonte de nos propres histoires. Comme l’a écrit 
Mustapha Khayati dans « Les mots captifs » (1966) :

« […] toute critique du vieux monde [s’est] faite avec le langage 
de ce monde et pourtant contre lui […]. Toute théorie révolu-
tionnaire a dû inventer ses propres mots, détruire le sens domi-
nant des autres mots et apporter de nouvelles positions dans le 
“monde des significations”, correspondant à la nouvelle réalité 
en gestation, et qu’il s’agit de libérer du fatras dominant. […] 
Toute praxis révolutionnaire a éprouvé le besoin d’un nouveau 
champ sémantique et d’affirmer une nouvelle vérité. […] C’est 
que le langage est la demeure du pouvoir3. » 

Nous sommes avec vous dans la lutte !

– Ashish Kothari (Pune), Ariel Salleh (Sydney), Arturo Escobar 
(Caroline du Nord), Federico Demaria (Barcelone) et Alberto 
Acosta (Quito), mai 2019. www.thepluriverse.org

2. En référence à l’initiative Global Tapestry of Alternatives (www.global- 
tapestryofalternatives.org), qui émerge de l’expérience en Inde de Vikalp San-
gam (www.vikalpsangam.org).

3. Khayati, Mustapha (1966), « Les mots captifs  : préface à un dictionnaire 
situationniste », Internationale situationniste, no 10.

baptiste
Texte surligné 



26 27

en vérité, le monde entier souffre d’un « mal-développement », y 
compris les pays industrialisés dont les modes de vie sont censés 
donner l’exemple aux pays « arriérés ».

Une part importante de nos problèmes réside dans la concep-
tion de la « modernité » même – sans que cela insinue que tout 
ce qui est moderne est synonyme de destruction ou d’iniquité, 
ni que la tradition est toujours quelque chose de positif. En effet, 
certains éléments modernes comme les droits de l’Homme ou 
les principes féministes sont des sources de libération pour beau-
coup de personnes. Nous définissons la modernité comme une 
vision du monde qui a émergé en Europe entre la fin du Moyen 
Âge, la Renaissance et le début de la période moderne, et qui 
s’est consolidée vers la fin du 18e siècle. Les pratiques culturelles 
et les institutions dominantes de cette modernité reposent sur la 
croyance en l’individu conçu comme indépendant du collectif, 
mais aussi sur la propriété privée, le marché libre, le libéralisme 
politique, la laïcité9 et la démocratie représentative. Un autre 
élément clé de la modernité est l’« universalisme », cette idée 
selon laquelle nous vivons toutes et tous dans un monde unique 
et désormais globalisé, et surtout selon laquelle la science est la 
seule source de vérité ou de « progrès ». 

Parmi les causes premières de cette crise multiple se trouve 
la prémisse monothéiste très ancienne selon laquelle un « Dieu 
le père » aurait créé la Terre pour « ses » enfants humains. Cette 
vision du monde se traduit par l’anthropocentrisme10. Cela s’est 
exprimé, au moins en Occident, par l’habitude philosophique 
d’opposer l’humanité et la nature, ce qui a donné naissance aux 
dualismes sujet/objet, esprit/corps, masculin/féminin, civilisé/
barbare. Ces catégories idéologiques classiques servent à légiti-
mer la destruction du monde naturel, mais aussi l’exploitation 
des différences de sexe/genre, de race et de civilisation. Les fémi-
nistes, par exemple, soulignent la « culture masculiniste de la 
domination » dont sont empreintes ces dualités artificielles, tan-
dis que les intellectuels et intellectuelles du Sud global signalent 

9. Le terme « laïcité » est employé ici dans le sens d’une orientation anti-reli-
gieuse ou anti-spirituelle, et non dans le sens d’une orientation qui accorde le 
même respect à toutes les religions et toutes les croyances non religieuses.

10. Ou, comme le propose Dobson (1995 [1990]), par l’«  instrumentalisme 
humain », car nous sommes toutes et tous inévitablement un peu centrés sur 
l’humain de façon neutre. Cette analyse du dualisme idéologique en tant que tel 
est cependant largement développée dans le travail de la penseuse écoféministe 
Elizabeth Dodson Gray (1979).

La rhétorique séductrice du développement – parfois appelée 
« développementalisme6 » – a été intériorisée par pratiquement 
tous les pays du monde. Même certains groupes qui souffrent 
des conséquences de la croissance industrielle dans le Nord glo-
bal acceptent ce chemin unilinéaire du progrès. De nombreuses 
nations du Sud global résistent à l’imposition de règles environ-
nementales, affirmant qu’il s’agit d’une tentative du Nord global 
de les empêcher d’atteindre le même niveau de développement. 
Le débat international a alors tendance à se focaliser sur «  le 
transfert technologique et financier » du Nord global vers le Sud 
global, ce qui finit par arranger ce premier, car cela ne conteste 
en rien les prémisses du paradigme développementaliste. Ces 
termes, « Sud global » et « Nord global », ne sont pas des désigna-
tions géographiques, mais plutôt des appellations économiques et 
géopolitiques. « Nord global » peut donc décrire des pays histo-
riquement dominants, mais aussi les élites dirigeantes fortunées 
dans les pays du Sud qui ont été colonisés. De la même façon, 
au sein des nouvelles alliances altermondialistes7, « le Sud » peut 
servir de métaphore pour les minorités ethniques ou les femmes 
exploitées dans les pays riches, en plus de désigner dans leur 
ensemble les pays historiquement colonisés ou les plus pauvres8.

Dans les décennies qui ont suivi l’établissement de la notion 
de développement partout dans le monde, seule une poignée de 
pays alors désignés comme « sous-développés » ou « en voie de 
développement », ou encore dits du « tiers-monde » – si l’on uti-
lise le vocabulaire condescendant de la guerre froide – ont atteint 
le statut de « pays développé ». D’autres s’efforcent encore d’imi-
ter le modèle économique du Nord, et ceci au prix d’énormes 
dégâts écologiques et sociaux. Le problème ne tient pas à une 
insuffisance dans la mise en œuvre, mais à une conception du 
développement comme croissance linéaire et unidirectionnelle, à 
la fois sur le plan matériel et financier, guidée par la marchandi-
sation et le marché capitaliste. En dépit des multiples tentatives 
de lui donner un nouveau sens, le développement continue d’être 
ce que les « experts » gèrent en vue de la croissance économique 
et mesurent par le produit intérieur brut (pib) – un indicateur 
de progrès et de bien-être peu fiable et souvent trompeur. Or, 

6. Nandy (2003 : 164-175) ; Mies (1986) ; Deb (2009) ; Shrivastava et Kothari 
(2012).

7. Pour une mondialisation fondamentalement différente de celle qui domine 
actuellement, voir l’article sur l’altermondialisme dans cet ouvrage, p. 359.

8. Salleh (2006).

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



28 29

Il n’existe aucune garantie que le « développement » puisse 
résoudre les discriminations et les violences déjà très anciennes 
à l’encontre des femmes, des jeunes, des enfants et des minorités 
intersexes, ainsi que celles qui touchent les classes sans terre 
et sans emploi, et les races, castes ou ethnies marginalisées13. 
Alors que le capital mondialisant déstabilise des économies 
régionales et transforme des communautés en vies dévastées et 
en populations de réfugiés, certains réagissent en s’identifiant 
au pouvoir masculiniste de la droite politique. Cette orientation 
met en avant l’identité nationale tout en faisant la promesse de 
« reprendre les emplois » aux migrants, considérés comme boucs 
émissaires. Il arrive aussi parfois à la gauche ouvrière d’adopter 
cette posture, tout en oubliant le rôle des banques et des grandes 
sociétés dans leur malheur. Une tendance vers l’autoritarisme 
émerge partout dans le monde, de l’Inde aux États-Unis en 
passant par l’Europe. L’illusion de la démocratie représenta-
tive est entretenue par une classe de technocrates privilégiés, 
lancée sur une trajectoire néolibérale prônant l’innovation pour 
la croissance verte. La limite est très floue, entre la droite et 
la gauche orthodoxe, en ce qui concerne le productivisme, la 
modernisation et le progrès. En outre, les deux idéologies se 
construisent sur des valeurs eurocentrées et masculinistes qui 
renforcent le statu quo.

Karl Marx nous rappelait que lorsqu’une nouvelle société naît 
de l’ancienne, elle traîne derrière elle de nombreux défauts du 
vieux système. Plus tard, Antonio Gramsci observait à propos 
de sa propre époque : « La crise consiste justement dans le fait 
que l’ancien meurt et que le nouveau ne peut pas naître : pen-
dant cet interrègne, on observe les phénomènes morbides les 
plus variés14.  » Ce que ces intellectuels européens de gauche 
n’ont pas anticipé, c’est qu’aujourd’hui des alternatives sont 
en train de jaillir des marges politiques – de la périphérie colo-
niale comme de la périphérie sociale du capitalisme. L’analyse 
marxiste demeure nécessaire mais n’est plus suffisante. Elle doit 
être complétée par des perspectives telles que le féminisme et 
l’écologie, ainsi que par les philosophies du Sud global comme 
les idéaux gandhiens. Lors d’une telle transition, la critique et 
l’action demandent de nouveaux récits, associés à des solutions 
matérielles de terrain. Faire la même chose en mieux, ou la 

13. Navas et al. (2018).

14. Gramsci (1996 [1930] : 282).

leur « colonialité ». Ainsi, le système mondial moderne, colonial, 
capitaliste et patriarcal11 marginalise et dénigre des formes de 
connaissance autres comme le soin (care), mais aussi la science, 
l’économie et le droit non occidentaux. Bien sûr, nous parlons 
d’une tendance politique mondiale dominante  : des formes 
alternatives ont bien existé en Europe, ainsi que de multiples 
« modernités » en Amérique latine, en Chine, etc.

Ce livre présente une large gamme de perspectives, dont le 
modèle actuel de développement mondialisant, mais surtout 
des visions du monde radicales correspondant à des alternatives 
non modernes et autodéterminées. En donnant une voix à la 
diversité, nous partageons la conviction que les cadres institu-
tionnels existants ne suffisent pas à faire face à la crise globale. 
La crise en question est historique, structurelle, et sa résolution 
exigera un réveil culturel et une réorganisation profonde des 
relations à l’intérieur de nos sociétés et entre les sociétés du 
monde, ainsi qu’entre les humains et le reste de ce que l’on 
appelle la « nature ». En tant qu’humains, la première injonction 
que nous pouvons en tirer est de faire la paix entre nous et avec 
la Terre. Partout, les gens cherchent des moyens de satisfaire 
leurs besoins qui leur permettent en même temps d’affirmer les 
droits et la dignité de la Terre et de ses habitants menacés. Cette 
quête répond aux effondrements écologiques, à l’accaparement 
des terres, aux guerres du pétrole et aux autres formes d’extrac-
tivisme telles que l’agro-industrie et les plantations d’espèces 
génétiquement modifiées. Pour les humains, ce pillage entraîne 
la perte des moyens de subsistance en milieu rural et la pau-
vreté urbaine. Le « progrès » occidental peut aussi ouvrir la voie 
ou conduire à des pathologies liées à l’abondance matérielle, à 
l’aliénation et au déracinement. Mais des mouvements de résis-
tance populaire sont en train d’apparaître sur tous les continents. 
L’Atlas des conflits pour la justice environnementale a documenté 
et répertorié plus de 2 000 conflits12, prouvant ainsi l’existence 
d’un mouvement mondial pour la justice environnementale, 
même si celui-ci n’est pas encore uni.

11. Grosfoguel et Mielants (2006).

12. L’Atlas des conflits pour la justice environnementale (EJ Atlas) collecte les récits 
de communautés en lutte. Il est le plus grand inventaire mondial des conflits 
de ce genre, et cherche à rendre ces mouvements plus visibles, à soutenir leurs 
témoignages et à argumenter pour une véritable responsabilisation des États et 
des multinationales face aux injustices créées par leurs activités (Martínez-Alier 
et al., 2016 ; Scheidel et al., 2018). Voir www.ejatlas.org

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



30 31

La critique de l’industrialisation n’est pas née hier  : Mary 
Shelley (1797-1851), Karl Marx (1818-1883) et Mohandas 
Gandhi (1869-1948), chacune et chacun à sa façon, ont exprimé 
leurs réticences à ce sujet, tout comme de nombreux mouve-
ments populaires au cours des deux derniers siècles. L’argument 
avancé dans le rapport du Club de Rome, « Les Limites à la 
croissance15 », a beaucoup influencé le débat autour la durabilité 
au début du 21e siècle, et certaines instances officielles ne cessent 
d’exprimer leurs inquiétudes au sujet des technologies de pro-
duction et des modèles de consommation de masse, depuis la 
conférence de Stockholm en 1972. Par la suite, des conférences 
internationales régulières ont à nouveau mis en évidence l’in-
compatibilité entre « développement et environnement », un fait 
souligné par le rapport « Notre avenir à tous » de 1987. Cepen-
dant, les analyses des Nations unies et la plupart des études 
menées par les États-nations n’ont jamais intégré de critique 
des forces sociales structurelles qui sous-tendent l’effondrement 
écologique. L’objectif a toujours été d’assurer une croissance 
économique et un développement « durables et inclusifs », par 
le biais de technologies, de marchés et de réformes politiques et 
institutionnelles appropriés. Mais ce mantra de la durabilité fut 
très tôt avalé par le capitalisme, et donc vidé de tout contenu 
écologique.

Depuis les années 1980, la mondialisation néolibérale a pro-
gressé de façon agressive partout dans le monde. C’est alors que 
l’onu s’est concentrée sur un programme de « réduction de la 
pauvreté » dans les pays en voie de développement, sans même 
s’interroger sur les sources de cette pauvreté au sein des écono-
mies du Nord global pilotées par l’accumulation de richesses. 
De fait, l’argument fut même avancé que l’atteinte d’un niveau 
de vie élevé était un préalable pour pouvoir investir dans la pro-
tection de l’environnement16. Ainsi, la « croissance » économique 
fut redéfinie comme une étape nécessaire17. Cette édulcoration 
des débats antérieurs sur les limites à la croissance a ouvert la 
voie à la notion d’« économie verte », chère aux modernistes éco-
logiques. Une pléthore de propositions keynésiennes sont donc 
nées avec le nouveau millénaire : la bioéconomie, la révolution 

15. Meadows et al. (2022 [1972]).

16. Voir, par exemple, une présentation faite par l’ancien Premier ministre de 
l’Inde, Manmohan Singh (1992), et une critique de cette dernière par Shrivas-
tava et Kothari (2012 : 121-122).

17. Gómez-Baggethun et Naredo (2015).

même chose moins vite, ne suffit pas. La marche à suivre n’est 
pas seulement de responsabiliser davantage les sociétés mul-
tinationales ou de mettre en place des bureaucraties pour les 
réglementer ; elle ne peut pas non plus se réduire à reconnaître 
la pleine citoyenneté aux « femmes » et aux personnes « racisées », 
« âgées », « handicapées » ou « queers » à travers une politique 
libérale pluraliste. De même, la protection de quelques îlots de 
nature « vierge » aux marges du capitalisme urbain n’aura que 
très peu d’effets face à l’effondrement de la biodiversité.

Ce Dictionnaire du post-développement s’adresse à une époque 
où les grands modèles politiques du 20e siècle – la démocratie 
libérale représentative et le socialisme d’État – sont devenus des 
formes de gouvernance incohérentes et dysfonctionnelles, même 
si elles ont réussi à garantir le bien-être et les droits fondamen-
taux de certains. Par conséquent, ce livre débute avec quelques 
réflexions sur la notion de développement, faisant appel à des 
chercheuses-militantes et chercheurs-militants de tous les 
continents (à l’exception de l’Antarctique) : Nnimmo Bassey 
(Afrique), Vandana Shiva (Asie), José María Tortosa (Europe), 
Philip McMichael (Amérique du Nord), Kirk Huffman (Océa-
nie) et Maristella Svampa (Amérique du Sud).

*

Dans le prolongement de ces analyses, le dictionnaire se 
penche sur les limites du développementalisme dans ses tenta-
tives d’élaborer des solutions réformistes face aux crises mon-
diales. Ici, nous reconnaissons le fantôme de la modernité se 
réincarnant à l’infini, sous forme de remèdes d’urgence et de 
court terme, au service de ceux qui souhaitent maintenir le statu 
quo Nord-Sud. Cette partie du livre aborde, entre autres sujets, 
les mécanismes du marché, la géo-ingénierie, l’agriculture cli-
mato-intelligente, la question démographique, l’économie verte, 
le génie reproductif et le transhumanisme. Un des principaux 
thèmes de cette section est l’accomplissement politique tant 
célébré du « développement durable ». Bien sûr, même des per-
sonnes bien intentionnées peuvent promouvoir des solutions 
superficielles ou inefficaces face aux problèmes mondiaux, par 
inadvertance. Il n’est pas évident non plus de distinguer les ini-
tiatives superficielles ou mainstream de celles qui sont vraiment 
« radicales et transformatives », surtout en ces temps où le com-
plexe militaro-industrialo-médiatique et les industries promou-
vant le greenwashing ont le vent en poupe.

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



32 33

récession économique21. L’idée répandue de l’« efficience éco-
nomique » entre en conflit avec les limites biophysiques de la 
nature, des ressources naturelles et de la capacité d’assimilation 
des écosystèmes, et avec les limites planétaires.

Le modèle international du capitalisme vert porté par la décla-
ration « Transformer notre monde : le Programme de dévelop-
pement durable à l’horizon 203022 » montre bien les failles de 
ce que l’on appelle les « Objectifs de développement durable » 
(odd)23, qui sont : 

- l’absence d’analyse de la façon dont la pauvreté, la non-sou-
tenabilité et la violence multidimensionnelle s’enracinent his-
toriquement et structurellement dans le pouvoir étatique, les 
monopoles commerciaux, le néocolonialisme et les institutions 
patriarcales ;

- une attention insuffisante portée à la mise en place d’une 
gouvernance démocratique directe, laquelle intègre une prise 
de décision transparente par les citoyens et citoyennes et par 
des communautés autodéterminées, le tout dans des rassem-
blements présentiels ;

- une priorisation continue de la croissance économique 
comme moteur du développement, en contradiction avec les 
limites biophysiques, et l’adoption arbitraire du pib comme indi-
cateur du progrès ;

- une confiance renouvelée dans la mondialisation écono-
mique, en tant que stratégie économique fondamentale, ce qui 
sape les efforts de différents groupes en faveur de l’autonomie 
et de l’autosuffisance ;

- un asservissement continu au capital privé et une réticence 
à démocratiser le marché via un contrôle exercé par les travail-
leurs-producteurs et les communautés ;

- la science et la technologie modernes sont tenues pour des 
panacées sur le plan social, nonobstant leurs limites et leurs 
conséquences et marginalisant les « autres » formes de connais-
sance ;

21. Des spécialistes en économie écologique ont fourni des preuves empi-
riques abondantes pour leurs analyses socio-métaboliques, qui mesurent les 
flux d’énergie et de matériaux au sein de l’économie. Voir par exemple Kraus-
mann et al. (2009) et Jorgenson et Clark (2012). Sur la méthode, voir Gerber 
et Scheidel (2018).  

22. Nations unies (2015) ; sdsn (2013) ; pnue (2011) ; Groupe de haut niveau 
du secrétaire général des Nations unies (2012) ; Nations unies (2013).

23. Adapté de Kothari (2013).

verte pour l’Afrique, la promotion de l’économie circulaire en 
Europe et en Chine, et l’Agenda 2030 pour le développement 
durable18. 

Lors de la Conférence des Nations unies sur le développe-
ment durable en 2012, cette idéologie diluée de la durabilité 
est devenue le cadre de référence pour les négociations multi-
latérales. Cela faisait un petit moment déjà que le Programme 
des Nations unies pour l’environnement (pnue), le secteur des 
entreprises et même certains milieux de gauche19 parlaient 
avec enthousiasme d’un New Deal vert. Afin de préparer le 
sommet Rio+20, le pnue a publié un rapport sur l’économie 
verte, la définissant comme « une économie qui entraîne une 
amélioration du bien-être humain et de l’équité sociale tout en 
réduisant de manière significative les risques environnemen-
taux et la pénurie de ressources20 ». En accord avec la politique 
pro-croissance des défenseurs du développement durable, le 
rapport conceptualise toutes les formes de vie sur Terre comme 
du « capital naturel » et des « actifs économiques essentiels », 
contribuant ainsi à la marchandisation de la vie. Toutefois, cette 
position a rencontré une opposition féroce de la part des mili-
tants et militantes altermondialistes.

La déclaration finale du sommet Rio+20 prône la croissance 
économique dans plus de 20 de ses articles. Cette approche 
repose sur une tentative de « verdir  » la théorie économique 
néoclassique, tentative que l’on appelle « économie environne-
mentale » – autrement dit, sur la conviction que la croissance 
peut être découplée de la nature grâce à la dématérialisation et 
la dépollution, dans le cadre de ce que l’on nomme l’« éco-effi-
cacité ». Des travaux empiriques sur le cycle de vie des produits, 
de leur production jusqu’à leur mise au rebut, ainsi que sur 
le métabolisme social montrent pourtant que la production ne 
s’est dématérialisée que de façon relative  : elle utilise moins 
d’énergie et de matériaux par unité de pib, mais sans réduire ce 
qui importe vraiment pour la soutenabilité, à savoir le montant 
absolu de matériaux et d’énergie mobilisés. Historiquement, les 
seules périodes de dématérialisation absolue coïncident avec une 

18. Salleh (2016).

19. Par exemple, la New Economics Foundation à Londres et la Fondation 
Rosa-Luxemburg à Berlin.

20. pnue (2011), Salleh (2012).



34 35

*

En contrepoint des angles morts de la logique politique 
conventionnelle, la section principale de ce dictionnaire ras-
semble un éventail de notions et de pratiques complémen-
taires à la base de diverses initiatives radicales et systémiques29. 
Certaines empruntent à des visions du monde autochtones 
ancestrales, ou les réinterprètent de manière créative ; d’autres 
trouvent leurs origines dans des mouvements sociaux récents ; et 
d’autres encore revisitent d’anciennes philosophies et traditions 
religieuses. Toutes posent les questions suivantes : Qu’est-ce qui 
fait que notre vie quotidienne va si mal ? Qui en est responsable ? 
À quoi pourrait ressembler une vie meilleure et comment pou-
vons-nous y parvenir ? Dans les termes du mouvement féministe 
pour la « sostenibilidad de la vida30 » : Qu’est-ce qui fait que la vie 
vaut la peine d’être vécue ? Et que peut-on faire pour créer de 
telles conditions ?

Ensemble, ces perspectives composent un « plurivers »  : un 
monde où une multitude de mondes cohabitent, selon la défini-
tion des zapatistes du Chiapas. Les mondes de tous les peuples 
devraient coexister dans la dignité et la paix, sans être rabaissés 
ou sujets à l’exploitation et à la misère. Un monde pluriversel 
surmonte les attitudes patriarcales, le racisme, le castisme et les 
autres formes de discrimination. Ici, l’on réapprend ce que signi-
fie faire humblement partie de la « nature », en laissant derrière 
soi la notion étroite et anthropocentrée d’un progrès fondé sur la 
croissance économique. Bien qu’il existe une synergie entre les 
différents éléments du plurivers, ceux-ci ne peuvent être réduits 
– contrairement à l’idéologie universalisante du développement 
durable – à une politique globale, qui serait administrée par 
l’onu ou un autre régime de gouvernance, mondial, régional ou 
étatique. Nous imaginons une confluence mondiale d’alterna-
tives qui favorisent des stratégies de transition, y compris dans 
la vie quotidienne, et tendent vers une grande transformation.

Notre projet de déconstruction du développement s’ouvre 
alors sur une matrice d’alternatives – d’un univers à un pluri-
vers. Certaines approches et pratiques sont déjà bien connues 
dans les mondes militants et intellectuels  : le buen vivir, par 

29. Pour des contributions plus anciennes, voir Salleh (2017 [1997]) ; Kothari 
et al. (2014) ; Escobar (2015) ; Beling et al. (2018). 

30. Espagnol pour la « soutenabilité de la vie ». Voir Pérez Orozco (2014).

- la culture, l’éthique et la spiritualité sont écartées et soumises 
aux forces économiques ;

- un consumérisme illimité sans stratégie pour inverser la 
contamination disproportionnée de la planète perpétrée par le 
Nord global, en matière de déchets, toxicité et émissions de gaz 
à effet de serre ;

- des architectures néolibérales de gouvernance globale repo-
sant de plus en plus sur la gestion technocratique de bureaucra-
ties étatiques et multilatérales.

Ce cadre des odd formulé en 2015, dont la portée est désor-
mais mondiale, est un faux consensus24. Par exemple, il appelle 
à une «  croissance économique soutenue  », ce qui entre en 
contradiction avec la majorité des odd. Si le « développement » 
est perçu comme un mot toxique à écarter25, alors le « dévelop-
pement durable » devient un oxymore. Plus précisément, selon 
le théoricien de la décroissance Giorgos Kallis : « Le dévelop-
pement durable et son incarnation plus récente sous forme de 
“croissance verte” dépolitisent les antagonismes politiques véri-
tables entre les visions alternatives pour l’avenir. Ils rendent les 
questions écologiques techniques, tout en promettant des solu-
tions où tout le monde trouvera son compte et en visant le rêve 
impossible de perpétuer la croissance économique sans abîmer 
l’environnement26. » Tel est le résultat des solutions réformistes. 
Notre intention n’est pas de minimiser le travail de celles et 
ceux qui cherchent de nouvelles solutions technologiques pour 
atténuer nos problèmes (à travers l’énergie renouvelable, par 
exemple), ni de sous-estimer les nombreux éléments positifs 
des odd27. Notre objectif est plutôt de souligner qu’en l’absence 
fondamentale de transformations socio-culturelles, les innova-
tions techniques et gestionnaires ne suffiront pas à résoudre la 
crise28. Alors que les États-nations et la société civile s’apprêtent 
à mettre en œuvre les odd, il est essentiel d’énoncer des critères 
permettant de distinguer ces deux types de solutions.

24. Phénomène anticipé dans les travaux fondateurs de Shiva (2022 [1988]) et 
de Hornborg (2009). 

25. Dearden (2015).

26. Kallis (2015). Notre traduction.

27. Pour un regard critique mais globalement positif sur le programme des odd, 
voir Club de Madrid (2017).

28. Voir aussi www.lowtechmagazine.com/about.html 



36 37

pas à provoquer ces changements. Construire une maison pluri-
verselle veut dire creuser de nouvelles fondations.

Les initiatives transformatrices diffèrent des solutions réfor-
mistes ou mainstream de plusieurs façons. Idéalement, elles 
attaquent la racine du problème et questionnent ce que nous 
avons déjà identifié comme les éléments clés du discours déve-
loppementaliste : la croissance économique, le productivisme, la 
rhétorique du progrès, la rationalité instrumentale, les marchés, 
l’universalité, l’anthropocentrisme et le sexisme. Ces alternatives 
transformatrices embrassent une éthique qui est radicalement 
différente de celle qui sous-tend le système actuel. Les contribu-
tions dans la troisième partie de l’ouvrage reflètent des valeurs 
enracinées dans une logique relationnelle, au sein d’un monde 
où toute chose est connectée à toute autre.

Il existe de nombreux chemins vers une biocivilisation, mais 
nous envisageons des sociétés qui embrassent les valeurs sui-
vantes, parmi d’autres :

- la diversité et la pluriversalité ;
- l’autonomie et l’autosuffisance ;
- la solidarité et la réciprocité ;
- les communs et une éthique collectiviste ;
- l’unité avec la nature et le respect de ses droits ;
- l’interdépendance ;
- la simplicité et la sobriété (la notion d’« avoir assez ») ;
- l’inclusivité et la dignité ;
- la justice et l’équité ;
- la non-hiérarchie ;
- la dignité dans le travail ;
- les droits et les responsabilités ;
- la soutenabilité écologique ;
- la non-violence et la paix35.

L’agentivité politique reviendra aux personnes marginalisées, 
exploitées et opprimées. Et ces transformations intégreront et 
mobiliseront de multiples dimensions, même si cela ne se fera 
pas forcément de façon simultanée. Un exemple de cette vision 
pourrait être les convergences nommées Vikalp Sangam, qui se 

35. Pour un processus plus large et détaillé de projection dans l’avenir des élé-
ments et valeurs des alternatives radicales, voir le projet Vikalp Sangam initié 
en 2014 : www.kalpavriksh.org/our-work/alternatives/vikalp-sangam ; et sa note 
d’intention : www.vikalpsangam.org/about/the-search-for-alternatives-key-as-
pects-and-principles 

exemple, cette « culture de la vie » qui reçoit différents noms 
à travers l’Amérique du Sud ; l’ubuntu, qui souligne la valeur 
sud-africaine de la mutualité humaine  ; ou encore le swaraj 
indien, centré sur l’autosuffisance et l’autogouvernance31. Ce 
livre s’est construit sur l’hypothèse que des milliers d’initiatives 
transformatrices comme celles-ci existent dans le monde. Cer-
taines, moins bien connues mais tout aussi pertinentes, sont, par 
exemple, le kyosei, le minobimaatisiiwin et le nayakrishi, ou encore 
des incarnations critiques des grandes religions comme l’islam, 
le christianisme, l’hindouisme, le bouddhisme et le judaïsme. 
Des visions politiques comme l’écosocialisme et l’écologie pro-
fonde convergent également à certains endroits avec ces idéaux 
communaux plus anciens. Même si certaines de ces notions ont 
déjà une longue histoire, elles réapparaissent dans le discours 
des mouvements contemporains pour le bien-être, et continuent 
de coexister confortablement avec des concepts plus récents 
comme la décroissance et l’écoféminisme32. 

Venant du nord, du sud, de l’est ou de l’ouest, chaque fil dans le 
tissu du post-développement symbolise l’émancipation humaine 
« au sein de la nature33 ». C’est ce lien qui distingue notre projet 
pluriversel du simple relativisme culturel. Pour reprendre les mots 
d’Aldo Leopold, « [u]ne chose est juste lorsqu’elle tend à préser-
ver l’intégrité, la stabilité et la beauté de la communauté biotique. 
Elle est injuste lorsqu’elle tend à l’inverse34 ». En plus de pacifier 
nos relations avec la Terre, un autre objectif consiste à pacifier les 
liens entre les savoirs traditionnels et contemporains, processus 
qui nécessitera un dialogue à la fois horizontal et respectueux. 
Cela dit, il n’existe aucun schéma directeur qui serait valable 
partout et tout le temps, comme il n’existe pas de théorie incon-
testable. En fait, ce type de réflexivité historique n’a été reconnu 
comme faisant partie du domaine politique que très récemment. 
La réponse aux macrostructures du pouvoir comme le capital ou 
l’empire est un sujet déjà bien arpenté ; les champs qu’il nous 
reste à explorer sont ceux du micro-pouvoir et du pouvoir diffus 
qui alimente la violence ordinaire. Les rhétoriques honorables de 
justice abstraite et même les hymnes à la Terre-Mère ne suffiront 

31. Gudynas (2011) ; Metz (2011) ; Kothari (2014).

32. Demaria et al. (2013) ; D’Alisa et al. (2015 [2014]) ; Bennholdt-Thomsen 
et Mies (1999) ; Salleh (2017 [1997]).

33. Salleh (2017 [1997]) ; Sousa Santos (2009).

34. Leopold (2000 [1949]).



38 39

Où sont donc les femmes – « l’autre moitié » de l’humanité – 
dans tout cela ? Comment pouvons-nous nous assurer qu’un 
plurivers post-développementaliste ne finisse pas par dissoudre 
la colonialité tout en maintenant les femmes « à leur place » en 
tant que responsables matérielles des activités de la vie quoti-
dienne ? Une première étape dans l’anticipation d’un change-
ment systémique profond est de s’interroger sur la manière dont 
les pratiques et les savoirs traditionnels et modernes privilégient 
la « masculinité  » et les opportunités qui l’accompagnent. À 
l’origine, les deux mots « économie » et « écologie » partagent la 
même racine grecque : oïkos, « notre maison ». Mais cette unité 
a depuis longtemps été brisée par la domination autoprocla-
mée de l’homme sur la nature, notion qui a fini par embrasser 
l’exploitation des énergies féminines. Des civilisations entières 
ont été construites grâce au contrôle sexué/genré de la fertilité 
féminine – ressource classique pour le maintien de tout régime 
politique. Les femmes n’étaient ainsi plus des « fins », mais des 
« moyens », de simples biens, et se virent confisquer leur statut 
d’être humain de plein droit.

L’ironie est que l’économie – ou le «  secteur productif  », 
comme on l’appelle dans le Nord global – est aujourd’hui en 
train de détruire ses propres fondations sociales et écologiques 
dans le secteur reproductif. Cet ouvrage contient plusieurs 
entrées qui racontent comment différentes femmes défient cet 
ethos du développement irrationnel : « écoféminisme » ; « éco-
nomie du don » ; « féminismes du Pacifique » ; « féminismes 
latino-américains et caribéens » ; « Femmes de paix » ; « nou-
veaux matriarcats  »  ; «  politique du corps  »  ; «  des salaires 
pour le travail ménager ». La plupart de ces initiatives trouvent 
leurs origines dans les luttes des femmes pour leur survie. Elles 
relient l’émancipation politique à la justice environnementale, 
les problèmes locaux aux structures globales, le plus souvent 
en militant pour une subsistance soutenable en lieu et place 
du progrès linéaire et du « développement de rattrapage38  ». 
Le féminisme occidental mainstream reste, à l’inverse, anthro-
pocentré, ce qui fait que les féministes libérales et même socia-
listes se contentent souvent de viser l’« égalité ». Leur politique 
ne fait alors que cacher, à leur insu, les défauts des institutions 
masculinistes existantes.

38. Bennholdt-Thomsen et Mies (1999).

développent en Inde depuis 201436. Les valeurs avancées par le 
mouvement sont les suivantes :

- Sagesse, intégrité et résilience écologiques. Où l’on donne la 
priorité à la protection des processus éco-régénératifs, qui pré-
servent les écosystèmes, les espèces et les fonctionnements et 
cycles écosystémiques. 

- Bien-être social et justice sociale. Où l’épanouissement est 
physique, social, culturel et spirituel ; où l’équité caractérise les 
droits et les responsabilités socio-économiques et politiques ; 
où les relations non discriminatoires et l’harmonie au sein 
des communautés remplacent les hiérarchies fondées sur la 
religion, le genre, la caste, la classe, l’ethnie, l’âge ou les apti-
tudes ; et où les droits humains collectifs et individuels sont 
assurés.

- Démocratie directe et par délégation. Où la prise de décision 
par le consensus est pratiquée dans les unités d’établissement 
les plus petites, au sein desquelles tout être humain a le droit, 
la capacité et l’occasion de participer. Et où la gouvernance 
démocratique, par le biais de délégués directement respon-
sables vis-à-vis des électeurs, est établie de façon consensuelle, 
tout en soutenant et en respectant les droits et les besoins des 
personnes qui sont actuellement marginalisées, telles que les 
jeunes et les minorités religieuses.

- Démocratisation économique. Où la propriété privée cède la 
place aux communs, gommant ainsi la distinction entre pro-
priétaire et travailleur ; où les communautés et les individus 
– idéalement des « prosommateurs37 » – gèrent la production, 
la distribution et les marchés locaux de façon autonome ; où 
la localisation est un facteur clé ; et où le commerce est fondé 
sur le principe d’échange égal.

- Diversité culturelle et démocratie du savoir. Où la pluralité des 
modes de vie, des idées et des idéologies est respectée ; où la 
créativité et l’innovation sont encouragées ; et où la génération, 
la transmission et l’usage du savoir – qu’il soit traditionnel ou 
moderne, y compris la science et la technologie – sont acces-
sibles à toutes et tous.

*

36. Adaptées de la note d’intention de Vikalp Sangam. 

37. ndt : Mot cherchant à traduire l’établissement d’un lien entre les intérêts 
des producteurs et ceux des « consommateurs ». 



40 41

vieillissent. Au 21e siècle, les phénomènes additionnés des fœti-
cides féminins, des violences privées et des dommages colla-
téraux infligés aux populations civiles lors d’actions militaires 
font que le pourcentage de la population féminine par rapport 
à la population masculine est en baisse dans le monde. En Asie 
seulement, 1,5 million de femmes ont perdu la vie au cours des 
10 dernières années à cause de ces violences. 

Les violences faites aux enfants et aux animaux sont d’autres 
manifestations de cette prérogative patriarcale ancienne, 
mais encore très répandue, sur les formes de vie supposées 
« moindres  ». Ces actes mettent en œuvre un extractivisme, 
dans lequel une satisfaction est puisée dans d’autres types de 
corps, considérés comme « plus proches de la nature ». Dans 
le sillage de l’analyse fondatrice d’Elizabeth Dodson Gray, les 
penseuses écoféministes offrent une critique historique pro-
fonde de l’ordre patriarcal capitaliste mondial, de ses religions, 
de son économie et de sa science. En déconstruisant la puis-
sance continue des anciens dualismes idéologiques qui placent 
l’humanité au-dessus de la nature, l’homme au-dessus de la 
femme, le patron au-dessus de l’ouvrier et le Blanc au-des-
sus du Noir, les écoféministes ont montré que ces différentes 
dominations sociales sont interconnectées41. Ainsi, la « politique 
du soin (care) » mise en œuvre par les femmes du Sud global 
et du Nord global converge avec les mœurs du buen vivir, de 
l’ubuntu et du swaraj, car dans les deux hémisphères, les travaux 
quotidiens des femmes enseignent « une autre épistémologie » 
– une épistémologie qui n’est pas fondée sur une logique instru-
mentale, mais sur une logique « relationnelle », comme celle des 
processus écologiques42. Dans leur expression la plus profonde, 
ces voix pluriverselles contestent à la fois la modernité et le 
traditionalisme en situant la corporalité de la classe, de la race, 
du sexe, du genre et de l’espèce dans un cadre écocentrique. Il 
ne peut exister de plurivers tant que les fondements historiques 
du privilège masculin ne s’invitent pas dans le débat politique.

*

41. Dodson Gray (1979), Merchant (2021 [1980]), Waring (1988).

42. Salleh (2017 [1997], 2010, 2012).

Les analyses officielles de l’onu et des gouvernements natio-
naux n’ont jamais intégré de critique rigoureuse des forces 
structurelles qui sous-tendent l’effondrement écologique. De 
la même façon, la structure profonde des anciennes valeurs 
patriarcales portées par le développement mondial reste inex-
plorée. Souvent appelée « la révolution la plus longue », la libé-
ration des femmes de la domination sociale des hommes ne sera 
pas chose facile. Même les experts en politique confondent trop 
souvent le bien-être d’un ménage ou d’une communauté avec le 
bien-être de celui qui en assure les revenus, sans tenir compte 
de la hiérarchie de pouvoir au sein de la sphère domestique. 
Dans les recherches universitaires, la tendance postmoderne à 
réduire l’identité sexuelle incarnée au « genre » est une autre 
convention qui n’aide guère. De la même façon, traiter «  la 
classe, la race et le genre » comme des « structures intersection-
nelles » abstraites peut détourner l’attention de la matérialité 
bien réelle des expériences vécues. Des gestes démocratiques 
formels comme le droit de vote ou l’égalité salariale ne font 
qu’effleurer l’oppression très ancienne fondée sur le genre et le 
sexe39. L’adhésion à des valeurs spirituelles ou à des principes 
de laïcité très forts, comme la diversité et la solidarité, peut 
aider, mais ne garantit pas la fin des répercussions biophysiques 
de la violence de genre et de sexe. 

Les militantes et militants qui cherchent des alternatives 
justes et soutenables doivent reconnaître ce niveau tacite de la 
matérialité politique. À des degrés différents, les femmes dans 
le Nord comme dans le Sud sont réduites au silence et souffrent 
de harcèlement. Elles sont non seulement privées de ressources, 
mais aussi de leur liberté de mouvement. Elles doivent faire 
face à des problèmes comme l’indignité culturellement instituée 
autour de la menstruation, l’excision du clitoris, la polygamie, 
les assassinats liés à des questions de dot et d’« honneur », le 
sati40, les attouchements et maintenant le revenge porn sur Inter-
net. Elles subissent les grossesses forcées, la violence domes-
tique, le viol marital, le viol collectif, le viol comme arme de 
guerre génocidaire, mais elles sont aussi stigmatisées en tant 
que veuves ou persécutées en tant que « sorcières » lorsqu’elles 

39. Les salaires des femmes dans les économies développées ne représentent que 
70 % des salaires masculins pour un travail équivalent. Les hommes dans les 
économies développées passent moins de 20 minutes par jour avec leurs enfants. 
En Inde aujourd’hui, seulement 15 % des femmes exercent un travail rémunéré.

40. ndt : En Inde, suicide rituel des veuves sur le bûcher funéraire de leur mari. 

baptiste
Texte surligné 



42 43

collaboration, de dignité, d’amour et de réciprocité, qui ne 
sont pas complètement soumis à la logique de l’accumula-
tion du capital, même s’ils sont souvent attaqués et submergés 
par elle, […] de tels enchevêtrements communautaires […] se 
retrouvent sous diverses formes et conceptions. Ils regroupent 
des configurations humaines collectives extrêmement diverses, 
certaines très anciennes et d’autres plus récentes, qui confèrent 
du sens et offrent ce que la philosophie politique classique 
appelle de l’ “espace socio-naturel” 45. »

De nombreuses pratiques et visions du monde radicales 
incluses dans cet ouvrage contribuent à rendre visible le plu-
rivers. En les évoquant, nous renforçons leur existence et leur 
viabilité. En effet, c’est la prolifération même des affirmations 
venues de ces « autres » mondes qui rend ce livre possible et 
dément, du même geste, les solutions développementalistes 
réformistes ou mainstream. Pour répondre à la crise écologique, 
les « experts » du Nord global prennent la notion de « monde 
unique » – elle-même responsable de la dévastation de la pla-
nète – comme point de départ de leurs prétendues solutions. 
Mais leur dévouement à la dolce vita ne peut pas nous éclairer 
quant à la tâche fondamentale qui consiste à rendre le plurivers 
véritablement soutenable. Nous le répétons : la notion de pluri-
vers conteste le concept même de l’universalité qui est au cœur 
de la modernité eurocentrée. Les zapatistes, avec leur slogan 
« un monde où il y a de la place pour beaucoup de mondes », 
nous offrent la définition la plus opérante et la plus concise du 
plurivers.

Alors que l’Occident est parvenu à vendre son idée d’un 
monde unique – connu de la science moderne seule et gouverné 
par sa propre cosmovision –, les mouvements altermondialistes 
proposent la pluriversalité comme projet commun fondé sur la 
multiplicité des « façons de faire monde ». Les peuples autoch-
tones, soumis à des conditions de pouvoir asymétrique, ont été 
obligés de renoncer à leur propre expérience du monde fon-
dée sur le bon sens, pour apprendre à vivre avec le dualisme 
humain/non-humain, eurocentré et masculiniste, qui les assigne 
aux catégories du non-humain et de « ressources naturelles ». 
Les peuples autochtones résistent à cette séparation quand ils se 
mobilisent pour défendre les montagnes, les lacs ou les rivières, 

45. Gutiérrez Aguilar (2011 : 35). Notre traduction.

Nos lecteurs et lectrices interrogeront, à juste titre, la confiance 
que nous et les nombreux auteurs et autrices du dictionnaire 
accordons à la notion de « communauté ». Certes, il s’agit d’un 
terme contesté, qui peut facilement occulter des dominations 
fondées sur le sexe, le genre, l’âge, la classe, la caste, l’ethnie, 
la race ou les aptitudes. Nous admettons également que les 
formes de gouvernance ou d’économie « localisées » sont sou-
vent xénophobes, souffrant d’un esprit de clocher que l’on peut 
aujourd’hui observer dans plusieurs pays du monde à travers 
l’opposition nationaliste à l’immigration. Contre l’intolérance de 
la droite et une « politique identitaire » défensive du côté de la 
gauche, notre recueil d’alternatives se tourne vers des pratiques 
inclusives et intégratives. Il est même possible que les religions 
patriarcales du monde renferment quelques aspects positifs, et 
nous espérons cultiver ce potentiel.

L’idéal de la communalité tel qu’il est envisagé ici s’inspire 
de l’esprit paradigmatique des mouvements contemporains en 
faveur de la « mise en commun » (commoning) ou de la comuna-
lidad. Comme les initiatives fédérées par la plate-forme Vikalp 
Sangam, ces collectifs reposent sur la prise de décision autonome 
dans le cadre de relations présentielles, et sur des échanges éco-
nomiques qui cherchent à répondre aux besoins vitaux à travers 
l’autosuffisance43. Nous approchons la notion de communauté 
d’un point de vue critique et comme un objet inachevé, en inter-
rogeant sans cesse l’hégémonie moderne, capitaliste et patriarcale 
de l’« individu » comme noyau de la société. Notre espoir est que 
ce livre puisse être une source d’inspiration pour les mouvements 
qui s’opposent à cette pression colonisatrice globale, tout comme 
nous sommes inspirés, réciproquement, par des groupes cultu-
rels partout dans le monde qui jouissent encore d’une existence 
collective44. Dans ce contexte, la sociologue mexicaine Raquel 
Gutiérrez Aguilar propose le concept des entramados comunitarios 
ou « enchevêtrements communautaires » : 

« […] la multiplicité des mondes humains qui peuplent et 
engendrent le monde selon diverses normes de respect, de 

43. Pour un récit détaillé sur la légitimité de l’usage du terme « communauté » et 
de ses dérivés, qui rend également compte des critiques qui lui sont adressées, 
voir Escobar (2010 et 2018 [2014]).

44. Pour des informations sur le premier Congrès international sur la comuna-
lidad qui s’est tenu à Puebla, au Mexique, en 2015, voir www.congresocomu-
nalidad2015.org 



44 45

changements réformistes et de changements systémiques plus 
larges. Les projets émancipateurs doivent reposer sur la solidarité 
à travers les continents et peuvent travailler main dans la main 
avec les mouvements de résistance. C’est ce qu’illustre l’initia-
tive Yasuní-itt en Équateur, qui appelle à « laisser le pétrole dans 
le sol, le charbon dans la mine, et les sables bitumineux dans 
la terre49 ». Vivre selon les enseignements de mondes multiples 
partiellement connectés, bien que radicalement différents, peut 
signifier tenir les certitudes et les universaux traditionnels et 
modernes à distance, dans nos vies personnelles et collectives. 
En tant que coordinateurs d’un Dictionnaire du post-développe-
ment, nous nous efforçons de présenter des outils conceptuels et 
des pratiques permettant d’honorer le plurivers et de favoriser 
une biocivilisation écocentrique, diverse et multidimension-
nelle, qui soit capable de trouver un équilibre entre les besoins 
individuels et collectifs. Cette politique vivante, préfigurative, 
repose sur le principe de créer dès maintenant les fondations 
des mondes que nous voulons voir se réaliser à l’avenir  ; elle 
implique une contiguïté des moyens et des fins.

Comment faire pour y arriver ? Après tout, nous sommes en 
train de parler d’une transformation profonde dans les sphères 
économique, politique, sociale, culturelle et sexuelle  ! Cette 
transition implique d’accepter un ensemble de mesures et de 
changements dans différents domaines de la vie et à différentes 
échelles géographiques. Une transition peut être désordonnée, 
ou manquer de radicalité, mais elle constitue toujours une 
« alternative » si elle offre au moins le potentiel d’un change-
ment vivant et concret. Étant donné la diversité des perspec-
tives imaginées à travers le globe, la question de savoir comment 
créer des synergies entre elles reste ouverte. Il y aura des revers ; 
des stratégies tomberont à l’eau en cours de route et d’autres 
émergeront. Des différences, des tensions voire des contradic-
tions existeront, mais elles peuvent devenir la base d’un échange 
constructif. Les voies pour parvenir au plurivers sont multiples, 
ouvertes et en constante évolution.

49. Acosta (2014). Notre traduction.

affirmant que ce sont des êtres sensibles avec des « droits », plutôt 
que de simples objets ou ressources. En parallèle, de nombreuses 
personnes sensées dans le monde industrialisé demandent que 
les droits du reste du monde naturel soient inscrits dans la loi et 
la politique. Ce faisant, elles commencent à prendre en compte 
ce que les peuples autochtones ont toujours intégré dans leur 
vision du monde, et elles le font à travers les moyens formels 
qu’elles connaissent46. Il reste du chemin à parcourir pour que 
ces mondes multiples deviennent pleinement complémentaires, 
mais les mouvements pour la justice et l’écologie trouvent un sol 
commun de plus en plus important. Ainsi, les luttes politiques 
des femmes convergent aussi vers ce même point.

Dans le Nord global comme dans le Sud global, ce sont le 
plus souvent des mères et des grands-mères ordinaires assu-
rant un rôle de soin qui participent à cet enchevêtrement – en 
défendant et en reconstituant des modes d’existence commu-
nautaires et des formes d’autonomie territorialisées. Ce faisant, 
elles s’appuient, comme les populations autochtones décrites 
plus haut, sur des manières non patriarcales de faire, d’être 
et de savoir47. Elles invitent à la participation, à la collabora-
tion, au respect, à l’acceptation mutuelle et à l’horizontalité ; 
elles honorent le caractère sacré du renouvellement cyclique 
de la vie. Leurs cultures tacitement matriarcales résistent aux 
ontologies fondées sur la domination, la hiérarchie, le contrôle, 
le pouvoir, la négation des autres, la violence et la guerre. Du 
mouvement mondial des Femmes de paix (PeaceWomen) aux 
réseaux anti-extractivistes en Afrique, les femmes défendent la 
nature et l’humanité avec le message clair qu’il ne peut y avoir 
de décolonisation sans dépatriarcalisation.

De telles initiatives résonnent fortement avec les concepts de 
post-développement présentés ici48. Car le plurivers n’est pas 
seulement un concept à la mode ; c’est une pratique. Les ima-
ginaires sociétaux fondés sur les droits humains et les droits de 
la nature sont impossibles à atteindre par un pouvoir interven-
tionniste et vertical. Des initiatives telles que le mouvement de 
la Transition ou les écovillages peuvent inclure un mélange de 

46. Voir, par exemple, Kauffman et Sheehan (2019), et www.garn.org 

47. Cette éthique ne doit pas être comprise sous l’angle de l’idéologie libérale, 
c’est-à-dire comme « nature essentielle » des femmes. Il s’agit plutôt du résultat 
d’un comportement acquis à travers l’expérience du travail de soin, historique-
ment confié aux femmes dans la plupart des cultures.

48. Acosta et Brand (2017).



46 47

Gandhi, Mohandas Karamchand (1997 [1909]), « Hind Swaraj », dans M. K. 
Gandhi: Hind Swaraj and Other Writings, Anthony Parel (dir.), Cambridge 
(Royaume-Uni) : Cambridge University Press.

Gerber, Julien-François et Arnim Scheidel (2018), « In Search of Substantive 
Economics: Comparing Today’s Two Major Socio-Metabolic Approaches 
to the Economy – MEFA and MuSIASEM », Ecological Economics, vol. 144, 
p. 186-194.

Gómez-Baggethun, Erik et José Manuel Naredo (2015), « In Search of Lost 
Time: The Rise and Fall of Limits to Growth in International Sustainability 
Policy », Sustainability Science, vol. 10, no 3, p. 385-395.

Gramsci, Antonio (1996 [1930]), Cahiers de prison, tome I, cahier 3, Paris : 
Gallimard.

Grosfoguel, Ramón et Eric Mielants (2006), « The Long-Durée Entanglement 
between Islamophobia and Racism in the Modern/Colonial Capitalist/
Patriarchal World-System: An Introduction », Human Architecture: Journal 
of the Sociology of Self-Knowledge, vol. 5, no 1, p. 1-12. 

Groupe de haut niveau du secrétaire général des Nations unies (2012), « Resi-
lient People, Resilient Planet: A Future Worth Choosing », New York : U.N.

Gudynas, Eduardo (2011), « Buen Vivir: Today’s Tomorrow », Development, 
vol. 54, no 4, p. 441-447.

Gupte, Manisha (2017), « Envisioning India Without Gender and Patriarchy: 
Why Not? », dans Ashish Kothari et K. J. Joy (dir.), Alternative Futures: India 
Unshackled, Delhi : AuthorsUpFront.

Gutiérrez Aguilar, Raquel (2011), « Pistas reflexivas para orientarnos en 
una turbulenta época de peligro », dans Raquel Gutiérrez, Natalia Sierra, 
Pablo Dávalos, Oscar Olivera, Héctor Mondragón, Vilma Almendra, Raúl 
Zibechi, Emmanuel Rozental et Pablo Mamani (dir.), Palabras para tejernos, 
resistir y transformar en la época que estamos viviendo, Cochabamba : Textos 
Rebeldes.

Hornborg, Alf (2009), « Zero-Sum World: Challenges in Conceptualizing 
Environmental Load Displacement and Ecologically Unequal Exchange in 
the World-System », International Journal of Comparative Sociology, vol. 50, 
nos 3-4, p. 237-262. 

Jorgenson, Andrew K. et Brett Clark (2012), « Are the Economy and the 
Environment Decoupling? A Comparative International Study: 1960–
2005 », American Journal of Sociology, vol. 118, no 1, p. 1-44.

Kallis, Giorgos (2015), « The Degrowth Alternative », Great Transition Initia-
tive, www.greattransition.org 

Kauffman, Craig et Linda Sheehan (2019), « The Rights of Nature: Guiding 
Our Responsibilities through Standards », dans Stephen Turner, Dinah 
Shelton, Jona Razzaque, Owen McIntyre et James May (dir.), Environ-
mental Rights: The Development of Standards, Cambridge (Royaume-Uni) : 
Cambridge University Press.

Kothari, Ashish (2013), « Missed Opportunity? Comments on Two Global 
Reports for the Post-2015 Goals Process », Pune : Kalpavriksh et icca 
Consortium.

Pour aller plus loin

Acosta, Alberto (2014), « Iniciativa Yasuní-itt: la difícil construcción de la 
utopía », Rebelión, 3 février, www.rebelion.org

Acosta, Alberto et Ulrich Brand (2017), Salidas del laberinto capitalista: decre-
cimiento y postextractivismo, Barcelone : Icaria.

Beling, Adrián E., Julien Vanhulst, Federico Demaria, Violeta Rabi, Ana E. 
Carballo et Jérôme Pelenc (2018), « Discursive Synergies for a “Great 
Transformation” towards Sustainability: Pragmatic Contributions to a 
Necessary Dialogue between Human Development, Degrowth, and Buen 
Vivir », Ecological Economics, vol. 144, p. 304-313.

Bennholdt-Thomsen, Veronika et Maria Mies (1999), The Subsistence Pers-
pective: Beyond the Globalized Economy, Londres : Zed Books.

Club de Madrid (2017), « A New Paradigm for Sustainable Development? 
Summary of the Deliberations of the Club de Madrid Working Group on 
Environmental Sustainability and Shared Societies », www.clubmadrid.org 

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (2015 [2014]), 
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ère, Paris : Le Passager clandestin.

Dearden, Nick (2015), « Is Development Becoming a Toxic Term? », The 
Guardian, 22 janvier, www.theguardian.com

Deb, Debal (2009), Beyond Developmentality: Constructing Inclusive Freedom 
and Sustainability, Delhi : Daanish Books.

Demaria, Federico, François Schneider, Filka Sekulova et Joan Martínez-
Alier (2013), « What Is Degrowth? From an Activist Slogan to a Social 
Movement », Environmental Values, vol. 22, no 2, p. 191-215.

Demaria, Federico et Ashish Kothari (2017), « The Post-Development Dic-
tionary Agenda: Paths to the Pluriverse », Third World Quarterly, vol. 38, 
no 12, p. 2588-2599.

Dobson, Andrew (1995 [1990]), Green Political Thought, Londres : Routledge. 

Dodson Gray, Elizabeth (1979), Green Paradise Lost, Wellesley : Roundtable.

Escobar, Arturo (1995), Encountering Development: The Making and Unmaking 
of the Third World, Princeton : Princeton University Press.

Escobar, Arturo (2010), « Latin America at a Crossroads: Alternative Moder-
nizations, Post-liberalism, or Post-development? », Cultural Studies, vol. 24, 
no 1, p. 1-65.

Escobar, Arturo (2011), « Sustainability: Design for the Pluriverse », Deve-
lopment, vol. 54, no 2, p. 137-140.

Escobar, Arturo (2015), « Degrowth, Postdevelopment, and Transitions: A 
Preliminary Conversation », Sustainability Science, vol. 10, no 3, p. 451-462.

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : l’écologie au-delà 
de l’Occident, Paris : Seuil. 

Escobar, Arturo (2018), Designs for the Pluriverse: Radical Interdependence, 
Autonomy, and Making of  Worlds, Durham (États-Unis) : Duke Univ. Press.

ezln – Armée zapatiste de libération nationale (1996), « Cuarta Declaración 
de la Selva Lacandona », www.enlacezapatista.ezln.org.mx 



48 49

Rahnema, Majid et Victoria Bawtree (1997), The Post-Development Reader, 
Londres : Zed Books.

Rist, Gilbert (2013 [1996]), Le Développement : histoire d’une croyance occiden-
tale, Paris : Presses de Sciences Po. 

Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide 
to Knowledge as Power, Londres : Zed Books.

Salleh, Ariel (2006), « “We in the North are the Biggest Problem for the 
South”: A Conversation with Hilkka Pietilä », Capitalism Nature Socialism, 
vol. 17, no 2, p. 44-61.

Salleh, Ariel (2010), « Climate Strategy: Making the Choice between Ecolo-
gical Modernisation or “Living Well” », Journal of Australian Political Eco-
nomy, no 66, p. 118-142.

Salleh, Ariel (2012), « Green Economy or Green Utopia: The Salience of 
Reproductive Labor Post-Rio+20  », Journal of World-Systems Research, 
vol. 18, no 2, p. 141-145.

Salleh, Ariel (2016), « Climate, Water, and Livelihood Skills: A Post-Deve-
lopment Reading of the sdgs », Globalizations, vol. 13, no 6, p. 952-959.

Salleh, Ariel (2017 [1997]), Ecofeminism as Politics: Nature, Marx, and the 
Postmodern, Londres : Zed Books (traduction française à paraître chez 
Wildproject).

Scheidel, Arnim, Leah Temper, Federico Demaria et Joan Martínez-Alier 
(2018), « Ecological Distribution Conflicts as Forces for Sustainability: 
An Overview and Conceptual Framework », Sustainability Science, vol. 13, 
no 3, p. 585-598.

sdsn – Sustainable Development Solutions Network (2013), « An Action 
Agenda for Sustainable Development », rapport pour le secrétaire général 
des Nations unies, www.sdgs.un.org 

Shelley, Mary (2015 [1818]), Frankenstein ou le Prométhée moderne, Paris : 
Gallimard.

Shiva, Vandana (2022 [1988]), Restons vivantes : femmes, écologie et lutte pour 
la survie, Paris : Rue de l’échiquier.

Shrivastava, Aseem et Ashish Kothari (2012), Churning the Earth: The Making 
of Global India, New Delhi : Viking/Penguin India.

Singh, Manmohan (1992), « Environment and the New Economic Policies », 
Delhi : Foundation Day Lecture, Society for Promotion of Wastelands 
Development, 17 juin.

Sousa Santos, Boaventura de (2009), « A Non-Occidentalist West? Learned 
Ignorance and Ecology of Knowledge », Theory, Culture and Society, vol. 26, 
nos 7-8, p. 103-125.

Waring, Marilyn (1988), Counting for Nothing: What Men Value and What 
Women are Worth, Sydney : Allen & Unwin.

Ziai, Aram (2015), « Post-Development: Premature Burials and Haunting 
Ghosts », Development and Change, vol. 46, no 4, p. 833-854.

Kothari, Ashish (2014), « Radical Ecological Democracy: A Path forward for 
India and Beyond », Development, vol. 57, no 1, p. 36-45.

Kothari, Ashish (2016), « Why Do We Wait So Restlessly for the Workday to 
End and for the Weekend to Come? », Scroll, 17 juin, www.scroll.in 

Kothari, Ashish, Federico Demaria et Alberto Acosta (2014), « Buen Vivir, 
Degrowth and Ecological Swaraj: Alternatives to Sustainable Development 
and the Green Economy », Development, vol. 57, nos 3-4, p. 362-375.

Krausmann, Fridolin, Simone Gingrich, Nina Eisenmenger, Karl-Heinz Erb, 
Helmut Haberl et Marina Fischer-Kowalski (2009), « Growth in Global 
Materials Use, gdp and Population during the 20th Century », Ecological 
Economics, vol. 68, no 10, p. 2696-2705.

Latouche, Serge (2007), Petit Traité de la décroissance sereine, Paris : Mille et 
une nuits.

Leopold, Aldo (2000 [1949]), Almanach d’un comté des sables, Paris : Flam-
marion.

Martínez-Alier, Joan, Leah Temper, Daniela del Bene et Arnim Scheidel 
(2016), « Is There a Global Environmental Justice Movement? », The Jour-
nal of Peasant Studies, vol. 43, no 3, p. 731-755.

Marx, Karl et Friedrich Engels (1999 [1848]), Manifeste du parti communiste, 
Paris : Gallimard. 

Meadows, Donella, Dennis Meadows et Jørgen Randers (2022 [1972, 2004, 
2017]), Les Limites à la croissance (dans un monde fini), édition spéciale 
50 ans, Paris : Rue de l’échiquier.

Merchant, Carolyn (2021 [1980]), La Mort de la nature : les femmes, l’écologie 
et la Révolution scientifique, Marseille : Wildproject.

Metz, Thaddeus (2011), « Ubuntu as a Moral Theory and Human Rights in 
South Africa », African Human Rights Law Journal, vol. 11, no 2, p. 532-559.

Mies, Maria (1986), Patriarchy and Accumulation on a World Scale, Londres : 
Zed Books.

Nandy, Ashis (2003), The Romance of the State: And the Fate of Dissent in the 
Tropics, New Delhi : Oxford University Press India.

Nations unies (2013), « Pour un nouveau partenariat mondial : vers l’éradi-
cation de la pauvreté et la transformation des économies par le biais du 
développement durable », rapport du Groupe de personnalités de haut 
niveau chargé du programme de développement pour l’après 2015. 

Nations unies (2015), « Transformer notre monde : le Programme de déve-
loppement durable à l’horizon 2030 », www.sdgs.un.org/fr/2030agenda 

Navas, Grettel, Sara Mingorria et Bernardo Aguilar-González (2018), 
« Violence in Environmental Conflicts: The Need for a Multidimensional 
Approach », Sustainability Science, vol. 13, no 3, p. 649-660.

Pérez Orozco, Amaia (2014), Subversión feminista de la economía: aportes para 
un debate sobre el conflicto capital-vida, Madrid : Traficantes de Sueños.

pnue (2011), « Vers une économie verte : pour un développement durable et 
une éradication de la pauvreté », www.archive.ipu.org



1. LE DÉVELOPPEMENT  
ET SES CRISES : 

EXPÉRIENCES MONDIALES 



53

Briser les chaînes  
du développement 

Nnimmo Bassey 

Mots clés : Afrique, développement, colonialisme, changement climatique 

La poursuite du « développement » a favorisé la boucherie 
sur le continent africain. La notion selon laquelle la voie du 
développement empruntée par les autres est celle que nous 
devons suivre est essentiellement impérialiste et utilisée pour 
justifier le colonialisme, le néocolonialisme et le néolibéralisme. 
Le fait que cette idée perdure témoigne de la résilience de l’ac-
cumulation capitaliste primitive. Les forces qui sous-tendent 
ces phénomènes promeuvent aujourd’hui l’asservissement de 
la nature et l’intronisation de la guerre menée avec des armes 
ultramodernes.

Le développement, dans le modèle linéaire gravé par le Nord 
global, est une idée truquée qui classe les nations en pays déve-
loppés et sous-développés. Le développement suggère la crois-
sance, l’expansion, l’élargissement et la propagation, des idées 
sans lien avec le sens de la justice ou de l’équité, ni avec les 
limites écologiques d’une planète finie.

La plupart des gouvernements africains n’ont pas interrogé le 
concept de développement lui-même. Les dirigeants politiques 
doivent encore passer au crible le fait que le monde industrialisé 
est arrivé là où il en est aujourd’hui par une exploitation non 
soutenable de la nature et une exploitation injuste des terri-
toires et des peuples. Des penseurs tels que Walter Rodney (1986 
[1972]), Chinweizu Ibekwe (1975) et Frantz Fanon (1961) ont 
produit d’excellents exposés qui auraient dû déclencher une 
introspection critique. Ou peut-être que nos dirigeants ne sont 
pas assez téméraires pour rejeter une voie inacceptable, après 
avoir vu comment les agents des puissances impériales ont assas-
siné Thomas Sankara, du Burkina Faso, Amílcar Cabral, de la 
Guinée-Bissau, ou Patrice Lumumba, du Congo – trois diri-
geants qui ont porté des idées alternatives. Le paiement continu 
de la dette dite coloniale à la France par ses anciennes colonies 
d’Afrique ne témoigne-t-il pas d’un continent encore colonisé ?

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



54 55

et financiers sur les sociétés transnationales. Celles-ci accaparent 
les terres et déplacent les communautés forestières, soit pour 
faire place à des plantations de monoculture orientées vers l’ex-
portation, soit pour verrouiller les forêts en tant que stocks de 
carbone.

Le nouvel amour du Sud pour les devises étrangères et sa dis-
position à devenir un déversoir pour les « biens » issus de la mon-
dialisation le rendent oublieux des dégâts commis à l’encontre 
de la production locale, au moyen d’une prolifération de règles 
commerciales injustes, de zones franches, de conflits violents et 
même de guerres. Il est important de noter que tout le sang qui a 
coulé dans les pays riches en minerais, tel le Congo, n’a pas suffi 
à stopper l’extraction. Que l’on parle de « diamants de sang » ou 
de « pétrole de sang », ni l’exploitation de ces ressources ni leur 
exportation n’ont cessé.

En sortir implique de réaliser que nous sommes dans un jeu 
truqué et de devenir des agents du changement social. Mais 
quel changement voulons-nous ? Au risque de paraître roman-
tique, on peut dire que notre avenir pourrait bien se trouver dans 
notre passé. L’Afrique doit rétablir son histoire et réaffirmer les 
grandes avancées qu’elle a enregistrées dans les années suivant 
la fin des périodes coloniales – jusqu’aux années 1980, lorsque la 
Banque mondiale a imposé ses prétendus « programmes d’ajus-
tement structurel  ». Ces programmes ont perturbé les inves-
tissements sociaux et ont nui à la productivité manufacturière 
et agricole. Ensuite, les frontières artificielles qui séparent nos 
peuples en diverses nationalités et leur imposent des langues 
étrangères qui les divisent doivent être interrogées, et des solu-
tions doivent être trouvées. Nous ferions également bien de réta-
blir l’interconnectivité de notre humanité (ubuntu), qui fait du 
collectif le fondement de l’organisation communautaire.

Le récit de la « montée en puissance de l’Afrique » pourrait 
bien être un autre moyen d’émousser les réflexions critiques sur 
la nature des relations économiques entre nos nations (Bond, 
2013), ainsi qu’avec les nations du Nord global et la Chine. Si cet 
« essor » repose sur les chiffres conventionnels du pib, ceux-ci ne 
reflètent cependant pas les réalités objectives des citoyens et des 
citoyennes, dans la mesure où ces données chiffrées dépendent 
principalement du taux d’exportation de matières premières 
issues du secteur extractif. Pourtant, l’Afrique doit s’élever  ! 
Pour nous élever, nous devons nous accrocher fermement à la 
Terre, qui nous ouvre les yeux sur nos situations et nos réalités, 
sur les forces qui ont dominé notre culture, nos croyances et nos 

Quels sont les indicateurs de développement en Afrique ? Le 
premier est le produit intérieur brut (pib), rebaptisé « problème 
intérieur brut » par Lorenzo Fioramonti (2013). Il est mesuré 
à partir de l’étendue des infrastructures physiques et du mon-
tant des réserves monétaires. Si ces deux données présentent 
un niveau élevé, cela indique à la fois une surexploitation des 
ressources naturelles et des ressources humaines. L’accumula-
tion de réserves en devises étrangères témoigne du fait que ces 
ressources sont destinées à soutenir les industries étrangères et 
à payer les importations. Lorsque les nations n’ont pas de pro-
blème de liquidité, selon les critères de la Banque mondiale 
et du Fonds monétaire international, elles sont rapidement 
encouragées à solliciter des prêts extérieurs auprès des déten-
teurs de leurs « réserves » ; et une fois qu’elles sont dans une 
situation désespérée, elles se voient proposer des conditionnali-
tés extrêmes qu’elles doivent respecter afin que l’étau se relâche.

Le pillage qui a accompagné le colonialisme est souvent 
occulté. Certaines personnes considèrent même le colonialisme 
comme une forme d’aide qui a contribué à apporter la lumière 
à un continent prétendument « sombre ». Comme l’a noté un 
commentateur, « le débat sur les réparations est menaçant, car 
il bouleverse complètement le récit habituel du développement. 
Il suggère que la pauvreté dans le Sud global n’est pas un phé-
nomène naturel, mais qu’elle a été activement créée. Et il place 
les pays occidentaux dans le rôle non pas de bienfaiteurs, mais 
de pilleurs » (Hickel, 2015). Comme le précise encore l’écrivain, 
il n’y a pas assez d’argent dans le monde pour compenser les 
méfaits du colonialisme. Aujourd’hui, outre l’aide provenant des 
relations bilatérales, il existe des fondations philanthropiques 
qui se sont arrogé le rôle messianique de déterminer la voie et 
le modèle de développement de l’Afrique, ce qui, ironiquement, 
n’est pas très différent de ce qui s’est déjà produit au nom du 
« développement ».

Aujourd’hui, le régime climatique est une arène dans laquelle 
les pauvres, tant au Nord qu’au Sud, assument toutes les 
mesures d’atténuation de la crise, tandis que les riches et les 
puissants aggravent les problèmes. Les sécheresses, les famines 
et le stress hydrique augmentent à mesure que les gouverne-
ments du monde entier négligent les réalités socioculturelles et 
écologiques dans leur quête de devises étrangères. Pour récolter 
plus d’argent, les gouvernements achètent les appâts de la com-
pensation carbone et de l’environnementalisme de marché et, 
dans le même temps, relâchent les contrôles environnementaux 



56 57

Développement  
– pour les 1 % 

Vandana Shiva 

Mots clés : crises mondiales, logique patriarcale capitaliste, violence 
économique, pauvreté, oïkos

Nous devons dépasser le discours sur le « développement » et 
le produit intérieur brut (pib) tel qu’il est façonné par la pensée 
patriarcale capitaliste, et revendiquer notre véritable humanité 
en tant que membres de la famille Terre. Comme l’écrivent Ron-
nie Lessem et Alexander Schieffer (2010 : 124),

« […] si les pères de la théorie capitaliste avaient choisi une 
mère plutôt qu’un individu mâle bourgeois comme plus petite 
unité économique pour leurs constructions théoriques, ils 
n’auraient pas été en mesure de formuler l’axiome de la nature 
égoïste des êtres humains comme ils l’ont fait. »

Les économies patriarcales capitalistes prennent forme par la 
guerre et la violence – des guerres contre la nature et les diverses 
cultures, et des violences faites aux femmes. Et alors que l’objec-
tif de ces économies est de posséder et de contrôler la richesse 
réelle que la nature et les gens produisent, on assiste à un rem-
placement progressif des processus matériels de production des 
richesses par des fictions économiques telles que « la logique » 
des marchés compétitifs.

La séparation est la principale caractéristique des paradigmes 
issus de la convergence des valeurs patriarcales et du capitalisme. 
Tout d’abord, la nature est séparée des humains ; ensuite, les 
humains sont séparés les uns des autres en fonction de leur 
genre, de leur religion, de leur caste et de leur classe. Cette 
séparation de ce qui est interdépendant et interconnecté est la 
racine de la violence – d’abord dans l’esprit, puis dans les actions 
quotidiennes. Ce n’est pas un hasard si les inégalités sociales du 
passé ont pris une forme nouvelle et brutale avec l’essor de la 
mondialisation des entreprises. Il est souvent souligné que 1 % 
de la population mondiale contrôlera bientôt autant de richesses 
que les 99 % restants, si l’on suit les tendances actuelles.

schémas de pensée. C’est alors que nous pourrons remettre en 
question la notion de « développement ». C’est alors que nous 
pourrons voir les chaînes autour de nos chevilles, et les briser. 
C’est alors que nous pourrons lancer l’appel à un réveil africain.

Pour aller plus loin

Bond, Patrick (2013), «  Africa “Rising”, South Africa Lifting? Or the 
Reverse? », Daily Maverick, 6 février, www.dailymaverick.co.za 

Fanon, Frantz (1961), Les Damnés de la Terre, Paris : Maspero. 

Fioramonti, Lorenzo (2013), Gross Domestic Problem: The Politics behind the 
World’s Most Powerful Number, Londres et New York : Zed Books.

Hickel, Jason (2015), « Enough of Aid: Let’s Talk Reparations », The Guar-
dian, 27 novembre, www.theguardian.com 

Ibekwe, Chinweizu (1975), The West and the Rest of Us: White Predators, Black 
Slavers and the African Elite, New York : Random House.

Rodney, Walter (1986 [1972]), Et l’Europe sous-développa l’Afrique : analyse 
historique et politique du sous-développement, Paris : Éditions Caribéennes. 

Nnimmo Bassey est directeur du groupe de réflexion écologique Health 
of Mother Earth Foundation (homef), situé au Nigeria. Il a présidé l’ong 
Les Amis de la Terre International de 2008 à 2012. Il a notamment publié 
To Cook a Continent: Destructive Extraction and the Climate Crisis in Africa 
(Pambazuka Press, 2012) et Oil Politics: Echoes of Ecological Wars (Daraja 
Press, 2016).

baptiste
Texte surligné 



58 59

de la prétendue « révolution verte », quelque 300 000 agricul-
trices et agriculteurs indiens se sont suicidés au cours des deux 
dernières décennies – la plupart des suicides étant concentrés 
dans les régions cotonnières. J’ai créé une ferme dédiée à la 
recherche rurale nommée Navdanya, pour résister à ces mono-
poles violents. Nous conservons les variétés traditionnelles de 
coton biologique des agriculteurs pour les distribuer dans le 
cadre d’un mouvement pour la liberté des semences.

Si les agriculteurs et agricultrices s’appauvrissent, c’est parce 
que le « cartel du poison » – désormais réduit à trois acteurs : 
Monsanto Bayer, DowDuPont et Syngenta ChemChina  – 
les rend dépendants de l’achat de semences et de produits 
chimiques coûteux. Ces entreprises verticalement intégrées (qui 
relient les semences aux produits chimiques, puis au commerce 
international et à la production de la malbouffe) volent 99 % 
de la valeur produite par les agriculteurs. Les agriculteurs, eux, 
s’appauvrissent car le «  libre-échange » favorise le dumping, la 
destruction des moyens de subsistance et la déflation des prix 
des denrées agricoles. Pourtant, les petits agriculteurs s’avèrent 
en fait plus productifs que les grandes exploitations industrielles, 
sans utiliser d’additifs commerciaux nuisibles à l’environne-
ment, tels les engrais et les pesticides, et sans avoir recours à 
des semences génétiquement modifiées. De surcroît, le syndicat 
mondial des paysans et paysannes, La Vía Campesina, souligne 
que les modes d’approvisionnement traditionnels permettent 
non seulement aux agriculteurs d’être plus autonomes, mais 
peuvent même atténuer les effets du réchauffement climatique.

Il va sans dire que cette « économie de croissance » au profit 
des 1 % est profondément hostile à la vie, et nombre de ces effets 
sont également ressentis par les travailleurs et travailleuses du 
Nord global. L’ong philippine ibon International affirme que, 
si la violence masculine était traditionnellement utilisée pour 
maintenir les femmes dans une situation d’exploitation, à la fois 
en tant que travailleuses productives et en tant que reproduc-
trices, elle est aujourd’hui mise au service du profit capitaliste. 
Partout, les gens s’appauvrissent parce que les gouvernements, 
tenus par les 1 %, imposent des politiques de privatisation à 
but lucratif dans les secteurs de la santé et de l’éducation, des 
transports et de l’énergie, des politiques elles-mêmes renforcées 
par les actions de la Banque mondiale et du Fonds monétaire 
international. Les travailleurs et travailleuses, les agriculteurs 
et agricultrices, les femmes au foyer et la nature en général 
sont transformés en « colonies » par le paradigme économique 

Aujourd’hui, les firmes revendiquent le statut de personne 
morale au détriment des droits des personnes réelles. Mais les 
fictions économiques se sont encore plus profondément éloi-
gnées des sources réelles de création de richesse. La finance se 
substitue désormais au capital, avec des outils et des technolo-
gies qui permettent aux riches d’accumuler des richesses en tant 
que « rentiers », sans plus rien faire. Dans l’économie financière, 
faire de l’argent repose sur la spéculation. Et la déréglementation 
financière permet aux riches de spéculer en utilisant les salaires 
durement gagnés par toutes et tous les autres. L’idée de « crois-
sance » est devenue la mesure de la réussite des individus et des 
gouvernements. Or, elle s’appuie sur un paradigme conçu par 
le Grand Capital patriarcal, juste pour que le Grand Capital 
devienne plus grand.

Ce que le paradigme de la croissance économique oublie de 
prendre en considération, c’est la destruction de la vie dans la 
nature et dans la société. L’écologie et l’économie sont toutes 
deux dérivées du mot grec oïkos, qui signifie « foyer », et toutes 
deux impliquent une forme de gestion domestique. Lorsque 
l’économie va à l’encontre de la science de l’écologie, il en 
résulte une mauvaise gestion de la Terre, notre foyer. La crise 
climatique, la crise de l’eau, la crise de la biodiversité, la crise 
alimentaire sont autant de symptômes de la mauvaise gestion 
de la Terre et de ses ressources. Les gens gèrent mal la Terre et 
détruisent ses processus écologiques en ne reconnaissant pas la 
nature comme le « vrai capital » et comme la « source » de tout 
ce qui découle d’elle. Sans la nature et ses processus écologiques 
pour maintenir la vie sur Terre, les plus grandes économies s’ef-
fondrent et les civilisations disparaissent.

Dans le modèle de développement néolibéral contemporain, 
les pauvres sont pauvres parce que les 1 % se sont emparés de 
leurs moyens de subsistance et de leurs richesses. Nous le voyons 
aujourd’hui dans le déplacement des communautés du Rojava 
au Moyen-Orient et des Rohingyas au Myanmar. Les paysans 
et paysannes s’appauvrissent parce que les 1 % encouragent une 
agriculture industrielle fondée sur l’achat de semences et d’in-
trants chimiques coûteux. Cela enferme les paysans dans une 
économie de dette et détruit leur sol, leur eau, leur biodiversité et 
leur liberté. Mon livre Earth Democracy (2005) décrit comment 
la société Monsanto a pris le monopole de l’approvisionnement 
en semences de coton grâce à la commercialisation, à grand ren-
fort de publicité, du coton transgénique Bt. Souvent endettés par 
l’achat de ces semences ogm coûteuses et d’autres technologies 

baptiste
Texte surligné 



60 61

Mal-développement 
José María Tortosa

Mots clés : besoins fondamentaux, mal-développement, sous-développement, 
bien-être, liberté, identité

Le terme « mal-développement » est en partie une réaction 
aux faiblesses et aux effets secondaires néfastes du « dévelop-
pement » en tant que programme. L’expression « sous-déve-
loppement » est entrée dans le langage public après le discours 
inaugural du président Truman en 1949, dans lequel prévalait 
une nette tendance anticommuniste, typique de l’époque. Dans 
l’utilisation du mot « développement », il y a une métaphore 
sous-jacente, tirée de la biologie, d’après laquelle les êtres 
vivants se développent en grandissant selon leur code géné-
tique. Il s’agit d’un processus naturel, graduel, sans irrégula-
rités et bénéfique. Si ce développement ne se produit pas, le 
médecin peut intervenir, en le réorientant – comme indiqué au 
quatrième point du discours de Truman – grâce à l’accord entre 
entreprises et gouvernements des pays développés, de façon à 
transférer des technologies et à produire de la croissance dans 
les pays sous-développés. Mais avec une mise en garde : «  le 
vieil impérialisme – l’exploitation pour le profit étranger – n’a 
pas sa place dans nos plans. Ce que nous envisageons, c’est un 
programme de développement fondé sur les concepts d’équité 
démocratique », affirmait Truman.

Comme d’autres métaphores, le développement présente le 
risque d’une idéologie cachée. C’est d’autant plus vrai s’il se 
concentre sur l’objectif de croissance, exprimée par le produit 
intérieur brut (pib), sans aucunement prendre en compte ses 
limites. L’économie fondée sur le pib implique une croissance 
illimitée, laissant de côté la deuxième partie de la métaphore 
biologique, le vieillissement, et oubliant systématiquement la 
relation entre le processus de croissance et son environnement.

La métaphore du mal-développement est différente. Les êtres 
vivants souffrent de mal-développement lorsque leurs organes 
ne suivent pas leur code génétique. Ils deviennent ainsi désé-
quilibrés et déformés. L’utilisation de cette métaphore dans 
les sciences sociales semble avoir commencé avec un article de 
Sugata Dasgupta en 1967. L’ouvrage classique sur ce sujet a été 

patriarcal capitaliste dominant. Le modèle capitaliste de déve-
loppement par la mondialisation exprime ainsi la convergence 
de deux formes de violence : le pouvoir des anciennes cultures 
patriarcales combiné au pouvoir néolibéral moderne de l’argent.

Pour aller plus loin

Navdanya, www.navdanya.org 

Lessem, Ronnie et Alexander Schieffer (2010), Integral Economics: Releasing 
the Economic Genius of Your Society, Farnham et Burlington : Gower et 
Ashgate.

Shiva, Vandana (2005), Earth Democracy: Justice, Sustainability and Peace, 
Cambridge (États-Unis) : South End Press.

Shiva, Vandana (2007), « How Wealth Creates Poverty », Resurgence, no 240, 
www.resurgence.org

Shiva, Vandana (2008), Soil not Oil: Environmental Justice in a Time of Climate 
Crisis, Londres : Zed Books.

La Vía Campesina (2007), « Small Scale Sustainable Farmers Are Cooling 
Down the Earth », www.viacampesina.org 

Vandana Shiva est directrice de la Research Foundation for Science, Tech-
nology and Ecology, à New Delhi. Initialement formée en physique quan-
tique, elle est devenue une militante écologiste mondialement influente. 
Elle est l’autrice de plusieurs ouvrages, dont Restons vivantes : femmes, éco-
logie et lutte pour la survie (Rue de l’échiquier, 2022 [1988]), Monocultures 
de l’esprit (Wildproject, 2022 [1993]), et Stolen Harvest: The Hijacking of 
the Global Food Supply (South End Press, 1999). Elle est lauréate du prix 
Nobel alternatif (1993) et du prix Sydney Peace (2010).

baptiste
Texte surligné 



62 63

part, nous nous trouvons confrontés à certains problèmes dont 
les effets peuvent être plus importants, dans certains cas, dans 
les pays périphériques que dans d’autres, et cela sous la forme de 
catastrophes d’origine humaine. Toutefois, ces problèmes pour-
raient nuire de manière plus générale à la survie de l’espèce et 
au maintien du système actuel.

Enfin, la première colonne indique les points sur lesquels le 
mal-développement actuel est le mieux reconnu ou vérifié. Son 
incidence est maximale dans les pays périphériques, moins éle-
vée dans les pays émergents, et encore moins élevée dans les pays 
actuellement hégémoniques. Cependant, la pauvreté, la répres-
sion, le fondamentalisme ou la violence criminelle ne sont pas le 
patrimoine exclusif de la périphérie, mais se retrouvent, parfois 
avec plus d’intensité, dans les pays où le pouvoir est centralisé.

Le mot « mal-développement » n’entraîne pas une classifica-
tion, plus ou moins artificielle, des pays développés et sous-déve-
loppés, comme le soulignait le discours de Truman, qui proposait 
que les premiers viennent en aide aux seconds. La perspective 
que ce concept offre est différente : tous les pays sont, d’une 
manière ou d’une autre, mal-développés, et la raison ultime en 
est leur immersion dans le système-monde qui produit, en un 
mot, le capitalisme, où semble résider le problème.

État/local Écosystème Système-monde

Bien-
être

Pauvreté
Iniquité, inégalité

Stagnation

Réchauffement 
climatique

Épuisement des 
ressources
Pollution

Polarisation
Périphérisation

Exploitation

Liberté Démocratie limitée
Répression

Marginalisation

Dépendance vis-
à-vis de la nature, 
sans partenariat

Dépendance
Répression

Marginalisation

Identité Colonisation 
interne

Nationalisme
Fondamentalisme

Aliénation vis-à-vis 
de la nature

Perte de racines 

Colonisation
Homogénéisation

Réactions 
identitaires

Sécurité Violence
Guerre civile
Terrorisme

Catastrophes 
d’origine humaine 

Guerre entre pays
Terrorisme 

transnational
Nucléarisation

publié par Samir Amin en 1990 et a été cité dans une publication 
collective dirigée par Jan Danecki en 1993, avec une participa-
tion intercontinentale reflétant les discussions du projet « Objec-
tifs, processus et indicateurs de développement » (projet gpid) 
des Nations unies (1978-1982).

Il s’agit d’une métaphore mais, contrairement au «  déve-
loppement  », le «  mal-développement  » tente de se référer, 
premièrement, à la vérification de l’échec du programme de 
développement à l’échelle mondiale, et, deuxièmement, à la véri-
fication du mal-vivre, qui peut être observé dans la structure et le 
fonctionnement du système-monde et de ses composantes. Si le 
« développement » implique un élément normatif (le désirable), 
le « mal-développement » contient une composante empirique 
(l’observable), voire un élément critique (l’indésirable).

En prolongeant la métaphore, considérons une clinique qui 
part d’un diagnostic, effectue un pronostic et établit une thé-
rapie en fonction d’une santé idéale, pas toujours bien définie, 
mais dont l’absence, elle, tend à être clairement définie et classée 
comme maladie. En ce sens, le mal-développement peut être 
compris comme faisant partie d’une maladie dont les compo-
santes peuvent être énumérées à partir du tableau suivant. On y 
trouve, d’une part, les classes de besoins fondamentaux (bien-
être, liberté, identité, sécurité) telles que spécifiées par Galtung 
(1980), et d’autre part, trois ou quatre niveaux (le local dans son 
rapport à l’État ; l’écosystème ; le monde) à partir desquels un 
diagnostic peut être effectué.

Le tableau peut être lu horizontalement, pour identifier les cas 
où la satisfaction des besoins humains fondamentaux fait défaut. 
Toutefois, une lecture verticale peut s’avérer plus fructueuse. 
Elle peut partir de la troisième colonne, qui porte sur la relation 
entre les différents acteurs du système-monde, caractérisée par 
l’asymétrie de leur capacité et de leur pouvoir de décision et 
d’influence. Il ne s’agit pas de la relation entre pays développés 
et sous-développés, distingués par des critères de croissance et 
de technologie, mais de la relation entre le central et le périphé-
rique, qui diffèrent en matière de pouvoir.

La deuxième colonne fait référence à des thèmes qui ont été 
présents, au moins à un niveau rhétorique, dans certaines des 
approches du développement, comme l’écodéveloppement. Ils 
sont placés ici pour attirer l’attention sur une double réalité : 
d’une part, les causes de la dégradation des écosystèmes tendent 
à se trouver davantage dans les pays où le pouvoir est centralisé, 
mais aussi, plus récemment, dans les pays émergents ; d’autre 

baptiste
Texte surligné 



64 65

Le projet de 
développement 

Philip McMichael

Mots clés : développement, changement climatique, souveraineté alimentaire

Le « projet de développement » qui s’est mis en place au milieu 
du 20e siècle s’est matérialisé, dans le sillage de la dépression 
économique, de la guerre mondiale et de la décolonisation, en 
tant que plan de construction nationale et stratégie d’ordre mon-
dial, dans le contexte de la guerre froide. Les États-Unis ont 
mené la reconstruction d’après-guerre pour stabiliser le capi-
talisme mondial et étendre leur empire économique au monde 
postcolonial. En décrivant les cultures dites du « tiers-monde » 
comme non développées, le rôle de l’exploitation coloniale dans 
l’essor de l’Occident a été effacé. En outre, le développement 
industriel idéalisé de type occidental a été imposé comme la 
norme universelle, représentée par les mesures du produit natio-
nal brut. En tant que mandataires du « premier monde50 », les 
institutions de Bretton Woods (Banque mondiale, Fonds moné-
taire international) ont servi d’agences financières clés  ; elles 
ont complété les programmes d’aide états-uniens en ciblant les 
États du tiers-monde comme clients commerciaux et ont obtenu 
l’accès aux ressources stratégiques dans le cadre d’une croisade 
anticommuniste. Dans ce contexte, alors même que le déve-
loppement était identifié comme une croissance économique 
nationale, il a évolué comme une règle de marché à l’échelle 
mondiale.

Présenté comme un progrès civilisationnel sur le passé et un 
avenir de consommation illimitée, le développement est norma-
lisé dans le discours moderne en tant que séduisante inévitabi-
lité. Mais il est imaginé et mesuré uniquement sur le côté positif 
du bilan matériel. Or, il s’est révélé être un paradoxe, trahissant 
sa promesse initiale. La perspective d’une prospérité matérielle 
sans fin pour toutes et tous grâce à un marché mondial en 

50. ndt : L’expression « premier monde » désigne initialement les pays alignés 
avec l’otan, mais englobe plus largement les pays capitalistes et industrialisés 
avec un haut revenu.

Pour aller plus loin 

Amin, Samir (1990), Maldevelopment: Anatomy of a Global Failure, Tokyo : 
United Nations University Press.

Danecki, Jan (dir.) (1993), Insights into Maldevelopment: Reconsidering the 
Idea of Progress, Varsovie : Université de Varsovie, Institut de politique 
sociale.

Dasgupta, Sugata (1967), « Peacelessness and Maldevelopment: A New 
Theme for Peace Research in Developing Nations », dans Proceedings 
of the International Peace Research Association: Second Conference, Assen : 
Royal Van Gorcum.

Galtung, Johan (1980), « The Basic Needs Approach », dans Katrin Lederer 
(dir.), Human Needs: A Contribution to the Current Debate, Cambridge 
(États-Unis) : Oelgeschlager, Gunn & Hain.

Tortosa, José María (2011), Maldesarrollo y mal vivir: pobreza y violencia a 
escala mundial, Quito : Abya Yala.

Unceta, Koldo (2009), « Desarrollo, subdesarrollo, maldesarrollo y postde-
sarrollo: una mirada transdisciplinar sobre el debate y sus implicaciones », 
Carta latinoamericana: contribuciones en desarrollo y sociedad en América 
Latina, no 7, p. 1-34.

José María Tortosa est titulaire d’un doctorat en sciences sociales (Rome, 
1973) et d’un doctorat en sociologie (Madrid, 1982). Il a été profes-
seur au département de sociologie II de l’université d’Alicante (de 1991 
à 2009), et directeur (de 2006 à 2007) puis collaborateur honoraire 
(de 2009 à aujourd’hui) à l’Instituto Interuniversitario de Desarrollo 
Social y Paz. Il s’est également impliqué dans les projets de dévelop-
pement avec l’université des Nations unies (1978-1982). Il est l’auteur 
d’une trentaine livres. 



66 67

Malheureusement, les humains les moins responsables du 
changement climatique sont les plus vulnérables, car ils ont été 
marginalisés par le développement : des cultures rurales sub-
sistantes aux réfugiés climatiques, en passant par les habitants 
des bidonvilles (un tiers de la population urbaine mondiale). 
Du point de vue de la biophysique, le rapport d’évaluation des 
écosystèmes pour le millénaire des Nations unies indique que 
le développement économique récent « a eu pour conséquence 
une perte substantielle de la diversité biologique sur la Terre, 
dont une forte proportion de manière irréversible. […] Ces pro-
blèmes, à moins d’y trouver une solution, auront pour effet de 
diminuer de manière substantielle les avantages que les généra-
tions futures pourraient tirer des écosystèmes » (Nations unies, 
2005). 

En réponse, le Forum politique de haut niveau pour le déve-
loppement durable de l’onu a observé que «  l’environnement 
et le développement n’ont jamais été associés correctement », 
ajoutant la proposition quelque peu discutable selon laquelle, 
« parce que nous “chérissons ce que nous mesurons”, une partie 
importante de l’évaluation correcte de l’abondance naturelle 
de la Terre consiste à l’incorporer dans les systèmes de comp-
tabilité » (Nations unies, 2013). Une telle vision étend un type 
particulier de contrôle sur la nature au nom de l’intérêt privé, 
excluant d’autres significations et utilisations des terres, et pri-
vilégiant les droits des investisseurs par rapport aux droits de 
celles et ceux qui utilisent le sol. En outre, elle renforce l’exter-
nalisation de la nature en isolant des éléments faisant partie de 
processus biophysiques interactifs pour les classer en tant que 
« services écosystémiques », lesquels sont commercialisés au nom 
de la gouvernance environnementale et du « développement 
durable », peut-être dans l’illusion qu’il reste suffisamment de 
monde naturel à sauvegarder. Soutenir le développement dans 
un environnement en péril est un piètre substitut à la réhabili-
tation des écosystèmes dégradés et à la promotion de pratiques 
respectueuses de la biodiversité. 

Le post-développement répond à ces multiples contradic-
tions par l’adoption des principes de réparation et de régéné-
ration naturelles, en commençant par la responsabilité locale. 
Une variété de cultures rurales avec des systèmes agricoles à 
faibles intrants, qui produisent plus de la moitié de la nourri-
ture mondiale, détiennent ce potentiel (Hilmi, 2012). Il s’agit 
de l’authentique agriculture conventionnelle, pratiquée depuis 
des siècles. Le récit du développement, qui concentre le capi-

expansion est démentie, d’un côté, par les inégalités mondiales 
et l’existence d’une minorité aisée, et de l’autre, par la surexploi-
tation de la population active et des écosystèmes. Le paradoxe 
réside dans le fait que le développement, censé permettre une 
consommation de masse, conduit à un enrichissement sélec-
tif, dans un contexte de précarité de l’emploi, d’endettement 
croissant et de main-d’œuvre déracinée. En outre, l’entropie 
croissante se manifeste aujourd’hui de manière évidente par 
la détérioration des conditions écologiques et la fragilité des 
institutions sociales, avec des élites politiques et économiques 
qui pratiquent l’autoconservation et ne tiennent pas compte des 
besoins des populations et de l’urgence climatique. Un monde 
inondé de marchandises n’a pas de capteurs environnementaux 
– comme l’a fait remarquer le rapport Stern (2006), le change-
ment climatique est aujourd’hui le plus grand échec mondial 
de marché. 

Le développement néolibéral actuel amplifie l’accent mis par 
le capitalisme sur le gain à court terme en augmentant la vitesse 
de circulation du capital et des marchandises, et juxtapose ainsi 
le fonctionnement à court terme du « temps économique » au 
long terme du « temps géochimique et biologique contrôlé par 
les rythmes de la nature » (Martínez-Alier, 2014 [2002]). Par 
exemple, alors que l’aquaculture des crevettes détruit les man-
groves côtières, le développement des buffets avec crevettes à 
volonté mine non seulement les zones de reproduction des pois-
sons et les moyens de subsistance locaux, mais aussi les réserves 
de biodiversité, les puits de carbone et la défense côtière contre 
la montée des eaux (ibid.). En outre, alors que le temps écono-
mique prétend à une amélioration linéaire du passé, son passé 
est toujours présent – dans le changement climatique : 

« Car chaque année où le réchauffement climatique se poursuit 
et où les températures montent en flèche, les conditions de vie 
sur Terre seront déterminées plus intensément par les émis-
sions d’antan, de sorte que l’emprise d’hier sur aujourd’hui 
s’intensifie – ou, en d’autres termes, le pouvoir causal du passé 
augmente inexorablement, jusqu’au moment où il est effecti-
vement “trop tard”. La signification de ce terrible destin, à 
propos duquel le discours sur le changement climatique nous 
a si souvent mis en garde, est la chute finale de l’histoire sur le 
présent. » (Malm, 2016 : 9 ; souligné dans l’original)



68 69

Nations unies – undesa (2013), « A New Global Partnership: Eradicate 
Poverty and Transform Economies through Sustainable Development », 
www.sdgs.un.org

Stern, Nicholas (2006), Stern Review: The Economics of Climate Change, 
Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University Press. 

Philip McMichael est professeur de sociologie du développement à 
l’université Cornell de New York. Il a travaillé avec l’Organisation des 
nations unies pour l’alimentation et l’agriculture, l’Institut de recherche 
des Nations unies pour le développement social, La Vía Campesina et 
le Comité international de planification pour la souveraineté alimen-
taire. Il est l’auteur de Settlers and the Agrarian Question: Capitalism in 
Colonial Australia (Cambridge University Press, 1984) ; de Development 
and Social Change: A Global Perspective (Pine Forge Press, 1996) ; et de 
Food Regimes and Agrarian Questions (Fernwood Publishing, 2013). Ses 
recherches actuelles portent sur l’expropriation des terres et les droits 
fonciers, et sur les systèmes et la souveraineté alimentaires.

tal et centralise le contrôle, s’est approprié le terme « conven-
tionnel » pour l’agriculture industrielle, désignant les pratiques 
à faibles intrants comme obsolètes. Mais il s’agit, là aussi, du 
paradoxe du développement. Comme l’affirme la coalition inter-
nationale paysanne La Vía Campesina, forte de 200 millions de 
personnes  : soutenus, les systèmes agricoles locaux peuvent 
« nourrir le monde et refroidir la planète », en adaptant les pra-
tiques agricoles aux cycles naturels par le biais de méthodes 
agroécologiques réparatrices, dans le Sud global et dans le Nord 
global. Ainsi s’ancre un vaste mouvement en faveur de la sou-
veraineté alimentaire, qui démocratise les systèmes nutritifs. La 
variante urbaine de ce mouvement comprend des marchés ali-
mentaires de proximité et des économies solidaires, des expé-
riences proches des plus de 300 villes en transition qui ont vu 
le jour au cours de la dernière décennie au Royaume-Uni, en 
Amérique du Nord, en Afrique du Sud, en Europe et en Aus-
tralie. Ces villes organisent la descente énergétique par le biais 
de la permaculture, de la mise en commun (commoning) et de la 
création d’alliances intercommunautaires.

Ces initiatives encouragent la régénération naturelle, dans 
l’idée de restaurer la biodiversité plutôt que de la détruire, de 
séquestrer les émissions plutôt que de les libérer, et de convertir 
l’énergie plutôt que de la consommer. Il s’agit là de principes de 
post-développement, déjà mis en application, qui s’opposent à 
l’escompte du marché ou à la réduction de la nature à une mar-
chandise. Pour la survie de l’humanité, et finalement de toute vie 
sur Terre, la défense de ces principes, d’une importance consi-
dérable sur les plans matériel et social, est impérative pour la 
subsistance des environnements ruraux et urbains. En ce sens, 
le post-développement signifie la fin du fétichisme du marché.

Pour aller plus loin 

Hilmi, Angela (2012), « Agricultural Transition: A Different Logic », The 
More and Better Network, www.ag-transition.org 

Malm, Andreas (2016), Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots 
of Global Warming, Londres et New York : Verso Books.

Martínez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Écologisme des pauvres  : une étude 
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et 
Institut Veblen.

Nations unies – Millennium Ecosystem Assessment (2005), « Rapport 
de synthèse de l’évaluation des écosystèmes pour le millénaire », www.
millenniumassessment.org 



70 71

La Papouasie occidentale est déboisée afin de dégager des 
terres pour des plantations de palmiers à huile et pour la plus 
grande mine de cuivre et d’or à ciel ouvert du monde. Pendant 
ce temps, la population mélanésienne locale est désormais sur-
passée en nombre par des familles javanaises pauvres, arrivées 
par le biais d’un programme transmigrasi parrainé par le gouver-
nement indonésien. Financé à l’origine par la Banque mondiale, 
ce modèle de développement a entraîné une grave répression des 
populations autochtones de Papouasie occidentale par l’armée et 
les forces paramilitaires indonésiennes. 

Dans la Papouasie-Nouvelle-Guinée voisine, le vaste projet de 
gaz naturel liquéfié d’ExxonMobil suscite l’hostilité des popula-
tions tribales, et on assiste à une série de scandales liés à l’octroi 
de licences spéciales d’exploitation agricole. Le dernier chapitre 
de cette saga oppose les propriétaires fonciers de l’île de Nou-
velle-Bretagne au géant malaisien de l’exploitation forestière 
Rimbunan Hijau. Le gouvernement de Papouasie-Nouvelle-Gui-
née s’est rangé du côté de l’entreprise, qui possède également un 
journal local et une société de transport, ainsi qu’un nouveau 
complexe hôtelier gigantesque dans la capitale, Port Moresby.

Un autre cas dramatique de scénario de développement 
concerne l’île de Bougainville, soumise à partir de 1989 aux 
opérations militaires de la Papouasie-Nouvelle-Guinée pendant 
près d’une décennie, après la fermeture, par les insulaires, de 
la mine de cuivre de Panguna détenue par le groupe Rio Tinto. 
Le centre de recherche Jubilee Australia (2014) estime qu’entre 
10 000 et 15 000 insulaires ont perdu la vie pendant cette période 
de conflit. L’Australie continue de faire du lobbying en coulisses 
pour obtenir la réouverture de la mine et verse d’importants 
honoraires de conseil aux universitaires, afin d’obtenir l’accord 
du gouvernement désormais autonome de Bougainville. Les 
rapports de la presse locale montrent que les femmes résistent 
fortement à ces démarches. La situation tragique de Bougainville 
a inspiré le film Avatar sorti en 2009, et le film Mr. Pip sorti en 
salles en 2013 se réfère directement à ces événements.

L’exploitation forestière et certaines opérations minières créent 
des problèmes permanents dans les îles Salomon. Plus au sud 
et à l’est, le Vanuatu dispose de peu de ressources minérales ; la 
nation a fermé deux grandes sociétés asiatiques d’exploitation 
forestière dans les années 1980 et 1990, sur l’île de Malakula, 
après que leurs activités ont eu suscité l’hostilité de la population 
locale. Cependant, à partir du début des années 2000, le Vanuatu 
est devenu la proie d’aliénateurs fonciers étrangers, qui ont abusé 

La kastom ekonomi 
de l’Océanie

Kirk Huffman

Mots clés : océan Pacifique, Australie, Mélanésie, Ralph Regenvanu, kastom 
ekonomi

Dans les conversations avec les chefs de village du Pacifique, 
vous entendrez généralement :

« Les étrangers avaient l’habitude de nous dire que nous devions 
“changer”, puis ils nous ont dit que nous avions besoin de “pro-
grès”, et maintenant ils nous disent que nous avons besoin de 
“développement”. Cela signifie généralement qu’ils en ont 
après quelque chose que nous possédons – soit nos forêts, nos 
terres, ou ce qui se trouve sous nos terres ; soit nos âmes, notre 
langue, ou notre culture ; soit notre sentiment de satisfaction à 
l’égard de notre mode de vie… » (Huffman, 2010 : 15)

Les représentants étrangers évoqués peuvent être issus de la 
Banque mondiale, de la Banque asiatique de développement, de 
gouvernements étrangers, de sociétés d’exploitation forestière ou 
minière ou d’ong. De nouvelles églises pentecôtistes encouragent 
les mêmes vues développementalistes parmi leurs convertis. Tout 
cela fait partie d’un nouveau monde de « croissance perpétuelle » 
où le vrai Dieu est l’accumulation d’argent. Tant de projets dans 
le Pacifique n’ont pas apporté les résultats promis, ou ont échoué 
si complètement que le mot « développement » est maintenant 
souvent utilisé en plaisantant, pour désigner quelque chose qui 
va mal.

Une grande partie de ce développement destructeur se 
concentre dans les grandes îles mélanésiennes du Pacifique 
occidental. En Polynésie, c’est-à-dire dans le Pacifique central 
et oriental, et en Micronésie, au nord, les îles sont plus petites 
et manquent de ressources. Les exceptions notables sont Nauru 
et Banaba, presque détruites par l’extraction du phosphate. En 
Mélanésie, qui comprend la Nouvelle-Guinée, les îles Salomon, 
le Vanuatu, la Nouvelle-Calédonie et la nation-frontière des Fidji, 
un développement terrible se poursuit à un rythme accéléré. 



72 73

et dont la loi sur les droits fonciers autochtones (Native Title Act, 
1993) est constamment menacée par les projets de développe-
ment. Les Premières Nations d’Australie ont en outre le taux 
d’incarcération le plus élevé parmi les populations autochtones 
du monde entier. De 1863 jusqu’à la fin du 19e siècle, les planta-
tions de sucre du Queensland dépendaient d’une main-d’œuvre 
importée des îles du Pacifique, connue sous le nom de kanakas. 
Aujourd’hui, les travailleuses et travailleurs du Pacifique expa-
triés fournissent toujours une main-d’œuvre saisonnière dans les 
exploitations agricoles en Australie, mais les insulaires ont des avis 
mitigés sur ce « pays frère ». Ces opinions s’amélioreraient si le 
pays levait l’interdiction légale de 2008 sur la consommation de 
kava51, et s’il atténuait sa rhétorique sur le développement écono-
mique en favorisant des visions politiques plus sensibles aux ques-
tions culturelles et climatiques. Autrement, la Chine et l’Indonésie 
attendent dans les coulisses avec des modèles de développement 
qui ne peuvent que sonner le glas des modes de vie du Pacifique.

Pour aller plus loin

Ginzburg, Oren (2006), There you go!, Londres : Survival International, 
www.survivalinternational.org 

Huffman, Kirk (2005), Traditional Money Banks in Vanuatu: Project Survey 
Report, Port-Vila : Conseil national culturel du Vanuatu et unesco.

Huffman, Kirk (2010), « Review and Reflections on Tim Anderson and 
Gary Lee (eds.), In Defence of Melanesian Customary Land », PacifiCur-
rents: The eJournal of the Australian Association for the Advancement of Paci-
fic Studies, vol. 1, no 2, et vol. 2, no 1.

Jubilee Australia (2014), Voices of Bougainville, Sydney.

Regenvanu, Ralph (2010), « The Traditional Economy as Source of Resi-
lience in Vanuatu », dans Tim Anderson et Gary Lee (dir.), In Defence of 
Melanesian Customary Land, Sydney : aid/watch, p. 30-33. 

Robie, David (2014), Don’t Spoil My Beautiful Face: Media, Mayhem and 
Human Rights in the Pacific, Auckland : Little Island Press.

Kirk Huffman est anthropologue et ethnologue et vit à Sydney, en Aus-
tralie. Il comptabilise plus d’une vingtaine d’années d’expérience sur le 
terrain au Vanuatu, mais aussi dans les îles Salomon, au Maghreb, dans 
certaines régions du Sahara, au nord de la Colombie et en Méditerranée 
occidentale. Il est conservateur honoraire au Centre culturel du Vanuatu, 
hébergé au sein du musée national.

51. ndt : Le kava est une plante aux propriétés psychotropes, traditionnellement 
consommée en boisson.

d’une nouvelle loi sur les titres de propriété, le Strata Titles Act, 
pour louer les terres autochtones, les subdiviser, et les vendre à 
des étrangers. 

Cette menace a poussé le peuple ni-vanuatu à se mobiliser, et 
un Sommet national sur la terre a été organisé en 2006. Ralph 
Regenvanu, ancien directeur du Centre culturel du Vanuatu, a 
ensuite fondé son parti Terre et Justice. En 2014, en tant que 
ministre des Terres, il a introduit une législation plus stricte 
pour protéger les possessions autochtones de l’aliénation par des 
intérêts commerciaux. En conséquence, le parti d’opposition, 
soutenu par des investisseurs et des agents immobiliers, dépose 
régulièrement des motions de censure contre le gouvernement.

Connu dans l’histoire récente sous le nom de Nouvelles- 
Hébrides, le Vanuatu a vécu l’expérience unique d’être dirigé par 
deux puissances coloniales en même temps – la Grande-Bretagne 
et la France. Ainsi, depuis l’indépendance en 1980, de nombreux 
Ni-Vanuatus se sont sagement méfiés des influences extérieures. 
Leur mode de vie traditionnel, connu sous le nom de kastom 
(en anglais, pidgin), est considéré par les économistes comme 
un « obstacle au développement ». Cependant, les Mélanésiens 
avisés ont tendance à considérer que le kastom les protège du 
mauvais développement et de la maladie qui l’accompagne – le 
sik blong mane, ou « addiction à l’argent ». En 2005, le Centre 
culturel du Vanuatu a commencé à promouvoir le mode de vie 
et l’économie traditionnels mélanésiens, puis 2007 a été déclarée 
année de l’économie traditionnelle (yiablong kastom ekonomi) par 
le gouvernement.

Regenvanu a décrit l’économie traditionnelle comme la source 
de la résilience mélanésienne. Son intervention lors de la confé-
rence « The Pacific Islands and the World: The Global Econo-
mic Crisis » du Lowy Institute, en 2009, fut sans aucun doute 
le rapport le plus important parmi ceux présentés lors de cet 
événement à Brisbane. Là encore, les économistes de la Banque 
mondiale et les politiciens de la région ont ignoré sa sagesse. 
Le souhait des Ni-Vanuatus de défendre la kastom economi et 
de protéger les droits fonciers, l’agriculture et l’autosuffisance 
constitue une voie bien plus soutenable que celle des modèles de 
croissance artificiels, qui incluent des projets de construction, la 
surdépendance au tourisme ou les « trains de vie de retraité pour 
les baby-boomers australiens ».

L’Australie fait partie de l’Océanie mais a souvent du mal à 
s’en rendre compte. Elle connaît elle aussi des problèmes avec ses 
premiers peuples, qui n’ont toujours pas de statut constitutionnel 



74 75

giées de la planète auraient à revoir à la baisse leurs habitudes de 
consommation excessive et devraient diminuer leur taux de crois-
sance économique afin de réduire la pression qu’elles exercent 
sur les ressources naturelles et l’environnement. Si ces critiques 
n’ont pas échappé à la logique dominante du productivisme, qui 
fait de la croissance économique illimitée une valeur en soi, elles 
ont eu la vertu de remettre en question l’épistémè dominante.

D’autres concepts des années 1980 ont mis l’accent sur une 
critique de la consommation. Parmi eux, on pouvait trouver la 
notion de « développement à échelle humaine » et la « théorie des 
besoins humains », développées par l’économiste chilien Manfred 
Max-Neef. Une critique plus acérée de la société post-indus-
trielle, pointant du doigt sa rationalité instrumentale et son 
matérialisme froid, fut proposée par Ivan Illich avec sa notion 
de « convivialité », qui a eu une grande influence. Ainsi, durant 
cette première phase, l’élan de la critique du développement a 
engagé une remise en question des modèles de consommation et 
des schémas culturels dans la direction du bien commun, et en 
faveur de sociétés égalitaires fondées sur des modes de vie plus 
austères et des systèmes de production plus soutenables.

La deuxième phase, associée à la perspective post-développe-
mentaliste, s’est centrée sur le développement pris comme un 
discours de pouvoir. Soulignons ici la contribution de Gustavo 
Esteva au Development Dictionary, coordonné par Wolfgang Sachs 
(2019 [1992]). Esteva a élaboré une critique radicale de l’idée de 
développement par la mise en évidence de sa matrice coloniale, 
en tant qu’invention d’après-guerre (1949) portée par les États-
Unis et d’autres puissances occidentales. Dans le même esprit, 
une autre contribution notable fut celle d’Arturo Escobar, autour 
de la déconstruction du concept moderne de développement en 
tant qu’instrument de domination. Il en a ainsi mis au jour les 
principaux mécanismes de fonctionnement : la division entre 
développement et sous-développement ; la professionnalisation 
des « problèmes » de développement et l’émergence d’« experts 
du développement » ; ainsi que son institutionnalisation à travers 
un réseau d’organisations nationales, régionales et internatio-
nales. Escobar a mis en lumière les façons dont le développement 
a rendu invisibles divers savoirs et expériences locales. Dès le 
milieu des années 1990, il a également proposé de passer de la 
réflexion sur le « développement alternatif » à une réflexion sur 
les « alternatives au développement ».

Une troisième phase, toujours d’actualité, a commencé au 
début des années 2000 avec la critique du néo-extractivisme dans 

La critique latino-américaine 
du développement

Maristella Svampa

Mots clés : consumérisme, sous-développement, matrice coloniale du pouvoir, 
extractivisme

Des approches critiques de la notion hégémonique de dévelop-
pement ont vu le jour en Amérique latine depuis les premières 
discussions sur le rapport du Club de Rome, « Les Limites à la 
croissance » (1972). Les critiques sont allées des débats sur le 
développement durable jusqu’à la critique contemporaine de l’ex-
pansion des frontières de la marchandise. Je souhaiterais mettre 
en avant trois moments clés de la pensée latino-américaine : la 
critique de la société de consommation (1970-1980) ; la critique 
post-développementaliste (1990-2000) ; et les perspectives cri-
tiques sur l’extractivisme (depuis le début des années 2000).

La première phase trouve une excellente illustration avec l’éco-
nomiste brésilien Celso Furtado. Prenant ses distances avec les 
perspectives classiques de la Commission économique pour 
l’Amérique latine et les Caraïbes, Furtado a expliqué qu’une des 
conclusions indirectes de l’argument des « limites à la croissance » 
était que le mode de vie promu par le capitalisme ne serait viable 
que pour les pays industrialisés et pour les minorités dominantes 
au sein des pays sous-développés. Toute tentative de généralisa-
tion du mode de vie consumériste mènerait à l’effondrement du 
système. Dans le même registre, le groupe interdisciplinaire Fun-
dación Bariloche, installé en Argentine et coordonné par Amilcar 
Herrera, a affirmé que le rapport du Club de Rome était sous-
tendu par une logique néo-malthusienne caractéristique des dis-
cours hégémoniques sur le développement. En 1975, ce groupe 
proposa un modèle alternatif sous le titre ¿Catástrofe o nueva 
sociedad? Modelo mundial latinoamericano (Catastrophe ou nouvelle 
société ? Un modèle mondial latino-américain). Il soutenait que la 
dégradation de l’environnement et la destruction des ressources 
naturelles n’étaient pas dues à l’augmentation de la population, 
mais aux taux de consommation élevés des pays riches, actant de 
facto une division entre pays « développés » et « sous-développés ». 
Le corollaire de cette perspective était que les populations privilé-



76 77

en incorporant d’autres problématiques, telles que la critique 
des modèles de développement monoculturels. La politique de 
ces mouvements révèle une crise de la vision instrumentale et 
anthropocentrique de la nature, qui repose sur une ontologie 
dualiste et hiérarchique.

Au sein de ce paysage épistémo-politique, nous assistons 
à la consolidation d’une rationalité environnementale nou-
velle et radicale et d’une vision post-développementaliste. Des 
concepts-horizons tels que buen vivir, bienes comunes ou biens 
communs, l’éthique du soin (care), la souveraineté alimentaire, 
l’autonomie, les droits de la nature et les ontologies relationnelles 
sont des éléments clés de ce récent tournant dialectique de la 
pensée critique latino-américaine, qui synthétise les contribu-
tions des périodes précédentes, intègre la critique des modèles 
de consommation et des schémas culturels dominants, et refonde 
la perspective du post-développement.

Pour aller plus loin

Groupe de travail permanent sur les alternatives au développement, www.
rosalux.org.ec/grupo 

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : l’écologie au-delà 
de l’Occident, Paris : Seuil. 

Esteva, Gustavo (2019 [1992]), « Development », dans Wolfgang Sachs 
(dir.), The Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power, 
Londres : Zed Books.

Gudynas, Eduardo (2015), Extractivismos: ecología, economía y política de un 
modo de entender el desarrollo y la naturaleza, Cochabamba : cedib/claes.

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil. 

Meadows, Donella, Dennis Meadows et Jørgen Randers (2022 [1972, 2004, 
2017]), Les Limites à la croissance (dans un monde fini), édition spéciale 
50 ans, Paris : Rue de l’échiquier.

Svampa, Maristella (2016), Debates latinoamericanos: indianismo, desarrollo, 
dependencia y populismo, Buenos Aires : Edhasa.

Maristella Svampa est une sociologue, écrivaine et chercheuse argentine 
qui exerce au sein du Consejo Nacional de Investigaciones Científicas 
y Técnicas (conicet – Conseil national de la recherche scientifique et 
technique). Elle est professeure à l’université nationale de La Plata en 
Argentine et autrice de plusieurs ouvrages sur la sociologie politique et 
les mouvements sociaux, ainsi que de plusieurs livres de fiction. Elle est 
membre du groupe de travail permanent sur les alternatives au dévelop-
pement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.

le contexte du passage au « consensus sur les matières premières » 
(commodity consensus). Cette phase a encouragé une critique de 
la logique productiviste qui sous-tend le développement, ainsi 
que de l’expansion des mégaprojets extractivistes (exploitations 
minières de grande ampleur, extraction de pétrole, nouveau capi-
talisme agraire combinant organismes génétiquement modifiés 
et produits agrochimiques, barrages gigantesques, mégaprojets 
immobiliers, etc.). Ces nouvelles formes d’extractivisme sont 
caractérisées par une occupation intensive des territoires, un 
accaparement des terres et une appropriation destructrice de la 
nature pour l’exportation. Alors que l’extractivisme renvoie à la 
surexploitation et à l’exportation à grande échelle de biens pri-
maires depuis l’Amérique latine vers les économies centrales et 
émergentes, la notion de « consensus sur les matières premières » 
suggère, par analogie avec le « consensus de Washington »52, qu’il 
existe un accord – de plus en plus explicite chaque année – sur la 
nature irréversible ou irrépressible du modèle extractiviste actuel. 
Cela exclut inévitablement la possibilité de concevoir des alter-
natives aux modèles de développement en place. Au-delà des 
prétendus avantages comparatifs, comme celui des prix élevés à 
l’international, ces tendances ont entériné le rôle de la région lati-
no-américaine comme fournisseuse de matières premières. Cela 
a également intensifié les asymétries entre le centre économique 
mondial et ses périphéries, comme en témoigne la tendance à 
la reprimarisation53 des économies nationales et la répartition 
inégale des conflits socio-environnementaux.

Contrairement aux deux premières phases, la critique de l’ex-
tractivisme a été marquée par une redéfinition explicite de la 
question environnementale, cette fois-ci en lien avec les terri-
toires, la politique et la civilisation. Cette « environnementali-
sation des luttes », comme l’aurait dit Enrique Leff, se perçoit 
dans divers mouvements éco-socio-territoriaux dirigés contre 
les sociétés transnationales du secteur privé et l’État. De tels 
mouvements ont élargi et radicalisé leurs positions discursives, 

52. ndt : Le « consensus de Washington » désigne un accord tacite qui fixe des 
conditions pour les aides financières accordées aux pays en voie de dévelop-
pement, en fonction des pratiques du Fonds monétaire international et de la 
Banque mondiale. Le « consensus sur les matières premières » fait quant à lui 
référence à un nouvel ordre politique et économique encourageant l’exportation 
à grande échelle des matières premières.

53. ndt : Tendance par laquelle les pays particulièrement riches en matières 
premières voient la part du secteur primaire croître au sein de leur économie, 
au détriment du secteur industriel et de celui des services.



2. UNIVERSALISER  
LA TERRE : SOLUTIONS 

RÉFORMISTES



81

Agriculture  
climato-intelligente

Teresa Anderson

Mots clés : agriculture, changement climatique, agriculture climato-intelligente, 
agrobusiness, greenwashing, adaptation, atténuation

« Agriculture climato-intelligente » est un terme à la mode pour 
décrire une agriculture censée atténuer le changement climatique 
ou s’y adapter. Cependant, l’absence d’une définition claire ou 
de critères d’identification spécifiques a permis à l’agro-industrie 
d’adopter ce terme avec enthousiasme pour redéfinir ses activités 
comme bonnes pour le climat. De nombreuses organisations au 
sein du mouvement pour l’alimentation se méfient du concept 
d’agriculture climato-intelligente, voire s’y opposent. Elles s’in-
quiètent de plus en plus du fait que le terme soit si vague qu’il 
est utilisé pour faire passer pour vertes des pratiques qui sont, 
en fait, dommageables pour le climat et l’agriculture. Beaucoup 
craignent que la promotion de l’agriculture climato-intelligente 
ne fasse plus de mal que de bien et, en réalité, ne compromette 
la transition vers la soutenabilité et la justice, dont nos systèmes 
alimentaires ont besoin de toute urgence.

Le terme « agriculture climato-intelligente » (ou « agriculture 
intelligente face au climat ») a été initialement formulé par l’Or-
ganisation des nations unies pour l’alimentation et l’agriculture 
(fao), dans le but de promouvoir des approches agricoles sus-
ceptibles d’atténuer le changement climatique et de s’y adapter, 
tout en augmentant les rendements.

Le problème est qu’il n’existe aucune définition précise de ce 
qui peut – ou ne peut pas – être qualifié de « climato-intelli-
gent ». En raison de la conceptualisation vague du terme par 
la fao, les entreprises adoptent librement cette expression pour 
décrire des pratiques qui, selon elles, favorisent l’innovation et 
réduisent l’impact environnemental. Cependant, il n’existe pas 
de critères ou de justifications suffisamment solides pour utiliser 
ce terme. Les pratiques d’agriculture climato-intelligente ne sont 
pas tenues de suivre des principes agroécologiques ou d’autres 
principes similaires. Il n’existe pas non plus de garanties sociales 
pour empêcher que les activités dites « climato-intelligentes » 
ne favorisent l’accaparement des terres, ne portent atteinte aux 



82 83

réduit les émissions et améliore la capacité des sols à absorber 
et à retenir l’eau en période de sécheresse et d’inondation. Il est 
également essentiel d’améliorer l’accès des agriculteurs à diverses 
variétés de semences, adaptées aux conditions locales, pour qu’ils 
puissent faire face à toute une série de phénomènes météorolo-
giques imprévisibles. Et en consolidant les économies locales, il 
est possible de réduire les distances parcourues par les aliments, 
tout en renforçant la souveraineté alimentaire et le contrôle des 
agriculteurs sur leurs systèmes alimentaires.

Les entreprises agro-industrielles cherchent à retarder ces 
transformations nécessaires de nos systèmes alimentaires. Au 
lieu de reconnaître le besoin de changer les pratiques agricoles, 
nombre de ces entreprises utilisent simplement le terme « agri-
culture climato-intelligente » pour donner un nouveau nom à 
leurs pratiques néfastes, afin de pouvoir continuer à faire ce 
qu’elles faisaient jusqu’à présent – sans rien changer.

Des entreprises telles que Monsanto, McDonald’s, Syngenta, 
Walmart et Yara (le plus grand fabricant d’engrais au monde) 
affirment toutes être à l’avant-garde des pratiques de l’agricul-
ture climato-intelligente. Elles soutiennent que les plus grands 
bénéfices pour le climat viendront des mesures prises par les plus 
grands acteurs, et que les entreprises polluantes doivent faire 
partie de la solution.

Monsanto assure que ses semences Roundup-Ready – des 
semences génétiquement modifiées tolérantes aux herbicides – 
permettent de réduire les émissions de CO2 issu du sol, dans la 
mesure où l’application d’herbicides remplace le labourage pour 
lutter contre les mauvaises herbes. Cette entreprise espère déve-
lopper des systèmes qui surveilleraient les émissions de gaz à effet 
de serre et prodigueraient des conseils en fonction des condi-
tions météorologiques. Yara développe des produits fertilisants 
et des techniques d’application qui, selon ce fabricant, auront 
un impact réduit en matière d’émissions. McDonald’s prétend 
être un leader dans le développement du « bœuf durable ». De 
nombreux partisans de l’agriculture industrielle affirment que 
l’«  intensification durable » peut constituer une stratégie pour 
une agriculture climato-intelligente, car elle permet d’augmen-
ter les rendements tout en réduisant les émissions par unité de 
production. Certains projets d’agriculture climato-intelligente 
ont également été liés à un financement controversé, par le biais 
de la compensation des émissions de carbone.

En se qualifiant de «  climato-intelligentes  », les entreprises 
espèrent éviter les contrôles et les réglementations afin de 

moyens de subsistance des agriculteurs et agricultrices, ou ne les 
poussent à s’endetter.

Ainsi, si certaines personnes peuvent supposer que l’agriculture 
climato-intelligente signifie que de telles activités sont bénéfiques 
pour le climat, rien ne garantit que ce soit le cas. Malheureuse-
ment, le terme est désormais si largement utilisé qu’il est proba-
blement trop tard pour élaborer des définitions ou des critères 
judicieux. Pour que l’agriculture puisse véritablement relever les 
multiples défis liés au changement climatique, un changement 
systémique profond est nécessaire.

Alors que les effets du changement climatique se font sentir 
dans le monde entier, l’agriculture, la sécurité et la souveraineté 
alimentaires, et les communautés agricoles sont particulière-
ment menacées par ses impacts. Les régimes pluviométriques 
erratiques, les sécheresses, les inondations et les températures 
extrêmes affectent de plus en plus la capacité des agriculteurs à 
produire des aliments.

Dans le même temps, l’agriculture – en particulier le modèle 
de « révolution verte » de l’agriculture industrielle – est une cause 
majeure du changement climatique. Une part importante des 
émissions mondiales de gaz à effet de serre est générée par l’éle-
vage industriel, ainsi que par l’utilisation généralisée d’engrais 
azotés de synthèse (Gilbert, 2012).

En outre, tout en contribuant au changement climatique, la 
« révolution verte » de l’agriculture rend les systèmes alimentaires 
particulièrement vulnérables à ses effets. Les semences vendues 
par les entreprises agroalimentaires ont été largement sélection-
nées pour nécessiter de grandes quantités d’eau et d’engrais azo-
tés de synthèse. Or, ces engrais provoquent la décomposition et 
la disparition de la matière organique du sol qui retient l’eau, ce 
qui entraîne l’assèchement rapide du sol en cas de faibles préci-
pitations ou de sécheresse, et donc de mauvais rendements ou 
la perte de récoltes. La capacité réduite du sol à absorber l’eau 
expose également davantage les cultures aux dommages causés 
par les fortes pluies ou les inondations.

Il est donc évident qu’il est urgent d’agir, tant pour réduire la 
contribution de l’agriculture au changement climatique que pour 
aider les systèmes alimentaires à faire face et à s’adapter aux inci-
dences actuelles et futures. Heureusement, l’une des solutions 
les plus efficaces pour réduire la contribution de l’agriculture au 
changement climatique est également l’une des stratégies d’adap-
tation les plus efficaces dont nous disposons. En remplaçant les 
engrais de synthèse par des techniques naturelles, l’agroécologie 



84 85

Aide au développement 
Jeremy Gould

Mots clés : Aidland, impérialisme, colonialisme, ongisation, privatisation

L’aide au développement – aussi appelée « assistance au déve-
loppement » ou « coopération pour le développement » – est un 
ensemble diversifié de pratiques gouvernementales et discur-
sives, apparues en premier lieu dans le bouillonnement géo-
politique qui a suivi la Seconde Guerre mondiale et, de façon 
concomitante, lors du démantèlement des empires coloniaux 
mondiaux de l’Europe. Replacée dans son contexte historique, 
l’aide au développement reflète les efforts stratégiques concer-
tés des puissances industrielles occidentales pour maintenir 
les privilèges économiques et politiques de l’empire dans un 
ordre mondial postcolonial radicalement transformé. D’un autre 
côté, la rhétorique justifiant l’aide au développement la présente 
comme un effort pour aider les populations involontairement 
laissées pour compte dans la marche inévitable de l’humanité 
vers la modernité. L’amalgame entre l’intérêt et la volonté affi-
chée de faire le bien est un paradoxe structurel qui résonne dans 
tous les aspects de l’aide au développement.

Différentes motivations étaient à l’œuvre dans la gestation 
de l’aide au développement. D’une part, la décolonisation a 
offert aux États-Unis une occasion unique de tirer parti d’une 
Europe largement affaiblie par la guerre et les conflits internes. 
Conformément à leurs aspirations à une domination mon-
diale, les États-Unis ont déployé l’aide au développement pour 
défendre leurs intérêts dans les pays nouvellement libérés d’Asie 
et d’Afrique. Dans le même temps, les métropoles impériales 
européennes étaient soucieuses de continuer à garantir leurs 
intérêts dans leurs anciennes colonies. L’aide constituait ainsi 
un moyen « technique » pour maintenir leur domination écono-
mique (et idéologique). Un troisième facteur a été la manière 
dont le programme émergeant du multilatéralisme a permis à 
l’Organisation des nations unies de se consolider en tant qu’ins-
trument d’autorité et de coopération intergouvernementale, 
dans un contexte de concurrence accrue entre les camps capi-
talistes et socialistes après la guerre. Il convient de noter que si 
l’Union soviétique et ses alliés ont fourni une aide économique 

poursuivre leurs activités et développer leurs affaires, même si elles 
continuent probablement à augmenter leurs émissions globales de 
gaz à effet de serre. Mais en continuant à faire comme si de rien 
n’était, elles sapent également la souveraineté alimentaire locale 
et entraînent une foule d’autres problèmes socio-économiques et 
environnementaux, liés à leurs pratiques agro-industrielles.

Pour compliquer le débat, de nombreux groupes qui encou-
ragent des pratiques agroécologiques à petite échelle réellement 
bénéfiques pour le climat qualifient également leurs activités de 
« climato-intelligentes ». La confusion survient lorsque différents 
acteurs utilisent le même terme pour décrire des approches très 
différentes. L’expression « agriculture climato-intelligente » conti-
nue d’être utilisée par certains gouvernements et certaines ong 
et entreprises, mais avec des significations et des programmes 
très différents. Plusieurs gouvernements, entreprises et ong ont 
rejoint la Global Alliance for Climate-Smart Agriculture (gacsa). 
Entre-temps, des centaines d’organisations de la société civile ont 
exprimé leur opposition à l’agriculture climato-intelligente, à la 
gacsa et à toute adoption formelle du terme dans les négociations 
des Nations unies sur le climat.

Pour aller plus loin

ActionAid (2014), « Climate Resilient Sustainable Agriculture: Experiences 
from ActionAid and its Partners », www.actionaid.org

Climate Smart Agriculture Concerns (2014), «  Corporate-Smart 
Greenwash: Why We Reject the Global Alliance on Climate-Smart Agri-
culture », www.climatesmartagconcerns.info 

fao – Organisation des nations unies pour l’alimentation et l’agriculture, 
« Agriculture intelligente face au climat », www.fao.org

Gilbert, Natasha (2012). « One Third of Our Greenhouse Gas Emissions 
Come from Agriculture », Nature, 31 octobre, www.nature.com

Yara (2015), Climate Smart Agriculture: Making Agriculture Part of the Food 
and Climate Solution, www.yara.com 

Teresa Anderson est responsable de la politique et de la communication 
sur le changement climatique et la résilience chez Action Aid Internatio-
nal. Elle vit à Londres. Elle est l’autrice de plusieurs rapports et articles, 
dont « Clever Name, Losing Game? How Climate Smart Agriculture 
is Sowing Confusion in the Food Movement » (2014) et « Hotter Pla-
net, Humanitarian Crisis: El Niño, the “New Normal” and the Need for  
Climate Justice » (2016).



86 87

Save the Children, World Vision, etc.). Ces agences puissantes, 
dont le capital de base est principalement constitué de dons 
privés, ont joué un rôle important dans la formulation et la mise 
en œuvre des politiques, en tant que sous-traitants des agences 
publiques d’aide au développement. Elles travaillent en général 
avec ou via des organisations privées plus faibles dans les pays 
« bénéficiaires », contribuant ainsi de manière spectaculaire à 
la « ongisation » des mouvements sociaux locaux. La ongisa-
tion désigne le processus par lequel un organisme ou un mou-
vement local perd son autonomie politique et intellectuelle en 
devenant un prestataire pour l’organisme international. Le rôle 
influent d’agences privées (telles que les fondations Carnegie, 
Ford, Bill-et-Melinda-Gates et Rockefeller) dans la production 
de connaissances relatives au Sud global et dans la définition de 
programmes de développement mondiaux est une autre facette 
de la privatisation rampante de l’aide au développement.

L’idée du développement, en tant que progrès humain naturel 
et inévitable, reste séduisante. Le récit de l’ascension de l’huma-
nité de l’austérité à l’abondance, et du travail manuel éreintant 
à une ère de loisirs et de créativité rendue possible par l’inno-
vation technologique est au cœur de l’attrait de la modernité. 
La rhétorique du monde de l’aide s’appuie sur cet imaginaire 
de l’inévitabilité historique et y ajoute l’impératif moral uni-
versel du secours. Les quantités d’argent allouées à l’aide au 
développement fluctuent d’année en année mais ne montrent 
aucun signe de disparition. En 2015, les volumes totaux d’aide 
au développement publique et privée s’élevaient à 315 milliards 
de dollars.

Cela dit, l’emprise hégémonique de l’aide au développement 
occidentale s’effiloche. L’émergence de la Chine en tant qu’ac-
teur géopolitique clé et son entrée spectaculaire sur le marché 
de l’aide au développement, notamment en Afrique, ont irré-
médiablement remis en cause les prétentions de l’Occident à 
la domination postcoloniale. Plus important encore, d’innom-
brables acteurs dans les pays dits bénéficiaires – qu’il s’agisse 
de politiciens, de fonctionnaires, de dirigeants communautaires, 
de militants, de journalistes, d’artistes ou d’universitaires – ont 
aujourd’hui développé des stratégies sophistiquées pour s’ap-
proprier des facettes de l’appareil d’aide et ses ressources, en 
les adaptant à leurs propres programmes sociaux, économiques 
et politiques. Dans certains cas, ces stratégies locales ne font 
que transposer les pratiques corrompues du monde de l’aide 
au service d’autres fins. Pourtant, il est également évident que 

substantielle à de nombreuses ex-colonies, ces investissements 
n’ont jamais été comptabilisés en tant qu’aide publique au déve-
loppement (apd). En ce sens, l’apd était une entreprise exclusi-
vement capitaliste.

Au milieu de ce méli-mélo de contestation idéologique, de 
concurrence commerciale et de stratégie géopolitique, le dis-
cours de l’aide au développement s’est paré d’un vernis tech-
nique raffiné, qui se caractérise par deux prémisses implicites. 
La première est la vertu catégorique du capitalisme, de l’effica-
cité économique, de la productivité et de l’augmentation de la 
consommation comme objectif historique inéluctable pour tous 
les peuples. La seconde prémisse est l’impératif moral imma-
nent, pour les populations « avancées », de venir en aide à celles 
qui ne sont pas encore « développées ». Le fait que les popula-
tions « sous-développées » des ex-colonies soient à l’origine de 
technologies sophistiquées adaptées à leur contexte et qu’elles 
gèrent des environnements complexes et fragiles a été ignoré, 
tout comme leur statut de sujets politiques de puissances souve-
raines indépendantes. Ces silences et ces hypothèses implicites 
soulignent l’un des paradoxes constitutifs de l’aide au dévelop-
pement : le déploiement stratégique de l’aide destiné à défendre 
les intérêts de l’Occident est systématiquement occulté par un 
langage « technique », qui semble à la fois décontextualisé sur 
le plan ontologique, moralement inattaquable et politiquement 
neutre.

De nombreux universitaires ont noté la nature contradictoire 
des pratiques de connaissance au sein de l’appareil d’aide au 
développement. Malgré l’échec bien documenté de l’aide au 
développement quant à la réalisation de ses objectifs princi-
paux, et malgré les preuves substantielles des effets « pervers » 
de l’aide, le discours autoréférentiel qui circule dans « Aidland » 
(Apthorpe, 2011) dégage une foi inébranlable en son potentiel 
d’amélioration et de succès final. En effet, David Mosse (2004) 
a fait valoir que l’objectif de présenter un projet comme réussi 
peut prendre le pas sur l’obtention de résultats substantiels en 
matière de développement.

La fin de la guerre froide a entraîné un changement important 
dans l’organisation de l’aide au développement. Des années 1950 
aux années 1990, l’aide était en grande majorité une entreprise 
publique et intergouvernementale ; ces deux dernières décennies 
ont été marquées par une privatisation importante. Elle se reflète 
principalement dans le rôle croissant de riches agences privées 
d’aide internationale (Oxfam, ActionAid, Care International, 



88 89

brics
Ana Garcia et Patrick Bond

Mots clés : brics, sous-impérialisme, banques de développement, réforme 
multilatérale

Initialement, les États brics – Brésil, Russie, Inde, Chine et 
Afrique du Sud – n’étaient pas considérés comme un bloc géo-
politique potentiel lorsque Jim O’Neill, de la société Goldman 
Sachs Asset Management, a conçu l’acronyme en 2001 pour 
désigner le prochain groupe d’économies à forte croissance. La 
crise financière mondiale de 2008-2009 a conduit à la conso-
lidation du G20, qui inclut tous les pays brics. Le but était de 
générer une réponse mondiale à l’instabilité financière, à partir 
des principes keynésiens éphémères de financement des déficits 
publics, de politique monétaire souple et de coordination des 
prêts pour le sauvetage des banques. En 2009, le premier Som-
met des brics, qui s’est tenu à Ekaterinbourg en Russie, a fait 
naître l’espoir d’une future remise en cause de la prédominance 
des pays occidentaux dans les institutions multilatérales (Bond 
et Garcia, 2015). À la demande de Pékin, l’Afrique du Sud a été 
ajoutée en 2010 pour assurer l’équilibre continental.

Depuis lors, une contradiction est apparue entre le potentiel 
économique des brics et leur rôle politique dans le renforce-
ment du multilatéralisme occidentalo-centré. Par exemple, la 
crise mondiale a offert à quatre États brics l’occasion de faire 
pression pour obtenir un plus grand pouvoir de vote au sein du 
Fonds monétaire international (fmi), lors de la « réforme des 
quotes-parts » qui a eu lieu de 2010 à 2015, et pour laquelle 
les brics ont contribué à hauteur de 75 milliards de dollars de 
fonds de recapitalisation. Le vote de la Chine est passé de 3,8 % 
à 6,1 % du total, mais cela s’est fait au prix d’une baisse des 
contributions de pays plus pauvres, comme le Nigeria (dont la 
part de vote a chuté de 41 %), le Venezuela (de 41 %) et même 
l’Afrique du Sud (de 21 %).

Les prix élevés des matières premières et les bas salaires ont 
alimenté la croissance accélérée des brics, avant le pic des prix 
en 2011 et les krachs qui ont suivi en 2015. Les sociétés instal-
lées dans les brics deviennent aussi d’importants investisseurs 
internationaux. La modernisation économique offre aux brics 

des mouvements militant pour la justice, souvent menés par 
des peuples autochtones, émergent à travers le Sud global pour 
défier les silences et les hypothèses tacites qui « naturalisent » le 
travail de « développement ».

Pour aller plus loin

Apthorpe, Raymond (2011), « With Alice in Aidland: A Seriously Satirical 
Allegory », dans David Mosse (dir.), Adventures in Aidland: The Anthro-
pology of Professionals in International Development, New York et Oxford : 
Berghahn Books. 

Escobar, Arturo (2011), «  Introduction to the Second Edition  », dans 
Encountering Development: The Making and Unmaking of the Third World, 
Princeton : Princeton University Press.

Gould, Jeremy (2005), « Timing, Scale and Style: Capacity as Govern-
mentality in Tanzania », dans David Mosse et David Lewis (dir.), The 
Aid Effect: Giving and Governing in International Development, Londres et 
Ann Arbor : Pluto Press.

Mosse, David (2004), Cultivating Development: An Ethnography of Aid Policy 
and Practice, Londres : Pluto Press. 

Jeremy Gould est anthropologue de formation et a enseigné les études de 
développement aux universités d’Helsinki et de Jyväskylä, en Finlande. 
Il a été employé comme expert consultant par plusieurs agences de déve-
loppement internationales et a mené des recherches ethnographiques sur 
l’aide au développement dans des pays africains, dont la Tanzanie et la 
Zambie. Ses recherches portent actuellement sur l’interaction entre le 
droit et la politique dans la Zambie postcoloniale. 



90 91

De même, au sein de la Convention-cadre des Nations unies 
sur les changements climatiques, quatre des pays brics –  le 
Brésil, l’Afrique du Sud, l’Inde et la Chine – ont joué un rôle 
central aux côtés du président états-unien Barack Obama, pour 
mettre fin à la disposition du protocole de Kyoto prévoyant des 
réductions d’émissions contraignantes. Cette alliance a débuté 
lors du Sommet des Nations unies de 2009 à Copenhague et 
s’est poursuivie en 2011 à Durban. Elle a abouti, en 2015, à la 
signature d’un accord non contraignant sur le climat, à Paris, 
accord qui présente de nombreuses failles funestes, dont l’in-
terdiction de faire porter des responsabilités en matière de dette 
climatique. Cet accord profite principalement aux pollueurs his-
toriques ainsi qu’aux pays brics, dont les économies sont toutes 
à forte intensité de carbone. 

Les brics ont certainement le potentiel de contester l’hégé-
monie occidentale. Le meilleur exemple est peut-être la lutte 
concernant les droits de propriété intellectuelle sur les médica-
ments au sein de l’omc, au cours de laquelle le Brésil et l’Inde 
ont affronté les gouvernements occidentaux et les entreprises 
pharmaceutiques dans les années 1990. En 2001, les militantes 
et militants séropositifs ont célébré les médicaments génériques 
contre le sida, qui ont été rendus possibles par une exemption de 
propriété intellectuelle de l’omc, et rien qu’en Afrique du Sud, 
cela a permis d’énormes gains d’espérance de vie (de 52 ans en 
2004 à 64 ans aujourd’hui). 

En outre, de véritables tensions géopolitiques entre l’Occident 
et au moins deux États brics – la Russie et la Chine – conti-
nueront de se manifester à travers des incidents tels que l’asile 
accordé à Edward Snowden par Moscou en 2013, l’invasion 
russe de la Crimée en 2014, les alliances chaotiques de la guerre 
en Syrie, le déploiement de missiles polonais, l’expansion éco-
nomique chinoise et les conflits en mer de Chine méridionale.

Ces tensions restent cependant des exceptions, et la contri-
bution globale des brics au multilatéralisme demeure accom-
modante pour l’hégémonie occidentale. En tant que projet des 
élites nationales et de leurs sociétés multinationales, les brics 
n’ont pas formulé d’alternative idéologique à la mondialisation 
néolibérale, dont la Chine est actuellement la principale promo-
trice dans le monde. Ces pays travaillent plutôt au sein de l’ordre 
capitaliste et occupent une place de plus en plus importante 
dans la reproduction élargie du capital mondial.

Pour expliquer ce phénomène, le théoricien brésilien de la 
dépendance Ruy Mauro Marini (1965) a développé le concept 

une voie capitaliste de développement, fondée sur l’exploitation 
de la main-d’œuvre et de la nature. La croissance économique 
des brics a été marquée par une inégalité extrême, bien que 
leurs dirigeants aient réclamé une plus grande égalité dans le 
système international.

L’accord des brics sur la création d’une Nouvelle Banque de 
développement (New Development Bank) a été signé lors du 
Sommet de Fortaleza en 2014, la même année où Pékin a créé la 
Banque asiatique d’investissement pour les infrastructures. Ces 
deux banques se concentrent sur les projets d’infrastructures et 
d’énergie et servent finalement les intérêts des industries extrac-
tives et agroalimentaires (Garcia, 2017). De nouveaux corridors 
logistiques au sein et à proximité des États brics relient les terri-
toires et les ressources naturelles aux marchés étrangers – comme 
l’initiative chinoise Belt and Road, qui a généré un conflit majeur 
avec l’Inde au sujet du passage par le Cachemire contrôlé par 
le Pakistan, ou comme le corridor de Nacala au Mozambique.

L’opérationnalisation rapide de ces nouvelles banques est en 
partie due à l’absence initiale de normes socio-environnemen-
tales exigeant des évaluations des répercussions ou des négo-
ciations avec les communautés – bien que la première série de 
crédits fût destinée à des projets d’énergie renouvelable. Le prin-
cipe de non-ingérence dans les affaires intérieures distingue la 
Nouvelle Banque de développement des institutions financières 
multilatérales traditionnelles, telles que la Banque mondiale. 
Mais la Nouvelle Banque de développement a entamé une col-
laboration opérationnelle de grande envergure avec la Banque 
mondiale, à partir de 2016, ce qui a impliqué une participa-
tion conjointe à la préparation du projet, un cofinancement et 
l’échange de personnel.

De même, le Contingent Reserve Arrangement, qui dispose 
d’un montant initial de 100 milliards de dollars, peut être activé 
en cas de crise de la balance des paiements d’un pays brics, 
mais uniquement en complémentarité avec le  fmi. Un pays 
emprunteur doit en effet suivre un programme d’ajustement 
structurel du fmi, sinon il ne pourra emprunter que 30 % de 
son quota. Dans le cas de l’Afrique du Sud, qui sera le premier 
pays à emprunter pour assurer le recouvrement d’une dette de 
150 milliards de dollars, cette quote-part n’est que de 10 mil-
liards de dollars. Ainsi, la Nouvelle Banque de développement 
et le Contingent Reserve Arrangement fonctionnent de manière 
complémentaire avec les institutions de Bretton Woods.



92 93

Commerce de services 
écosystémiques

Larry Lohmann

Mots clés : services écosystémiques, environnement, changement climatique, 
biodiversité, néolibéralisme, marchés carbone, accord de Paris

 

Les réponses officielles à la crise environnementale s’articulent 
de plus en plus autour du commerce d’unités de bénéfice envi-
ronnemental. Le protocole de Kyoto de 1997, le système com-
munautaire d’échange de quotas d’émission de 2005 et l’accord 
de Paris de 2015 prétendent lutter contre le changement cli-
matique par le commerce de droits de pollution. Des systèmes 
similaires autorisent l’échange de crédits de biodiversité, que 
les industriels ou les constructeurs peuvent par exemple acheter 
pour « compenser » la destruction dont ils sont responsables.

Aucune de ces «  initiatives écologistes de marché  » n’a le 
potentiel de résoudre la crise climatique, la crise de la biodi-
versité ou toute autre crise écologique. Ce n’est pas leur fonc-
tion. Elles sont mieux comprises en tant que composantes de 
la lutte capitaliste pour trouver des réponses à l’effondrement 
des compromis auxquels le capitalisme a été contraint au cours 
du 20e siècle.

L’un de ces compromis impliquait l’État-providence, la ges-
tion de la demande et un accord sur des salaires et une consom-
mation élevés pour une aristocratie ouvrière masculine blanche 
au Nord, cela couplé à une « sous-consommation » dans le Sud 
global et à des approvisionnements en pétrole bon marché. Ce 
compromis a fait long feu à partir des années 1970 : les pro-
ducteurs de pétrole ont refusé de maintenir les prix bas  ; les 
femmes ont refusé de faire du travail reproductif non rémunéré ; 
les minorités ont refusé le racisme ; les travailleurs épuisés ont 
cherché des moyens de s’en sortir. Pour faire face à la chute des 
taux de profit, de nouvelles réserves de main-d’œuvre bon mar-
ché ont été constituées dans le Sud global en séparant de leur 
terre un nombre sans précédent de personnes, mais aussi dans 
le Nord, en séparant les travailleurs et travailleuses de l’État-pro-
vidence, des syndicats et des contrats de travail existants. Pour 
donner du travail aux nouveaux ouvriers, de nouvelles offensives 
de grande envergure ont été lancées pour extraire des matières 

de « sous-impérialisme » dans les années 1960, afin d’identifier 
les pays jouant un rôle clé dans l’expansion de l’impérialisme. 
Aujourd’hui, ce rôle de « shérif adjoint » renforce la tendance 
impérialiste actuelle à la marchandisation de toute chose, ainsi 
que les politiques économiques néolibérales, l’extractivisme 
minier et pétrolier, et le contrôle répressif des populations dis-
sidentes. En réponse à cela, les forces d’opposition, tant au sein 
des brics que dans leurs zones d’influence, se mobilisent soli-
dairement pour exiger un changement réel, aux niveaux local et 
mondial, dans le cadre d’un processus encore naissant de « brics 
par le bas » (Bond et Garcia, 2015).

Pour aller plus loin

Bond, Patrick et Ana Garcia (dir.) (2015), brics: An Anti-Capitalist Critique, 
Londres : Pluto Press.

Garcia, Ana (2017), « brics Investment Agreements in Africa: More of the 
Same? », Studies in Political Economy, vol. 98, no 1, p. 24-47.

Marini, Ruy Mauro (1965), « Brazilian “Interdependence” and Imperialist 
Integration », Monthly Review, vol. 17, no 7, p. 10-29.

Ana Garcia est professeure de relations internationales à l’université fédé-
rale rurale de Rio de Janeiro et membre de l’Instituto Políticas Alterna-
tivas para o Cone Sul (pacs – Institut de politiques alternatives pour le 
Cône sud). Elle a obtenu son doctorat à l’université pontificale catholique 
de Rio de Janeiro.

Patrick Bond a été nommé distinguished professor en économie politique à 
l’université du Witwatersrand à Johannesburg. Ses ouvrages portent sur 
les environnements urbains, le changement climatique, la crise financière 
mondiale et l’économie politique africaine, plus particulièrement zim-
babwéenne et sud-africaine.



94 95

tifs aux communs, tels que le droit inconditionnel à la vie pour 
diverses espèces, y compris les humains. Mais comme la poli-
tique de l’État-providence – marquée par une défense en demi-
teinte du droit humain à subsister –, ce compromis ne pouvait 
durer. Dès que la législation environnementale états-unienne 
des années 1970 fut promulguée, elle fut attaquée pour être 
une «  interdiction de croissance ». Heureusement, idéologues 
néolibéraux, think tanks installés à Washington et ong environ-
nementales étaient présents pour proposer une échappatoire. La 
réglementation serait maintenue, mais ses éléments concernant 
les communs disparaîtraient. Les limites de la dégradation ne 
seraient pas fixées « de l’extérieur », par des experts ne tenant 
pas compte des besoins du capital, mais à travers la collabora-
tion avec les entreprises. La science physique serait remplacée 
par l’« éconoscience ». Aucun des droits des humains ou des 
non-humains ne serait inconditionnel.

La clé était de construire « une nouvelle nature », consistant 
en des services écosystémiques standardisés, qui pourraient être 
l’objet d’échanges commerciaux dans le monde entier. Pour évi-
ter les dépenses liées à la réduction de l’impact environnemental 
chez elles, les entreprises pourraient désormais se conformer aux 
lois environnementales en achetant, à proximité ou plus loin, des 
unités de compensation écologique à faible coût (équivalents 
de réduction des émissions de CO2, unités de conservation des 
chauves-souris, «  résultats d’atténuation transférés au niveau 
international », etc.). La nature a été reconfigurée et lissée pour 
permettre la production en masse de crédits de dispense régle-
mentaire à bas prix, qui viennent s’ajouter aux ressources et à la 
main-d’œuvre bon marché – ce qui contribue ainsi à maintenir 
ouverts les pipelines d’extraction et de pollution que la législa-
tion environnementale conventionnelle avait menacé de fermer. 
Le hic, c’est qu’il n’y a d’investissements dans les nouveaux 
services écosystémiques que s’il y a une demande suffisante du 
côté de l’extraction, de la production à partir de combustibles 
fossiles et du développement d’infrastructures. Dans une ultime 
réconciliation orwellienne, un environnement « sain » en était 
venu à dépendre de la dégradation environnementale.

C’est ainsi que des centrales électriques en Europe pourraient, 
dirons-nous, « compenser » leurs émissions de gaz à effet de serre 
en colonisant la capacité photosynthétique de parcelles de terre 
en Amérique latine, en Afrique ou en Asie. Les entreprises pour-
raient également tirer profit d’un avenir hypothétique en ache-
tant des unités de « dégradation évitée » : tant qu’elles pourront 

premières à partir des communs et des territoires autochtones 
du monde entier. En plus de ce regain d’extractivisme, la ques-
tion de savoir comment les travailleurs mal payés étaient censés 
pouvoir acheter toutes les nouvelles marchandises proposées a 
reçu une réponse « néokeynésienne » : une vaste expansion du 
crédit privé, soit, en réalité, une colonisation des futurs salaires 
des pauvres. La finance a également contribué à combler le 
manque à gagner en favorisant les bulles spéculatives, les liqui-
dations d’actifs, la fabrication de produits dérivés, la spéculation 
immobilière, l’évasion fiscale à échelle industrielle, les vols de 
biens publics et autres escroqueries.

Un deuxième compromis s’est effondré à la fin du 20e siècle : 
le développementalisme national, que le capital avait considéré 
comme un moyen de freiner les énergies révolutionnaires des 
mouvements nationalistes postcoloniaux. Avec sa promesse 
d’une division du travail entre l’agriculture et l’industrie au 
niveau national, dans un objectif d’indépendance, le dévelop-
pementalisme a inévitablement fait obstacle à des relations de 
propriété et de valeur plus mondialisées. Il a également été vic-
time des contradictions inhérentes à sa promotion de substituts 
capitalistes aux approches communales. La révolution verte, 
l’aide alimentaire et le développement des infrastructures, ainsi 
que la « réforme agraire » centrée sur les exploitations indivi-
duelles privatisées, n’ont fait qu’accroître la dépendance et les 
divisions de classes. Heureusement pour le capital, le besoin de 
compromis a diminué à mesure que le spectre d’une alternative 
socialiste s’est estompé après les réformes chinoises de 1979 et 
l’effondrement de l’Union soviétique une décennie plus tard. 
Heureusement aussi, le capital a pu tourner à son avantage la 
montée en puissance de l’Organisation des pays exportateurs de 
pétrole (opep), en déployant la dette pétrolière comme moyen 
post-développementaliste de discipliner le Sud global dans un 
marché mondial. Le retour à un ordre mondial de type colonial 
a été annoncé par une nouvelle vague de traités commerciaux 
coercitifs et de couloirs d’infrastructures intercontinentaux, avec 
en tête le slogan de l’Organisation mondiale du commerce  : 
« made in the world ».

Le troisième compromis qui a échoué est la réglementation 
environnementale classique, qui avait appelé et contribué à fixer 
des limites aux sites d’enfouissement de déchets non contrôlés, 
sur lesquels le capital industriel comptait depuis longtemps. Les 
bureaucraties réglementaires avaient prétendu être capables de 
gérer les crises en appliquant des pastiches de principes rela-



96 97

Développement durable 
Erik Gómez-Baggethun

Mots clés : écodéveloppement, rapport Brundtland, libre-échange, croissance 
verte

Le développement durable a été défini dans le rapport « Notre 
avenir à tous  » –  largement connu sous le nom de «  rapport 
Brundtland  » – comme « un développement qui répond aux 
besoins du présent sans compromettre la capacité des généra-
tions futures de répondre aux leurs » (Commission mondiale des 
Nations unies sur l’environnement et le développement – cmed, 
1987). Depuis lors, ce terme est le principe directeur qui permet 
d’harmoniser les politiques d’environnement et de développe-
ment dans le monde entier, et il a récemment pris un nouvel élan 
avec le lancement des Objectifs de développement durable54.

En dépit de sa popularité dans les milieux politiques, le déve-
loppement durable a été critiqué par les écologistes, qui l’ont 
qualifié de « greenwashing » des politiques conventionnelles de 
croissance et de développement. On lui a également reproché 
d’avoir rétabli le consensus international sur la croissance dans 
les années 1980, après que le rapport du Club de Rome intitulé 
« Les Limites à la croissance » (1972) eut convaincu de nombreux 
dirigeants politiques dans le monde (dont le quatrième président 
de la Commission européenne, Sicco Mansholt) qu’une crois-
sance perpétuelle sur une planète finie n’était pas réalisable.

À l’aube de la politique internationale en matière de dura-
bilité, les sociétés consuméristes des pays industrialisés riches 
étaient considérées comme la principale menace pour l’envi-
ronnement mondial. Compte tenu des limites à la croissance, la 
redistribution des richesses était l’option privilégiée pour har-
moniser la protection de l’environnement et la justice sociale. 
Le terme « écodéveloppement » et la Conférence des Nations 
unies sur l’environnement humain de 1972 à Stockholm tra-
duisent cet esprit. L’influence de l’écodéveloppement a atteint 
son apogée lors de la Conférence de Cocoyoc en 1974, dont 

54. Les Objectifs de développement durable (odd) sont un ensemble de 17 objec-
tifs mondiaux et de 169 cibles établis par les Nations unies, qui définissent les 
lignes directrices des politiques de développement durable de 2015 à 2030.

prétendre être en train d’empêcher ce qu’elles décrètent être, par 
ailleurs, une dégradation « inévitable » autre part, les entreprises 
privées seront autorisées légalement à poursuivre leurs affaires 
chez elles comme si de rien n’était. Cette logique s’apparente 
à une machine à régénérer les mythologies coloniales auto-ré-
alisatrices. La rhétorique oppose des habitants du tiers-monde 
sans imagination, voués à la dégradation de leur environnement 
par un développement industriel irresponsable ou par la culture 
sur brûlis, à des investisseurs éclairés du Nord, seuls capables 
d’agir de manière indépendante pour assurer l’avenir de la 
nature. Comme l’État-providence et le développementalisme, 
la réglementation environnementale classique avait cédé la place 
à des relations de valeurs plus mondialisées et à de nouveaux 
colonialismes de l’espace et du temps.

Parce que le but du commerce de services écosystémiques est 
de réduire la réglementation pour faciliter l’accumulation du 
capital, la pression à la baisse sur les prix des services écosys-
témiques est aussi grande que celle des marchés des matières 
premières. Aucun pays du Sud ne fait fortune grâce au com-
merce de services écosystémiques, pas plus qu’il ne le fera par le 
néo-extractivisme. Les mouvements populaires doivent s’oppo-
ser à ces deux stratégies dans le cadre de leurs luttes contre les 
programmes d’austérité, les réductions de salaire, les nouvelles 
enclosures des communs, la financiarisation, les accords de libre-
échange et autres aspects du néolibéralisme.

Pour aller plus loin 

Araghi, Farshad (2009), « The Invisible Hand and the Visible Foot: Pea-
sants, Dispossession and Globalization », dans A. Haroon Akram-Lodhi 
et Cristóbal Kay  (dir.), Peasants and Globalization: Political Economy, Rural 
Transformation and the  Agrarian Question, New York : Routledge.

Felli, Romain (2014), « On Climate Rent », Historical Materialism, vol. 22, 
nos 3-4, p. 251-280. 

Peña Valderrama, Sara (2016), « Entangling Molecules: An Ethnography of 
a Carbon Offset Project in Madagascar’s Eastern Rainforest », thèse de 
doctorat, université de Durham (Royaume-Uni).

Larry Lohmann travaille pour The Corner House, une ong britannique. Il 
a vécu en Thaïlande et en Équateur et fait partie du conseil consultatif du 
World Rainforest Movement. Il a écrit de nombreux articles universitaires 
et il est notamment l’auteur, avec Nicholas Hildyard, de Energy, Work and 
Finance (The Corner House, 2014).



98 99

vreté exerce des pressions sans précédent sur les terres, les eaux, 
les forêts et les autres ressources naturelles de la planète ».

En outre, le soutien apporté par le rapport aux « politiques 
d’expansion en matière de croissance, d’échanges commerciaux 
et d’investissements » (article 24) a ouvert la voie à une relation 
harmonieuse entre le développement durable et le programme 
de déréglementation économique et de libre-échange de la 
mondialisation néolibérale. Depuis le lancement du rapport 
Brundtland, toutes les déclarations des Sommets de la Terre 
ont entériné la croissance et la libéralisation du commerce au 
nom du développement durable (Gómez-Baggethun et Naredo, 
2015). La politique de soutenabilité, autrefois garde-fou et 
contrepoids des idées économiques dominantes, a été transfor-
mée par le développement durable en un serviteur docile.

De manière surprenante (ou peut-être révélatrice), la politique 
internationale en matière de durabilité continue de promouvoir 
la croissance, en dépit de données empiriques qui prouvent que 
la croissance verte et la dématérialisation restent un mythe. Bien 
que certains indicateurs environnementaux se soient améliorés 
aux niveaux local et urbain à l’échelle planétaire, le pib reste 
fortement corrélé à l’utilisation des ressources et aux émissions 
de carbone. Certains pays ont dématérialisé leur économie de 
façon relative (par unité de pib), mais il n’y a pas de signe de 
dématérialisation absolue (Wiedmann et al., 2015). L’hypothèse 
de la courbe environnementale de Kuznets, celle d’une dématé-
rialisation conjuguée à la croissance du pib, ne s’est réalisée que 
dans les pays développés qui ont externalisé leur industrie vers 
les pays en développement, avec une main-d’œuvre moins chère 
et des réglementations environnementales plus souples (Jackson, 
2017 [2009]). Les données empiriques ont prouvé que l’affirma-
tion selon laquelle la croissance économique est une condition 
préalable à la durabilité environnementale est tout aussi problé-
matique. Il est prouvé que l’empreinte carbone et matérielle par 
habitant au sein des nations riches reste, en moyenne, bien plus 
importante que celle dans les nations pauvres (Martínez-Alier, 
2014 [2002]).

Trois décennies après le lancement de l’Agenda mondial 
pour le développement durable, les scientifiques affirment que 
l’humanité ne s’est jamais éloignée aussi vite de la soutenabilité 
écologique qu’aujourd’hui. Il est temps que la politique mon-
diale de durabilité abandonne sa subordination aux préceptes 
de l’idéologie économique dominante, tels que le rêve technolo-
gique de la dématérialisation, et les arguments en faveur d’une 

la déclaration finale affirmait que «  l’espoir qu’une croissance 
économique rapide profitant à une minorité se répercute sur 
la masse de la population s’est avéré illusoire », et rejetait la 
politique « croissance d’abord, justice dans la distribution des 
bénéfices ensuite » (Galtung, 2010 : article 1 de la déclaration). 
Cependant, l’écodéveloppement s’est rapidement heurté à l’op-
position farouche d’acteurs puissants tels que Henry Kissinger 
qui, en tant que chef de la diplomatie états-unienne, a entière-
ment rejeté la Déclaration de Cocoyoc, dans un télégramme 
envoyé aux directeurs du Programme des Nations unies pour 
l’environnement et de la Conférence des Nations unies sur le 
commerce et le développement (Galtung, 2010). Le dévelop-
pement durable a servi de nouveau principe politique directeur 
en matière de soutenabilité, dans les années 1980, inversant le 
cadrage précédent des problèmes et des solutions environne-
mentales. La croissance n’était plus présentée comme la cause 
des problèmes environnementaux, mais comme le remède. Le 
rapport Brundtland affirme que « l’économie internationale doit 
accélérer la croissance dans le monde » (cmed, 1987 : § 74) et 
préconise « une accélération de la croissance économique aussi 
bien dans les pays industrialisés qu’en développement » (ibid. : 
§ 72). Anticipant l’idée d’une « croissance verte », le rapport 
affirme qu’une croissance plus rapide pourrait être durable si 
les nations réorientaient le contenu de leur croissance vers des 
activités moins gourmandes en matière et en énergie, et si elles 
développaient des technologies permettant une utilisation plus 
efficace des ressources » (ibid., § 32). Cette perspective d’une 
économie « dématérialisée », où la croissance serait découplée 
de la pollution et de l’utilisation des ressources, a été formalisée 
quelques années plus tard dans l’hypothèse dite de la courbe 
environnementale de Kuznets, utilisée par les économistes et 
les bureaucrates depuis les années 1990 pour affirmer que la 
croissance et le libre-échange sont bons pour l’environnement.

Le développement durable a effectivement remodelé les prin-
cipes de soutenabilité pour répondre aux impératifs économiques 
de croissance ; il a déplacé l’accent mis sur la justice sociale pour 
insister sur la « réduction de la pauvreté », ce qui correspond 
également aux idées économiques dominantes, qui favorisent 
le «  ruissellement » plutôt que la redistribution des richesses. 
De plus, le rapport Brundtland transfère la responsabilité du 
déclin environnemental des riches aux pauvres, en évoquant une 
« spirale descendante de la pauvreté et la faim qui mènent à la 
dégradation de l’environnement » et en affirmant que « la pau-



100 101

Écomodernisme 
Sam Bliss et Giorgos Kallis

Mots clés : post-environnementalisme, découplage, Anthropocène, technologie

L’écomodernisme cherche le salut par la technologie. Pour les 
écomodernistes, la solution aux problèmes environnementaux 
générés par la technologie est de recourir à plus de technologie. 
Ils et elles appellent à concentrer les activités humaines dans 
des villes denses et des exploitations agricoles industrielles, afin 
de laisser plus d’espaces à la vie sauvage. Les écomodernistes 
encouragent le déploiement de l’énergie nucléaire, du génie 
génétique, des matériaux synthétiques et de nouvelles technolo-
gies susceptibles de « découpler » les humains de la nature. Leur 
but est de réduire l’impact écologique total de l’humanité tout 
en assurant le développement économique pour toutes et tous. 
Selon eux, ces deux objectifs ne peuvent être atteints que si nous 
nous rendons indépendants des ressources biologiques et des 
cycles naturels. Les paysans, les éleveurs, les habitants des forêts 
et les communautés de pêcheurs, qui dépendent directement des 
écosystèmes qu’ils et elles habitent, sont alors dépeints comme 
les malfaiteurs de l’environnement, détruisant une nature qui, 
sans eux, serait intacte. Les écomodernistes reconnaissent 
qu’une plus grande efficacité énergétique et matérielle enrichit 
la société et mène à plus de consommation. Pour autant, ils ont 
foi en l’idée que l’innovation révélera des sources d’énergie bon 
marché, abondante, propre et dense, qui rendront la croissance 
durable.

L’écomodernisme est une idée née aux États-Unis. Contrai-
rement à des écoles de pensée écologique plus éminentes en 
Europe, comme celles de l’« éco-efficacité » ou de la « moder-
nisation écologique », les écomodernistes n’insistent pas sur la 
conservation de l’énergie et les énergies renouvelables. Ils parlent 
rarement des marchés libres et de la tarification du carbone ; à 
la place, ils proposent que les États financent des recherches 
devant aboutir aux percées technologiques qu’ils espèrent.

En avril 2015, un groupe de 18 scientifiques et intellectuels 
ont publié « Un manifeste éco-moderniste », avec « la conviction 
que le savoir et la technologie, appliqués avec sagesse, pourraient 
permettre […] un bon, voire remarquable, Anthropocène ». Ce 

économie expansionniste fondés sur la nécessité axiomatique de 
la croissance. Répondre aux besoins fondamentaux de toutes et 
de tous tout en respectant les limites planétaires est le plus grand 
défi de l’humanité pour le 21e siècle, et atteindre cet objectif 
nécessite un changement radical de notre mentalité économique 
(Raworth, 2018 [2017]). Que nous le désignions par le terme 
de « développement durable » ou par un autre, le principe orga-
nisateur pour s’orienter face à ce défi consiste à reconnaître 
l’importance de la redistribution des richesses existantes et à 
abandonner l’idéologie de la croissance, qui repose sur cette idée 
obsolète selon laquelle la croissance doit être placée au cœur de 
la politique économique et de durabilité.

Pour aller plus loin 

cmed – Commission mondiale des Nations unies sur l’environnement et le 
développement (1987), Notre avenir à tous, Oxford : Oxford University 
Press, www.fr.wikisource.org 

Galtung, Johan (2010), « The Cocoyoc Declaration », Transcend Media Ser-
vice, www.transcend.org 

Gómez-Baggethun, Erik et José Manuel Naredo (2015), « In Search of Lost 
Time: The Rise and Fall of Limits to Growth in International Sustaina-
bility Policy », Sustainability Science, vol. 10, no 3, p. 385-395.

Jackson, Tim (2017 [2009]), Prospérité sans croissance : les fondations pour 
l’économie de demain, 2e édition, Louvain-la-Neuve : De Boeck Supérieur.

Martínez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Écologisme des pauvres  : une étude 
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et 
Institut Veblen.

Raworth, Kate (2018 [2017]), La Théorie du donut : l’économie de demain en 
7 principes, Paris : Plon. 

Wiedmann, Thomas O., Heinz Schandl, Manfred Lenzen, Daniel Moran, 
Sangwon Suh, James West et Keiichiro Kanemoto (2015), « The Material 
Footprint of Nations », Proceedings of the National Academy of Sciences, 
vol. 112, no 20, p. 6271-6276.

Erik Gómez-Baggethun est professeur de gouvernance environnementale 
à l’Université norvégienne des sciences de la vie (nmbu), conseiller scien-
tifique principal au Norsk institutt for naturforskning (nina – Institut 
norvégien de recherche sur la nature) et chercheur invité principal à l’uni-
versité d’Oxford. Ses recherches portent sur des sujets liés à la politique 
environnementale, à l’économie écologique et à la science de la durabilité.



102 103

scientifique le plus cité au monde – ont lu et relayé le message du 
manifeste. Ses auteurs et autrices comprennent des chercheurs 
et chercheuses en environnement aussi reconnus que David 
Keith, de l’université Harvard, et Ruth DeFries, de l’université 
Columbia.

Il n’y a pas de mouvement social portant les idées du post-en-
vironnementalisme, pour la simple raison que le post-environ-
nementalisme n’en a pas besoin. Celui-ci représente seulement 
une version caricaturale de certaines des attitudes et convictions 
les plus répandues dans notre société : l’idée que le consumé-
risme peut continuer tranquillement pourvu qu’on adopte des 
technologies propres ; que les communautés les plus pauvres 
dégradent leur environnement en gérant et en exploitant direc-
tement les ressources dont elles dépendent ; que le changement 
climatique est un problème technique qui ne requiert pas de 
réelle transformation sociale ou culturelle ; et que la croissance 
économique est un processus naturel et inévitable. En un sens, 
le post-environnementalisme est un anti-environnementalisme 
auquel se serait greffée l’idée étrange que faire tout ce que l’on 
pensait mauvais pour l’environnement est la seule façon de le 
sauver. Il n’est pas difficile de concevoir que la plupart des gens 
sont ravis d’entendre que la pauvreté peut être réduite et que la 
durabilité peut être atteinte sans qu’ils aient à sacrifier le mode 
de vie consumériste dont ils bénéficient, ou qu’ils cherchent à 
atteindre. Les écomodernistes n’ont aucun besoin de protester 
ou de manifester car ils et elles souhaitent seulement accélérer 
des processus engagés depuis bien longtemps : l’urbanisation, 
le développement de l’agriculture intensive, la croissance éco-
nomique, le remplacement des ressources biologiques et de la 
force de travail par des minerais et de l’énergie moderne comme, 
aujourd’hui, la fission ou la fusion nucléaire. Le manifeste four-
nit aux politiciens conservateurs un discours solide pour pré-
tendre qu’ils sont du côté de l’environnement tout en continuant 
à encourager le même genre de destructions.

Pourtant, tous les processus célébrés par le manifeste ont his-
toriquement mené à un accroissement, et non à une réduction, 
des dégâts environnementaux. Croire que l’accélération de ces 
processus peut inverser la tendance est contraire aux évidences 
scientifiques. Notre revue minutieuse de la littérature sur le 
sujet révèle que les affirmations fondamentales des post-envi-
ronnementalistes ne reposent pas sur des faits. L’urbanisation 
entraîne une consommation accrue des ressources et un sur-
croît de pollution. L’agriculture intensive ne libère pas d’espaces 

manifeste est un texte de 3 000 mots, accessible, avec des argu-
ments simples promouvant un futur écomoderniste rempli de 
high-tech, de nature sauvage et de villes artificielles et aseptisées. 
Il a été orchestré par le Breakthrough Institute55, un groupe 
de réflexion et de plaidoyer installé à Oakland, en Californie, 
et fondé en 2003 par Michael Shellenberger et Ted Nordhaus, 
deux stratèges aguerris des milieux écologistes. En 2004, ce duo 
avait publié The Death of Environmentalism, un essai s’attaquant 
aux stratégies politiques du mouvement écologiste et appelant 
à l’émergence d’un nouveau « post-environnementalisme ». Le 
préfixe « post » signalait un éloignement vis-à-vis des revendi-
cations écologistes habituelles en faveur de limites et de régula-
tions. Il faisait aussi allusion à la thèse du « post-matérialisme », 
qui suggère que les gens ne s’intéressent à la nature et ne sont 
prêts à payer pour sa protection qu’une fois devenus riches. 
Au fil de la décennie, le duo a réuni autour du Breakthrough 
Institute un réseau d’écologistes qui se positionnent en faveur 
du nucléaire et contre la conservation des ressources. L’écomo-
dernisme, c’est le post-environnementalisme.

Le manifeste de 2015 cherchait à unir différents pôles de 
l’échiquier politique derrière sa vision technophile et « progres-
siste », formulée dans un langage optimiste et apolitique. Il ne 
s’est pas matérialisé par un mouvement social. En juin 2016, 
dans le but de sauver une centrale nucléaire de Californie, le 
nouveau groupe pronucléaire de Shellenberger, Environmental 
Progress56, a organisé une « marche pour l’espoir environne-
mental », qui n’a pas su rassembler plus de 80 personnes. Il faut 
croire que sauver l’environnement en accélérant le développe-
ment industriel à l’origine de sa destruction ne constitue pas un 
récit qui mobilise les foules. Dans ce cas, à quoi bon se soucier 
de l’écomodernisme ?

Parce que de puissants acteurs s’y intéressent, et que les 
médias mainstream et le monde universitaire ont porté une 
attention considérable au manifeste. Les échos allaient de l’en-
thousiasme au scepticisme, voire à la critique cinglante, mais 
ce qui est notable est que des titres tels que le New York Times, 
le Guardian, et même le comité éditorial de Nature – le journal 

55. Le Breakthrough Institute est un organisme de recherche et de défense d’in-
térêts qui sert de siège non officiel à l’écomodernisme, www.thebreakthrough.org

56. Environmental Progress est le nouveau projet de l’écomoderniste Michael 
Shellenberger, un groupe de pression qui se bat pour empêcher la fermeture des 
vieilles centrales nucléaires, www.environmentalprogress.org 



104 105

Économie circulaire
Giacomo D’Alisa

Mots clés : métabolisme sociétal, efficacité des ressources, réutilisation, 
soutenabilité, croissance

L’économie circulaire est une vision stratégique émergente 
dont le but est de découpler la croissance économique des 
effets néfastes sur l’environnement. Sa stratégie centrale a pour 
but de :

- réduire l’utilisation des matières premières afin de renverser 
le modèle extractif sur lequel repose le système économique 
actuel ;

- encourager les pratiques de réutilisation, en évitant les sché-
mas de mise au rebut de matériaux ou d’objets qui ont encore 
une valeur d’usage pour différents acteurs de la société ; 

- accroître la recyclabilité des biens en mettant en œuvre des 
dispositions de marché efficace pour les matériaux secondaires.

Les solutions techniques, de conception ainsi que de manage-
ment sont au premier plan dans la recherche en matière d’éco-
nomie circulaire et dans ses applications. Elles contrecarrent 
l’obsolescence programmée (la planification d’une durée de vie 
limitée des produits afin d’augmenter leurs volumes de vente 
à long terme) du modèle commercial standard et prolongent 
l’utilisabilité des matériaux.

L’apparition du concept d’économie circulaire remonte aux 
pionniers de l’économie écologique tels que Kenneth Boul-
ding. Au milieu des années 1960, Boulding a critiqué l’idée 
d’une économie en expansion continue et linéaire, une éco-
nomie de cow-boys qui requiert toujours plus de terres à 
coloniser et sur lesquelles accroître la production animale. Il 
anticipait l’avènement d’une économie de vaisseau spatial, dans 
laquelle l’expansion vers de nouvelles frontières extractives n’est 
plus possible et où le recyclage des matériaux et de l’énergie 
devient le principal souci des entreprises. Plus tard, dans les 
années 1980, l’équilibre matériel de l’économie est également 
devenu un argument central pour des économistes environne-
mentaux très influents tels que David Pearce et Kerry Turner 
(1990) qui, probablement pour la première fois, ont utilisé le 
terme «  économie circulaire  ». Ils ont expliqué que ce n’est 

pour la nature sauvage. Les nouvelles sources d’énergie viennent 
s’ajouter aux anciennes, et non les remplacer. Les pays déve-
loppés donnent l’impression qu’ils réduisent leurs incidences 
environnementales, mais ils ne font que les exporter vers des 
pays moins développés. Les individus les plus « découplés » de 
la nature sont ceux qui s’intéressent le moins à sa protection. 
Les mouvements sociaux peuvent transformer le monde dans 
le bon sens. Les technologies, à elles seules, en sont incapables. 

L’écomodernisme sape la volonté de s’organiser et de se mobi-
liser pour une transformation sociale et écologique, en faisant 
croire aux gens que la technologie peut endosser le rôle que la 
nature joue dans l’économie, de sorte que l’on pourrait sim-
plement laisser le monde naturel en paix. Le message est que 
nous, les humains, ne serons jamais capables d’habiter la planète 
d’une façon qui soit plus respectueuse des autres espèces avec 
lesquelles nous l’avons en partage ; au contraire, nous devrions 
séparer nos économies de leurs écologies. Ce message a la forme 
d’une prophétie autoréalisatrice. Prophétie qui, si elle venait à se 
réaliser, ne pourrait qu’entraîner un profond désastre.

Pour aller plus loin 

Asafu-Adjaye, John, Linus Blomqvist, Stewart Brand, Barry Brook, Ruth 
DeFries, Erle Ellis, Christopher Foreman, David Keith, Martin Lewis, 
Mark Lynas, Ted Nordhaus, Roger Pielke, Jr., Rachel Pritzker, Pamela 
Ronald, Joyashree Roy, Mark Sagoff, Michael Shellenberger, Robert 
Stone et Peter Teague (2015), « Un manifeste éco-moderniste », www.
ecomodernism.org/francais

Blomqvist, Linus, Ted Nordhaus et Michael Shellenberger (2015), Nature 
Unbound: Decoupling for Conservation, Oakland (Californie)  : Break-
through Institute.

Shellenberger, Michael et Ted Nordhaus (2004), The Death of Environ-
mentalism: Global Warming Politics in a Post-environmental World, Oakland 
(Californie) : Breakthrough Institute.

Sam Bliss est doctorant en économie écologique à l’université du Vermont, 
aux États-Unis. Il est le correspondant états-unien du collectif univer-
sitaire Research & Degrowth et un membre fondateur de DegrowUS.

Giorgos Kallis est chercheur en environnement et travaille sur l’économie 
écologique et l’écologie politique. Il est membre de l’Institució Catalana 
de Recerca i Estudis Avançats (icrea – Institut catalan de recherche et 
d’études avancées) et professeur à l’université autonome de Barcelone.



106 107

2015). Une étude empirique, la première du genre, visant à esti-
mer la circularité de l’économie mondiale, précise que seuls 6 % 
des matériaux extraits sont recyclés et réalimentent la boucle de 
production et de consommation. Le potentiel maximal actuel de 
recyclage est en fait d’environ 30 % ; les 70 % restants sont com-
posés principalement d’énergie et, dans une moindre mesure, 
de déchets rocheux qui ne peuvent pas être recyclés (Haas et 
al., 2015). Il n’est donc pas difficile de conclure que le modèle 
actuel de l’économie mondiale est très éloigné de l’objectif de 
l’économie circulaire.

En outre, alors que des attentes existent à l’égard de l’écono-
mie circulaire en matière de création d’emploi et de métiers valo-
risants, sans être toujours bien démontrées, il est étonnant qu’il 
n’y ait aucune discussion sur la possibilité d’une augmentation 
des inégalités dans la distribution des produits et des services, 
et l’accès aux ressources.

La réserve ici exprimée ne doit pourtant pas conduire à un 
rejet peu conséquent des principes et des applications de l’éco-
nomie circulaire. Les acteurs de l’économie circulaire méritent 
notre attention. Ce sont, entre autres, les communautés d’éco-
nomie circulaire open source, c’est-à-dire les experts, les concep-
teurs et les innovateurs qui souhaitent assurer une transparence 
et garantir le libre accès aux informations, aux produits et aux 
technologies apportant des solutions aux problèmes d’environ-
nement et de ressources. Ces mouvements communautaires 
remettent en cause non seulement le modèle économique, mais 
l’institution même du capitalisme, à savoir la propriété privée 
des connaissances et des informations. Hésiter à s’engager avec 
ces acteurs de l’économie numérique florissante fondée sur les 
communs pourrait constituer une occasion manquée, puisque 
ces communautés sont le lieu de certaines des innovations les 
plus importantes, qui pourraient rendre possible, techniquement 
et socialement, une société de « décroissance » à faible émission 
de carbone. Il est donc extrêmement important de les suivre et 
de créer une synergie avec elles.

Pour aller plus loin

Open-Source Circular Economy Days, www.oscedays.org 

Ghisellini, Patrizia, Catia Cialani et Sergio Ulgiati (2016), « A Review on 
Circular Economy: The Expected Transition to a Balanced Interplay of 
Environmental and Economic Systems », Journal of Cleaner Production, 
no 114, p. 11-32.

que si l’on ignore l’environnement – le système fermé qui fixe 
les limites et les frontières de l’extraction et du rejet des pro-
duits – que l’économie peut être pensée comme un système 
linéaire en expansion. À la même époque, l’écologie industrielle 
et l’éco-conception ont commencé à développer une recherche 
appliquée en matière d’efficacité dans l’usage des matériaux et 
de prolongation de la durée de vie des produits. Ces travaux ont 
contribué au développement de ce que l’on appelle le « métabo-
lisme industriel », c’est-à-dire l’évaluation intégrée des produits 
du travail et des processus technologiques et physiques néces-
saires pour transformer les matières premières, secondaires et 
l’énergie en produits finis et en déchets. L’urgence de réduire 
les déchets a énormément influencé le développement des idées 
de l’économie circulaire et de ses applications. Cela explique 
pourquoi les politiques d’économie circulaire sont issues ou 
font partie du cadre législatif et des plans programmatiques 
relatifs aux déchets (Ghisellini et al., 2016). De nombreuses 
autres disciplines ont par ailleurs apporté leur contribution. 
Dans le domaine de l’architecture, par exemple, le concept de 
cradle-to-cradle (« du berceau au berceau ») pousse les concep-
teurs à imaginer des produits dits « régénératifs ». De leur côté, 
les spécialistes des sciences naturelles et les gestionnaires des 
ressources naturelles favorisent la diffusion de l’approche bio-
mimétique qui, pour résoudre des problèmes humains, propose 
d’imiter les qualités des éléments et structures qui sont présents 
dans la nature et s’avèrent particulièrement appropriés. L’éco-
nomie circulaire applique également les principes issus de la 
permaculture, un système intégré de culture qui s’inspire de 
l’évolution d’un écosystème biologique auto-organisé.

Néanmoins, l’observation des trajectoires actuelles de l’éco-
nomie «  réelle  » des flux de matière et d’énergie suggère de 
considérer avec réserve les qualités réparatrices potentielles de 
l’économie circulaire. L’économie contemporaine est beaucoup 
plus efficace que celle qui existait un siècle en arrière, mais elle 
utilise les ressources à un niveau jamais atteint auparavant. Elle 
extrait une quantité sans précédent de matières premières et 
rejette des quantités insoutenables de déchets solides et gazeux. 
L’empreinte matérielle des nations – un indicateur qui tient 
compte de l’impact, en termes d’extraction des matières pre-
mières, des pays qui font usage des produits finaux – montre 
qu’aucun découplage absolu ne se profile à l’horizon. Le fait 
qu’une nation devienne plus riche n’atténue en rien la pression 
qu’elle exerce sur les ressources naturelles (Wiedmann et al., 



108 109

Économie verte 
Ulrich Brand et Miriam Lang

Mots clés : durabilité, croissance, efficacité des ressources, valorisation de la 
nature, externalisation des coûts

L’idée d’économie verte contient une triple promesse : sur-
monter la crise économique et la crise écologique, tout en rédui-
sant la pauvreté (pnue, 2011). Dans le débat sur l’économie 
verte, des éléments centraux peuvent être identifiés : la mise en 
place d’un processus de production à faible émission de carbone, 
un usage efficace des ressources, la réalisation d’investissements 
verts, l’innovation technologique et davantage de recyclage, la 
création d’emplois verts, l’éradication de la pauvreté et une meil-
leure inclusion sociale. Pour atteindre ces buts, le moyen privi-
légié est un cadre politique « adéquat », capable d’internaliser 
les coûts externes et d’encourager la consommation durable, les 
entreprises vertes et les réformes fiscales. En 2011, l’Organisa-
tion de coopération et de développement économiques (ocde) 
a élaboré une « stratégie de croissance verte » qui met l’accent 
sur l’innovation comme moyen de découpler la croissance de 
l’épuisement du capital naturel. La Commission européenne a 
tenté d’élaborer un plan de croissance durable promouvant une 
économie de marché écologique mais compétitive, en réduisant 
l’utilisation des ressources et en augmentant leur efficacité. Les 
promoteurs de cette stratégie affirment également qu’une vague 
d’innovations technologiques fascinantes promet une nouvelle 
période de croissance économique. L’une des stratégies contre la 
destruction croissante de l’environnement consiste à reconnaître 
une valeur économique à la nature en lui donnant un prix. L’hy-
pothèse est que la nature sera protégée si elle est incluse dans 
les calculs des entreprises en tant que « capital naturel » (Salleh, 
2012 ; Brand et Wissen, 2015 ; Fatheuer et al., 2016).

Promu comme un nouveau paradigme mondial par la Confé-
rence des Nations unies sur le développement durable (Rio+20) 
en 2012, le concept d’économie verte est par ailleurs fortement 
contesté pour ses angles morts. Dans cette perspective, au même 
titre que le « développement durable », l’« économie verte » est 
un oxymore utilisé pour légitimer une politique internationale 
par le regroupement d’intérêts et de stratégies très différents, 

Haas, Willi, Fridolin Krausmann, Dominik Wiedenhofer et Markus Heinz 
(2015), « How Circular Is the Global Economy? An Assessment of Mate-
rial Flows, Waste Production, and Recycling in the European Union and 
the World in 2005 », Journal of Industrial Ecology, vol. 19, no 5, p. 765-777.

Pearce, David William et Kerry R. Turner (1990), Economics of Natural 
Resources and the Environment, Londres : Harvester Wheatsheaf.

Wiedmann, Thomas O., Heinz Schandl, Manfred Lenzen, Daniel Moran, 
Sangwon Suh, James West et Keiichiro Kanemoto (2015), « The Material 
Footprint of Nations », pnas, vol. 112, no 20, p. 6271-6276.

Giacomo D’Alisa est chercheur en économie écologique et en écologie 
politique. Ses sujets de recherche s’étendent de la gestion des déchets à 
la justice environnementale, et du trafic illégal des déchets aux crimes 
environnementaux. Il défend les perspectives de décroissance et étudie à 
quoi ressemblerait une société de décroissance centrée sur le soin et les 
communs. Il est actuellement post-doctorant au Centre d’études sociales 
de l’université de Coimbra au Portugal. 



110 111

ou le fait d’avoir plus d’autonomie dans l’organisation de son 
temps (Biesecker et Hofmeister, 2010). En outre, les écofémi-
nistes mettent l’accent sur la protection des ressources mon-
diales, permise par le choix de modes de vie simples et sobres.

En résumé, les propositions en faveur d’une économie verte 
risquent d’intensifier la valorisation capitaliste trompeuse de la 
nature. Présentées comme une réponse à la destruction de l’en-
vironnement dans certaines parties du monde, elles restent ali-
gnées sur les besoins des entreprises et des riches, et permettent 
la poursuite du mode de production et plus largement du mode 
de vie capitaliste, patriarcal et impérial.

Pour comprendre de manière critique les dynamiques domi-
nantes mentionnées, nous proposons de parler de « capitalisme 
vert » plutôt que d’« économie verte ». Ce concept alternatif sou-
ligne l’émergence historique d’une nouvelle formation capitaliste 
– remplaçant l’ancien mode de développement « post-fordiste 
néolibéral » en crise – et pointe du doigt son régime d’accumu-
lation dominé par la finance. Dans des pays comme l’Allemagne 
ou l’Autriche, le « capital vert » pourrait se renforcer, et les sec-
teurs « traditionnels » comme l’industrie automobile devenir plus 
verts. Un bloc « vert » au pouvoir, un État « vert » et un corpo-
ratisme « vert » – intégrant les travailleurs et travailleuses et les 
syndicats – feraient partie d’un tel système, compatible avec les 
impératifs capitalistes tels que la croissance économique et la 
compétitivité, et avec les marges de distribution des entreprises 
et des institutions publiques. Il est certain qu’une configuration 
sociale fondée sur le capitalisme vert ne verra le jour que dans 
certains pays et certaines régions ; sa mise en place sera très 
exclusive et – compte tenu de l’externalisation des coûts dans 
d’autres régions du monde – pas du tout respectueuse de l’en-
vironnement. En fait, le capitalisme vert ainsi limité à certaines 
parties du monde signifie la poursuite de l’oligarchisation du 
mode de vie impérial.

Pour aller plus loin 

Biesecker, Adelheid et Sabine Hofmeister (2010), « (Re)productivity: Sus-
tainable Relations Both between Society and Nature and between the 
Genders », Ecological Economics, vol. 69, no 8, p. 1703-1711.

Brand, Ulrich et Markus Wissen (2012), « Global Environmental Politics 
and the Imperial Mode of Living: Articulations of State–Capital Relations 
in the Multiple Crisis », Globalizations, vol. 9, no 4, p. 547-560.

voire contradictoires, concernant la croissance économique et 
la préservation de la nature. 

L’une des principales critiques de l’économie verte porte sur 
le fait qu’elle se concentre sur la croissance, ce qui se traduit 
en fait par une augmentation substantielle de l’extraction des 
ressources pour la production de biens et de services. Cette 
croissance est mesurée en valeur monétaire et sert la logique 
des profits et de l’accumulation du capital. On se préoccupe 
peu de savoir qui fabrique les produits et dans quelles condi-
tions. En outre, les gouvernements des pays économiquement 
puissants ne remettent pas en question le mode de production 
et de vie occidental et impérial (Brand et Wissen, 2012) et s’en 
tiennent à une forme de mondialisation capitaliste fondée sur 
la libéralisation et la déréglementation. La concurrence pour les 
parts du marché mondial et l’objectif de croissance économique 
prévalent. Pour le secteur des affaires, la courte durée de vie 
des produits gourmands en matières premières est souvent plus 
rentable que la production de biens de qualité supérieure dans 
le respect de l’environnement.

Les stratégies déployées en matière d’économie verte restent 
dans le cadre de la rationalité capitaliste. La logique qui consiste 
à rechercher constamment de nouveaux investissements, le pro-
fit et une dynamique de concurrence n’est pas remise en ques-
tion. L’économie verte ne s’oppose pas à l’exploitation minière 
à forte intensité capitalistique, ni aux projets d’infrastructures 
à grande échelle, aux parcs éoliens offshore coûteux ou aux 
échanges de permis d’émission. Très souvent, les problèmes 
environnementaux ne sont pas résolus mais seulement déplacés. 
Par exemple, en Europe, les voitures roulent aux agrocarburants 
« renouvelables », tandis qu’en Indonésie, les petits agriculteurs 
sont dépossédés de leurs moyens de subsistance en raison du 
défrichement des forêts tropicales, destinées à accueillir des 
plantations de palmiers à huile, qui fourniront lesdits carburants.

Les perspectives axées sur le genre, qui mettent l’accent sur 
la reproduction sociale et le travail reproductif, sont largement 
absentes du débat sur l’économie verte. Ses partisans et parti-
sanes la comprennent généralement comme une économie de 
marché capitaliste, dans laquelle les biens et services sont pro-
duits comme des marchandises à vendre. Les économistes fémi-
nistes soulignent a contrario combien les activités quotidiennes 
non marchandes sont source d’un bien-être social global ; elles 
insistent également sur l’importance des dimensions qualitatives, 
telles que l’espace laissé à la capacité d’action auto-organisée 



112 113

Efficacité
Deepak Malghan

Mots clés : efficacité, écart à la norme, histoire, économie politique, quantification, 
efficience

L’idée d’efficacité est omniprésente dans le monde contempo-
rain. L’amélioration constante de l’efficacité est aussi bien le but 
des ingénieurs de l’automobile que celui des gouverneurs des 
banques centrales. L’efficacité mesure la réussite dans l’accom-
plissement d’une fin (recherchée). Il n’est donc pas surprenant 
que les arguments d’efficacité aient été au cœur de la théorie et 
de la pratique du développement d’après-guerre dans les pays 
du Sud global. L’efficacité fournit manifestement un étalon 
objectif pour mesurer la réussite des projets menés au nom du 
développement. Pourtant, une mesure d’efficacité n’est pas plus 
objective que la finalité sous-jacente. L’efficacité maintient une 
apparence d’objectivité parce que, d’un « agent opérationnel 
ou d’une cause instrumentale » – en bref, un moyen –, elle est 
devenue une fin en soi – une « cause finale ». Par exemple, on 
ne se demande plus à quoi servent les courses de voiture : on 
ne discute que de « l’efficacité » avec laquelle les véhicules sont 
capables de les gagner.

L’efficacité est si prégnante dans notre organisation sociale 
actuelle qu’un large panel de disciplines allant de l’informatique 
aux études culturelles étudient ses manifestations. Malgré une 
apparente diversité dans les différents usages de l’efficacité, il est 
possible d’identifier un mécanisme génératif constant qui explique 
son évolution historique et son économie politique depuis ses ori-
gines, au cours du 18e siècle anglais, jusqu’à aujourd’hui. Toute 
mesure de l’efficacité comprend quatre étapes. 

Elle commence avec l’établissement d’un repère normatif. Il 
peut s’agir, par exemple, du rendement d’un moteur thermique, 
ou du plaisir que l’on peut tirer d’une aspiration humaine. 
Cela pourrait être aussi le développement humain. Ensuite, un 
maximum théorique est établi, tel que le rendement idéal d’un 
moteur (Carnot) ou le maximum de développement compa-
tible avec l’ensemble des habitants et des équilibres planétaires. 
Puis des observations sont faites sur l’état réel des choses, en 
mesurant la performance de moteurs ou de sociétés réelles, à la 

Brand, Ulrich et Markus Wissen (2015), « Strategies of a Green Economy, 
Contours of a Green Capitalism », dans Kees van der Pijl (dir.), Handbook 
of the International Political Economy of Production, Cheltenham : Edward 
Elgar.

Fatheuer, Thomas, Lili Fuhr et Barbara Unmüßig (2016), Inside the Green 
Economy: Promises and Pitfalls, Munich et Cambridge (Royaume-Uni) : 
Fondation Heinrich-Böll et Green Books.

pnue – Programme des Nations unies pour l’environnement (2011), « Vers 
une économie verte : pour un développement durable et une éradication 
de la pauvreté », www.archive.ipu.org

Salleh, Ariel (2012), « Rio+20 and the Extractivist Green Economy », Arena, 
no 119, p. 28-30.

Ulrich Brand est professeur de politique internationale à l’université de 
Vienne. Ses recherches et son enseignement portent sur les politiques 
environnementales et les politiques liées aux ressources au niveau mon-
dial, sur les mutations socio-écologiques, sur l’Amérique latine et le 
« mode de vie impérial ». Il a participé à la commission d’enquête du 
Bundestag allemand intitulée «  Wachstum, Wohlstand, Lebensqualität  » 
(« Croissance, bien-être et qualité de vie  ») de 2011 à 2013, et il est 
actuellement membre du groupe de travail permanent sur les alternatives 
au développement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.

Miriam Lang enseigne les études sociales et mondiales à l’université 
andine Simón Bolívar de Quito, en Équateur. Elle mène des recherches 
sur les alternatives systémiques et la critique du développement, et tra-
vaille à l’intersection des questions interculturelles, de genre et de relation 
des sociétés avec la nature. Elle a été coordinatrice du groupe de travail 
permanent sur les alternatives au développement entre 2011 et 2015 pour 
le compte de la Fondation Rosa-Luxemburg.



114 115

Les arguments d’efficacité étaient au cœur de l’entreprise com-
muniste depuis l’avènement du bolchévisme en Russie jusqu’à 
la fin de la guerre froide. Comme le suggérait Staline, « l’essence 
du léninisme » était la réunion de la vague révolutionnaire russe 
et de l’efficacité américaine.

« L’accumulation par la dépossession » comme « nouvel impé-
rialisme » fait partie d’une longue chaîne d’événements mar-
quée par l’idée d’efficacité. L’adhésion à l’impératif d’efficacité 
conduit à une économie politique de la production qui nécessite 
la centralisation des ressources productives, ce qui induit en 
retour des conflits et des contestations inévitables en matière 
de développement. L’efficacité comme vertu nationale et sociale 
est au cœur de la pensée libérale moderne, depuis au moins le 
début du 19e siècle. Elle a fourni la justification normative pour 
des empires construits sur le dos des conquêtes coloniales. Le 
développement de conflits liés aux déplacements et aux dépos-
sessions dans de nombreuses régions du Sud est largement ali-
menté par l’idée de progrès, inspirée de l’efficacité, qui a soutenu 
l’entreprise coloniale. Bien que le noyau et la périphérie des 
conflits actuels liés au développement se situent souvent à l’in-
térieur des frontières d’un État commun ou d’un État-nation, il 
est toujours utile d’analyser l’économie politique de ces conflits 
à travers le prisme de l’efficacité.

L’économie néoclassique et les politiques libérales opposent 
fréquemment l’efficacité ou efficience à l’égalité ou équité. Pré-
cisons les termes du débat. L’efficacité, au sens que lui donne 
l’économie néoclassique, désigne la propension d’un marché 
libre à allouer les biens et les services de manière à obtenir la 
plus grande satisfaction possible des préférences. Concrètement, 
cela signifie que le jeu de l’offre et de la demande va régler une 
série d’échanges au terme de laquelle les biens et services rares 
seront détenus par celles et ceux qui les désiraient le plus. L’ef-
ficience désigne l’économie de moyens avec laquelle le marché 
réalise cette prouesse ; en particulier par sa propension à aug-
menter la productivité et donc la quantité de biens et services 
disponibles – « faire plus avec moins » (de travail). Les marchés 
sont donc efficaces et efficients – à rebours de l’État qui n’est ni 
l’un ni l’autre, aux yeux des libéraux. Le marché doit donc être 
laissé à lui-même. Pourtant, la question de l’égalité ou équité 
se pose, dans la mesure où ce libre jeu du marché se déroule 
manifestement avec des inégalités ou inéquités de départ, étant 
donné que par le jeu du hasard, certains enfants naissent dans 
une situation défavorisée, et d’autres non. Un libéral tel que 

manière du bnb (bonheur national brut) du Bhoutan ou du pib. 
De là, enfin, l’efficacité peut être mesurée. Elle désigne l’écart 
entre l’état observé et l’idéal théorique. Cette structure d’écart 
à une norme fournit un cadre pérenne pour appréhender les 
questions politiques d’amélioration, de progrès, de modernisa-
tion et de développement.

L’efficacité se distingue de l’efficience. Cette dernière désigne 
une économie de moyens dans l’atteinte des buts. Chacun des 
deux termes est toutefois fréquemment utilisé pour l’autre. Ainsi 
dit-on qu’un produit est « éco-efficace », parce qu’il utilise peu 
de ressources naturelles pour obtenir le même résultat qu’un 
autre, qui en mobilise davantage.

Avec la révolution industrielle, l’efficacité prend un tour spéci-
fique dans l’histoire de l’humanité. Le croisement de l’efficacité 
et de la quantification relie les premières filatures de coton de la 
révolution industrielle britannique aux chaînes de montage de 
Ford aux États-Unis, et facilite le passage du paysan ou de l’arti-
san au prolétariat industriel. Au tournant du 20e siècle, la mesure 
quantitative de l’efficacité a fait son entrée dans nos foyers avec 
l’essor de l’économie domestique  : robots et machines per-
mettent d’optimiser le temps et de consommer davantage dans 
des journées dont la longueur est fixe. La discussion sur les 
normes disparaît peu à peu au profit de la simple recherche 
de l’efficacité. Une augmentation permanente de l’efficacité est 
considérée sans conteste comme une bonne chose, même si cet 
accroissement résulte d’un pillage à grande échelle des peuples 
et de la planète elle-même. 

L’efficacité a fait partie intégrante des paradigmes de dévelop-
pement de part et d’autre de la ligne de partage issue de la guerre 
froide. Par exemple, quand les économistes du développement 
étudient les progrès d’un pays ou effectuent des comparaisons 
entre pays, ils et elles évaluent le revenu national d’un pays en 
pourcentage du revenu national des États-Unis, pour les années 
correspondantes. Les indicateurs actuels – comme l’indice de 
développement humain – qui mesurent un ensemble plus large 
de composantes de développement, au-delà du simple revenu 
national, sont directement issus de batailles idéologiques et 
matérielles sur les questions d’efficacité. L’efficacité est mise 
en avant pour justifier les prescriptions de libéralisation-priva-
tisation-mondialisation, supposées aboutir à une performance 
accrue de développement. Cependant, les défenseurs de la mon-
dialisation néolibérale ne sont pas les seuls à user et abuser de 
l’efficacité comme outil de développement économique rapide. 



116 117

Éthique  
du canot de sauvetage 

John P. Clark

Mots clés : régulation démographique, néo-malthusianisme, tragédie des 
communs

L’éthique du canot de sauvetage est une théorie très influente 
dans l’éthique appliquée contemporaine. Elle a été développée 
par le biologiste Garrett Hardin et appliquée à des questions 
telles que la faim dans le monde, l’aide alimentaire, la politique 
d’immigration et la croissance démographique mondiale. Dans 
un article paru en 1968 dans Science, Hardin a décrit sa célèbre 
« tragédie des communs », une situation dans laquelle des indi-
vidus exploitent une ressource commune pour leur bénéfice per-
sonnel exclusif, ce qui entraîne une dégradation de la ressource 
et un préjudice grave pour la société en général. Dans un article 
publié en 1974 dans Psychology Today, il a fait valoir qu’une telle 
tragédie se produit dans le monde entier comme un résultat 
fonctionnel involontaire de l’aide alimentaire apportée aux per-
sonnes qui souffrent de faim et de malnutrition.

L’éthique du canot de sauvetage affirme que le monde se dirige 
vers une crise catastrophique au cours de laquelle la population 
mondiale atteindra un niveau insoutenable, et que de nom-
breux pays ont déjà atteint un tel niveau à l’intérieur de leurs 
frontières. Cette éthique déclare que la cause première de cette 
crise est l’accélération de la croissance démographique, géné-
ralement dans les pays du Sud global. Elle soutient que l’aide 
alimentaire apportée par les pays riches aux pays pauvres est un 
facteur majeur dans la production de taux de fécondité insou-
tenables. L’aide alimentaire provoquerait un « effet de cliquet » 
qui empêche la population d’un pays pauvre de descendre à une 
« capacité de charge » considérée comme sa limite « normale », 
et qui la laisse au contraire augmenter à un niveau insoutenable. 
L’éthique du canot de sauvetage prédit que la poursuite de l’aide 
entraînera un effondrement économique mondial et une chute 
de la population.

Ce point de vue s’inscrit dans une longue tradition de pensée, 
celle du néo-malthusianisme et du darwinisme social, qui a sou-
vent été utilisée pour justifier les inégalités sociales, l’exploitation 

Milton Friedman tend à penser que toute intervention de l’État 
provoque un déséquilibre pire que celui qu’il cherche à corriger, 
étant aussi inefficace qu’inefficient  ; la meilleure manière de 
corriger les inégalités est donc de laisser faire le marché. De son 
côté, le socialisme favorise l’intervention étatique. Dans le déve-
loppement, la discussion se joue donc entre égalité et efficacité, 
suivant la priorité accordée à l’une ou à l’autre.

À l’ère du développement, il n’y a pas d’idée plus importante 
que la croissance économique, soutenue par notre attachement 
persistant à l’efficacité. Au-delà de la reconnaissance du « grand 
compromis » entre égalité et efficacité, « l’évangile de l’efficacité » 
a maintenu son influence. Dans le sillage de la crise pétrolière 
mondiale des années 1970, et encore plus fortement avec la 
reconnaissance de la menace que le changement climatique fait 
peser sur notre existence, l’amélioration de l’efficacité énergé-
tique, et plus largement de l’efficacité écologique, est la réponse 
favorite à l’impasse écologique. Les progrès en matière d’effica-
cité n’ont pas suffi à résoudre les peurs de l’époque victorienne 
au sujet du charbon et ne résoudront pas non plus nos impasses 
actuelles.

La révolution de l’efficacité a fait son temps. Étant donné 
l’économie politique historique de l’efficacité, un monde 
post-développement ne peut être créé – ou même imaginé – qu’à 
condition que nous abandonnions l’impératif de l’efficacité. Un 
monde post-développement ne peut être construit avec l’effica-
cité comme principe directeur. 

Pour aller plus loin

Alexander, Jennifer Karns (2008), The Mantra of Efficiency: From Waterwheel 
to Social Control, Baltimore : Johns Hopkins University Press.

Chatterjee, Partha (2011), Lineages of Political Society: Studies in Postcolonial 
Democracy, New York : Columbia University Press.

Deepak Malghan est historien et spécialiste en économie écologique. Il 
enseigne à l’Indian Institute of Management Bangalore, en Inde.

baptiste
Texte surligné 



118 119

de l’État, du renforcement de l’autorité du régime en place, de 
la protection des intérêts économiques et, le plus souvent, de 
l’écrasement des citoyennes et citoyens dissidents et des mou-
vements séparatistes.

En réalité, la relation entre la sécurité alimentaire et les taux 
de fécondité est précisément à l’opposé de celle que postule 
l’éthique du canot de sauvetage. Par exemple, une grande 
partie de l’Afrique subsaharienne présente des niveaux extrê-
mement bas de bien-être social dans tous les domaines, y com-
pris la sécurité alimentaire. Cela devrait, selon l’éthique du 
canot de sauvetage, entraîner une baisse des taux de fécondité. 
Pourtant, la région a également les taux de croissance démo-
graphique les plus élevés au monde. À l’inverse, les régions 
du Sud global où la fécondité est en baisse sont celles où la 
production alimentaire et les autres indicateurs de bien-être 
social s’améliorent.

Le programme du néo-malthusianisme est trahi par l’appli-
cation incohérente de ses propres principes idéologiques défec-
tueux. Le refus de sauver des vies humaines n’est pas une voie 
vers le plus grand bien de la société. Cependant, si le fait de sau-
ver des vies dans les pays pauvres portait effectivement préjudice 
à la postérité, alors le fait de sauver des vies dans les pays riches, 
où chaque personne consomme beaucoup plus que dans les 
pays pauvres, serait bien plus dommageable pour les générations 
futures. Néanmoins, les partisans et partisanes de l’argument 
de l’éthique du canot de sauvetage ne recommandent jamais 
de sacrifier la vie des consommateurs et consommatrices riches 
pour promouvoir le bien général.

Enfin, l’éthique du canot de sauvetage est invalidée par le 
fait qu’elle ignore totalement la relation étroite entre la faim 
dans le monde et les politiques de développement coloniales et 
néocoloniales, qui ont traité le Sud global comme une source 
de main-d’œuvre, de matières premières et de produits agricoles 
bon marché. Historiquement, les politiques coloniales sont pas-
sées par trois étapes qui ont généré une malnutrition généralisée 
et une famine grave. Ce sont :

- la destruction forcée des économies de subsistance tradition-
nelles fondées sur les communs ; 

- l’utilisation de la loi, des politiques publiques et de la force 
coercitive pour soumettre la main-d’œuvre autochtone aux exi-
gences des intérêts économiques impérialistes ; 

- et le refus des autorités d’affecter les excédents alimentaires 
facilement disponibles à la lutte contre la famine. 

économique et l’impérialisme mondial comme moyens de maxi-
miser le bien général. Comme c’est le cas pour ces idéologies, 
l’éthique du canot de sauvetage est pleine d’incohérences théo-
riques et de contradictions avec les preuves empiriques.

Pour commencer, le concept de base de la capacité de charge 
est circulaire. Aucune preuve empirique n’est apportée selon 
laquelle un niveau de population spécifique épuise la capacité 
réelle d’une zone géographique donnée à accueillir la population 
humaine ; et aucune analyse n’est présentée pour démontrer 
qu’un cas réel de population en déclin a été le résultat d’un 
dépassement de cette capacité. Tout concept de capacité de 
charge qui repose sur des bases empiriques (comme certaines 
analyses de l’empreinte écologique) montre que les sociétés 
riches et industrialisées qui consomment d’énormes quantités 
de combustibles fossiles et de ressources autres dépasseront bien 
davantage leur capacité de charge que les sociétés plus pauvres 
qui consomment relativement peu de ressources par habitant 
ou habitante.

En outre, l’éthique du canot de sauvetage ignore systéma-
tiquement le fait que de nombreux pays pauvres souffrant de 
la malnutrition produisent de grandes quantités de biens, y 
compris des produits agricoles, qui sont exportés vers les socié-
tés de consommateurs riches, et que leur pénurie alimentaire 
nationale est le résultat de relations de pouvoir mondiales, de 
l’exploitation économique et du commerce, plutôt que de taux 
de fécondité élevés dépassant la capacité de charge.

L’éthique du canot de sauvetage rejette la possibilité d’une 
« transition démographique bienveillante », alors que la réalité 
historique démontre le contraire. La plupart des pays du monde, 
depuis 2016, présentent des taux de fécondité inférieurs au taux 
de renouvellement des générations, et les trois quarts ont des 
taux inférieurs à un modeste 3,0, et cela, sans avoir adopté les 
mesures draconiennes de contrôle démographique que Hardin 
préconise. Le taux de fécondité de l’Inde, à 2,45, est aujourd’hui 
bien inférieur à celui des États-Unis durant les années 1945-
1964, soit peu avant la publication du manifeste de Hardin sur 
l’éthique du canot de sauvetage.

Les preuves historiques montrent également que, contrai-
rement aux affirmations de l’éthique du canot de sauvetage, 
les principales causes de la famine ont été politiques et écono-
miques, et non démographiques. Dans des cas comme ceux de 
l’Ukraine, du Biafra, du Bangladesh, du Timor oriental et bien 
d’autres, la famine était le résultat d’objectifs politiques délibérés 



120 121

Génie reproductif
Renate Klein

Mots clés : science misogyne, génie reproductif, manipulation génétique, 
maternité de substitution, eugénisme

Des bébés-éprouvette à l’effacement des femmes dans le 
processus de procréation, les industries du génie reproductif 
ont gagné de plus en plus de terrain au cours des 40 dernières 
années. Depuis la naissance de Louise Brown par fécondation 
in vitro (fiv) en 1978, les industries jumelles du génie repro-
ductif et du génie génétique, en tandem avec les partisans du 
contrôle démographique, ont poursuivi leur croisade mondiale 
pour définir :

- les régions du monde autorisées à avoir des enfants ;
- la classe, la race ou l’âge des femmes pouvant être acceptées 

comme mères ;
- les qualités génétiques que leurs enfants devraient avoir ;
- le sexe de ces enfants.
Les universitaires et les militantes parmi nous qui ont cri-

tiqué ces technologies et ces politiques émergentes dans les 
années 1980 ont eu raison de regrouper les deux industries et 
d’appeler notre réseau le Feminist International Network of 
Resistance to Reproductive and Genetic Engineering (finrrage 
– Réseau féministe international de résistance au génie repro-
ductif et génétique).

À partir des années 1980, nous avons assisté au développement 
d’une industrie de procréation et d’une industrie génétique sur 
des trajectoires parallèles, mais des décennies plus tard, ces 
technologies sont en train de converger. L’objectif « officiel » 
déclaré est d’éliminer la douleur et la souffrance des personnes 
infertiles, ainsi que d’atténuer la douleur et la souffrance causées 
par les maladies génétiques. L’objectif « officieux » est de faire 
gagner le plus d’argent possible aux actionnaires. Et cela a réussi : 
les industries capitalistes du génie génétique et de la technologie 
de reproduction valent des milliards au niveau mondial.

Les technologies pronatalistes et antinatalistes sont les deux 
faces d’une même réalité patriarcale misogyne. La stratégie 
des industries du génie reproductif consiste à exploiter le désir 
d’avoir un enfant biologique et, plus récemment, à exploiter 

Aujourd’hui, la pénurie alimentaire est de plus en plus cau-
sée par des facteurs économiques et politiques combinés aux 
conditions climatiques.

Compte tenu de sa capacité à masquer cette histoire, à défor-
mer les réalités empiriques et à déguiser l’exploitation mon-
diale comme le cours normal de la nature, l’éthique du canot de 
sauvetage a fonctionné comme un outil puissant de l’économie 
néocoloniale, voire des modèles de développement génocidaires.

Pour aller plus loin

Clark, John P. (2016), The Tragedy of Common Sense, Regina : Changing 
Suns Press.

Davis, Mike (2006 [2001]), Génocides tropicaux. Catastrophes naturelles et 
famines coloniales : aux origines du sous-développement, Paris : La Décou-
verte.

Hardin, Garrett (1974), « Living on a Lifeboat », BioScience, vol. 24, no 10, 
p. 561-568.

Hardin, Garrett (1974), « Lifeboat Ethics: The Case Against Helping the 
Poor », Psychology Today, vol. 8, no 4, p. 38-43.

Hardin, Garrett (2018 [1968]), La Tragédie des communs, Paris : PUF. 

Moore Lappé, Frances et Joseph Collins (2015), World Hunger: Ten Myths, 
New York : Grove Press.

Ostrom, Elinor (2010 [1990]), Gouvernance des biens communs : pour une 
nouvelle approche des ressources naturelles, Louvain-la-Neuve : De Boeck 
Supérieur.

John P. Clark est chercheur en écologie sociale, directeur de La Terre  
- Institute for Community and Ecology et professeur émérite de philo-
sophie à l’université Loyola de La Nouvelle-Orléans. Largement publié, 
il est l’auteur de The Tragedy of Common Sense.



122 123

dans le sang maternel. Leur introduction récente est particu-
lièrement problématique pour les femmes enceintes. Un seul 
test sanguin effectué dès la dixième semaine de grossesse peut 
révéler jusqu’à 100 maladies monogénétiques (déterminées par 
un seul gène) dont pourrait souffrir le fœtus. Le message des 
professionnels est le suivant : avortez et recommencez, mais la 
prochaine fois, utilisez la fiv et le diagnostic génétique pré-im-
plantatoire (dgp). Dans le dgp, une seule cellule est prélevée 
pour chaque embryon de stade précoce obtenu par fiv, sa qualité 
est vérifiée, y compris le sexe, et seul le « meilleur » embryon est 
implanté. Ce qui est à l’œuvre ici est un eugénisme médical, qui 
joue sur la peur des gens d’avoir un enfant handicapé. L’Islande 
rapporte que 99 % des grossesses suspectées de trisomie 21 sont 
avortées (Cook, 2017). L’exploitation médicale de ces angoisses 
nuit gravement à la joie de vivre et empêche les femmes de pro-
fiter de leur grossesse.

L’avènement des technologies de reproduction exige l’atten-
tion de la communauté internationale ; une masse critique, en 
particulier parmi les jeunes, doit renouer avec le slogan féministe 
radical « Notre corps, nous-mêmes ». Nous « sommes » nos corps 
et nous devons résister à l’intrusion régimentaire de la technos-
cience dans notre vie quotidienne. Loin d’offrir le « choix » ou 
de permettre l’« autodétermination », les industries du génie 
reproductif conduisent à une « détermination aliénante » par le 
biais d’idéologies sans âme et relevant du copier-coller.

Une fois que l’« ectogenèse » (développement de l’embryon et 
du fœtus dans un utérus artificiel) sera perfectionnée (Bulletti 
et al., 2011), une fois que l’« amélioration » de la race humaine 
sera rendue possible par la modification de la lignée germinale 
dans l’embryon à l’aide de la technique crispr-Cas9, l’efface-
ment patriarcal des femmes sera complet. Les crispr (courtes 
répétitions palindromiques groupées et régulièrement espacées) 
sont une molécule-guide constituée d’acide ribonucléique (arn), 
et Cas9 est une enzyme bactérienne. L’arn crispr est attaché 
à l’enzyme Cas9 pour qu’ils fonctionnent comme des ciseaux 
moléculaires. Cette nouvelle technologie de modification géné-
tique accélérée peut induire, dans les embryons de stade pré-
coce, des changements qui seront irrémédiablement transmis à 
la génération suivante (Klein, 2017).

Parallèlement, la maternité de substitution commerciale, qui 
utilise des femmes pauvres comme reproductrices au service 
de personnes riches, viole profondément les droits fondamen-
taux des mères biologiques, des « donneuses » d’ovocytes et des 

la peur des femmes d’être jugées « indignes » de se reproduire. 
Pour celles qui sont estimées « inférieures », comme les femmes 
handicapées ou celles qui appartiennent à un groupe ethnique 
pauvre et marginalisé, la consigne habituelle est la suivante : 
« contraception/avortement, ou bien stérilisation ». 

La fécondation in vitro est une industrie brutale, coûteuse 
et largement défectueuse, et pourtant les cliniques de fiv pro-
lifèrent dans le monde entier. Leurs offres les plus récentes 
incluent la pratique dangereuse des services de « don » d’ovo-
cytes pour les femmes âgées, ainsi que des services de « mater-
nité de substitution » pour les hommes homosexuels (Klein, 
2017). En outre, la population d’hommes peu fertiles a aug-
menté de façon spectaculaire au cours des 30 dernières années, 
en raison de l’utilisation de pesticides toxiques et d’autres 
causes environnementales. Sur l’ensemble des « traitements » 
de fiv, la moitié utilise l’injection intracytoplasmique de sper-
matozoïde, qui consiste à insérer un seul spermatozoïde dans 
l’ovocyte d’une femme fertile. La base de données du finrrage 
indique qu’en tenant compte de chaque cycle de fiv douloureux 
qu’une femme subit jusqu’à la naissance d’un bébé vivant, les 
taux de réussite réels ne sont encore que de 20 à 30 %, bien que 
des cliniques partout dans le monde revendiquent couramment 
un taux de réussite de 70 %.

Alors que l’industrie de la reproduction démembrait les 
femmes en utérus et en ovocytes pour les recombiner à volonté, 
l’industrie du génie génétique annonçait sa « révolution géné-
tique » dans les années 1980. La technologie de l’adn recom-
binant peut, entre autres, produire une pléthore de bactéries et 
de virus génétiquement modifiés. Elle est également à l’origine 
des semences hybrides, une « révolution génétique » supposée 
capable de réparer les erreurs de la « révolution verte » ayant 
échoué dans le dénommé «  tiers-monde  ». En l’an  2000, le 
génome humain a été cartographié et, depuis lors, la « médecine 
personnalisée » propose des tests à 1 500-2 000 dollars améri-
cains pour détecter toutes les « méchancetés » susceptibles de 
nuire plus tard à notre santé ou à la vie de nos enfants non 
encore conçus. Malgré la nature indéterminée de ces risques 
futurs, cette médicalisation des personnes génère chez elles des 
angoisses quant à leur patrimoine génétique et un sentiment de 
responsabilité concernant l’identification précoce des porteurs 
de « mauvais » gènes.

Les dépistages prénataux non invasifs se font par prélèvement 
non pas des cellules fœtales, mais de l’adn placentaire circulant 



124 125

Géo-ingénierie
Silvia Ribeiro

Mots clés : solutions technologiques, changement climatique, quatrième 
révolution industrielle, principe de précaution

La technologie pourrait jouer un rôle positif dans la résolu-
tion des crises environnementale, climatique, sociale, sanitaire 
et économique que nous connaissons et qui s’aggravent de jour 
en jour. Les technologies devraient pour cela être écologique-
ment soutenables, socialement justes, et adaptées aux spécifici-
tés culturelles et locales, et intégrer une perspective de genre. 
Cependant, force est de constater que dans les sociétés indus-
trielles, la technologie est devenue principalement un outil uti-
lisé pour augmenter les profits des grandes entreprises et des 
groupes économiques puissants. C’est assurément le cas des 
technologies qui alimentent ce que l’on appelle la « quatrième 
révolution industrielle » – biotechnologie, génomique, nanotech-
nologie, informatique, intelligence artificielle et robotique57. La 
convergence de ces technologies a des implications et des effets 
considérables sur les sociétés.

Lorsque la technologie est présentée comme la solution à toutes 
les crises, cela sert celles et ceux qui contrôlent les technologies. 
Le mythe de la technologie comme solution miracle repose sur 
l’hypothèse erronée selon laquelle il n’est pas nécessaire de s’in-
terroger sur les causes profondes des crises, car chaque problème 
disposerait d’une solution technologique. Face à la crise alimen-
taire, par exemple, les gouvernements et les entreprises ont réagi 
en proposant : une « agriculture de précision » fondée sur la tech-
nologie de pointe ; des apports plus importants de substances 
agrotoxiques ; des semences et des animaux génétiquement modi-
fiés ; une « agriculture climato-intelligente » ; des semences sui-
cide dotées de la technologie Terminator ; et des « manipulations 
génétiques » visant à éradiquer des espèces entières considérées 
comme « nuisibles ». Face aux crises énergétique et climatique, les 
systèmes de production et de consommation non soutenables qui 
dépendent des combustibles fossiles ne sont pas remis en ques-

57. Depuis 2000, l’etc Group désigne cette convergence par l’acronyme bang 
(bits, atomes, neurones, gènes). En 2016, le Forum économique mondial a 
commencé à nommer cette convergence la « quatrième révolution industrielle ».

enfants ainsi « fabriqués ». Il est impératif que les penseurs et 
penseuses progressistes de gauche rejoignent les féministes radi-
cales pour mettre fin à la destruction technologique de ce qui 
pourrait être la définition même de la vie humaine.

Pour aller plus loin

Feminist International Network of Resistance to Reproductive and Genetic 
Engineering (finrrage), www.finrrage.org

#StopSurrogacyNow, http://www.stopsurrogacynow.com

Bulletti, Carlo, Antonio Palagiano, Caterina Pace, Angelica Cerni, Andrea 
Borini et Dominique de Ziegler (2011), « The Artificial Womb », Annals 
of the New York Academy of Sciences, vol. 1221, no 1, p. 124-128.

Cook, Michael (2017), « Iceland: Nearly 100% of Down Syndrome Babies 
Terminated », BioEdge, 19 août, www.bioedge.org 

Klein, Renate (2017), Surrogacy: A Human Rights Violation, Mission Beach : 
Spinifex Press.

Renate Klein est biologiste, chercheuse en sciences sociales, coordinatrice 
du finrrage en Australie et éditrice chez Spinifex Press. Chercheuse 
féministe de longue date dans le domaine de la santé, son travail est 
reconnu internationalement. Elle a été maîtresse de conférences en études 
sur les femmes à l’université Deakin de Melbourne. Elle est notamment 
l’autrice de Surrogacy: A Human Rights Violation.



126 127

effets potentiels spécifiques, ils ont tous en commun un certain 
nombre d’impacts négatifs :

1. Ils proposent de manipuler le climat – un écosystème dyna-
mique global essentiel à la vie sur la planète –, avec le risque 
de créer des déséquilibres plus importants que le changement 
climatique lui-même.

2. Pour produire un effet sur le climat mondial, ces projets 
doivent nécessairement être à méga-échelle et pourraient donc 
également amplifier les conséquences.

3. La géo-ingénierie est née de tentatives militaires visant à 
modifier le climat en tant qu’arme de guerre, ce qui signifie qu’il 
existe toujours un risque qu’elle soit utilisée à des fins militaires.

4. Les projets peuvent être déployés unilatéralement : un groupe 
de pays ou d’acteurs économiques pourrait les mettre en œuvre 
et les déployer à des fins hostiles ou pour défendre des intérêts 
commerciaux.

5. Les effets seront ressentis de manière inégale selon les régions, 
affectant gravement de nombreux pays du Sud global, qui ont le 
moins contribué au changement climatique.

6. Les phases expérimentales ne sont pas possibles. Étant donné 
l’échelle et la durée nécessaires pour différencier les effets de la 
géo-ingénierie des phénomènes climatiques en cours, l’expéri-
mentation équivaudrait au déploiement de la technologie.

7. De nombreux projets ont été conçus dans un but lucratif et 
commercial, notamment pour gagner des crédits carbone, ce qui 
pourrait amplifier la commercialisation des crises climatiques.

8. Enfin, et surtout, les solutions technologiques fournissent 
une excuse pour continuer à émettre des gaz à effet de serre.

Outre les gouvernements des pays du Nord global, les prin-
cipaux acteurs intéressés par la géo-ingénierie sont les entre-
prises du secteur de l’énergie et d’autres industries qui comptent 
parmi les principaux responsables du changement climatique. 
Pour ces acteurs, la géo-ingénierie est une bonne solution, car 
elle leur permet de continuer à émettre des gaz à effet de serre 
tout en étant payés pour, prétendument, « refroidir la planète ». 
Les défenseurs les plus actifs de la géo-ingénierie comprennent 
un petit nombre de scientifiques, localisés principalement aux 
États-Unis et au Royaume-Uni, qui ont réussi à convaincre leurs 
académies des sciences respectives de publier des rapports sur la 
géo-ingénierie. Ces scientifiques exercent également une certaine 
influence sur le Groupe d’experts intergouvernemental sur l’évo-
lution du climat qui, dans son cinquième rapport d’évaluation, 
a inclus une proposition de géo-ingénierie – la bioénergie avec 

tion. De nouvelles technologies sont proposées pour permettre 
une utilisation plus intensive de la biomasse, à travers la biolo-
gie synthétique et les nanotechnologies, favorisant l’expansion 
de monocultures géantes d’arbres et de plantes génétiquement 
modifiées. L’industrie vante invariablement les avantages poten-
tiels de ces technologies tout en minimisant leurs risques ou en 
les présentant comme incertains ou discutables. En réponse à 
cela, des réseaux d’organisations, de mouvements sociaux et de 
scientifiques critiques émergent dans le but de comprendre et de 
surveiller l’horizon technologique complexe créé par l’industrie, 
tout en exigeant l’application du principe de précaution58.

Parmi les fausses solutions technologiques, l’une des plus 
évidentes et extrêmes est la géo-ingénierie, également appelée 
« manipulation du climat ». La géo-ingénierie fait référence à 
une série de propositions d’intervention à grande échelle sur les 
écosystèmes et de modification de ceux-ci, et se présente comme 
une « solution technique » au changement climatique. Elle com-
prend deux concepts principaux, chacun correspondant à des 
types d’intervention particuliers  : la gestion du rayonnement 
solaire et l’élimination du dioxyde de carbone (ou élimination 
des gaz à effet de serre). Ces propositions peuvent impliquer des 
interventions sur terre, en mer ou dans l’atmosphère. Aucune 
d’entre elles ne tente de s’attaquer aux causes du changement 
climatique. À la place, elles se concentrent sur la gestion de 
certains de ses symptômes. 

Il existe une série de propositions de géo-ingénierie, parmi les-
quelles : l’injection de sulfates ou d’autres produits chimiques 
dans la stratosphère, afin de bloquer la lumière du soleil et de 
produire un effet d’assombrissement ; la création d’installations 
de captage du dioxyde de carbone de l’atmosphère et d’enfouis-
sement dans des réservoirs marins ou géologiques ; la fertilisation 
des océans avec du fer ou de l’urée pour stimuler la prolifération 
du plancton, dans l’espoir qu’il absorbe de plus grandes quantités 
de dioxyde de carbone, modifiant ainsi la chimie de la mer ; et des 
méga-plantations de cultures transgéniques qui réfléchiraient la 
lumière du soleil. Toutes ces propositions comportent des risques 
énormes, peuvent avoir des effets négatifs synergiques imprévi-
sibles et impliquent des impacts transnationaux59. 

Si chaque projet de géo-ingénierie présente des risques et des 

58. Voir, par exemple, le Réseau pour l’évaluation sociale des technologies en 
Amérique latine, www.redtecla.org 

59. Voir www.geoengineeringmonitor.org 



128 129

Gouvernance  
du système Terre 

Ariel Salleh

Mots clés : gouvernance du système Terre, Anthropocène, hégémonie néolibérale, 
développement, autonomie culturelle, savoirs incarnés

Au 21e siècle, le fossé entre les gouvernants et les gouvernés 
ne cesse de s’élargir, bien que les mouvements de terrain alter-
mondialistes recèlent la possibilité d’une démocratie mondiale 
ancrée localement. Le capitalisme étant actuellement dans une 
phase de surproduction et de stagnation, la tendance à l’accu-
mulation néolibérale se tourne vers la spéculation financière. 
Les fonctions de l’État sont accaparées par le secteur des entre-
prises ; la réglementation du travail et les mesures sociales se 
réduisent. Les propositions pour la gouvernance du système 
Terre visent la mise en place d’une architecture politique inter-
nationale, dans laquelle le climat et la biodiversité seraient des 
questions « post-souveraines ». La gouvernance du système Terre 
s’adresse aux « acteurs politiques » autres que les États, à savoir 
les bureaucraties intergouvernementales, les entreprises et les 
réseaux scientifiques d’élite. Au-delà de cette classe dirigeante 
transnationale, l’agentivité créative des travailleurs et travail-
leuses, des peuples autochtones et des femmes assumant des 
rôles de soin est reléguée au second plan.

La gouvernance du système Terre est proposée comme un 
nouveau « paradigme de la connaissance », pour une économie 
et une politique mondiales respectueuses de l’environnement. 
Le site web du projet Earth System Governance présente cinq 
problèmes analytiques : la responsabilité, l’adaptabilité, l’agen-
tivité, l’allocation et l’accès, et l’architecture. Ils sont associés à 
quatre thèmes de recherche transversaux : le pouvoir, la connais-
sance, les normes et l’échelle. En outre, le programme Earth 
System Governance porte sur quatre domaines d’étude de cas 
ou « activités phares » : l’eau, l’alimentation, le climat et l’éco-
nomie. Comme le concept d’Anthropocène auquel elle est liée, 
la gouvernance du système Terre élude les tensions historiques 
entre le capital et le travail, le centre géographique et la péri-
phérie, la production et la reproduction. En « naturalisant » les 

captage et stockage du carbone (becsc) – comme composante 
de la plupart des scénarios de stabilisation de la température à 
la surface de la Terre. Il est ainsi espéré que la becsc servira de 
base à des « émissions nettes de carbone égales à zéro » ou à des 
« émissions négatives ». Ces concepts sont néanmoins hautement 
spéculatifs et créent l’illusion que les émissions de gaz à effet de 
serre peuvent être augmentées puisqu’elles seraient compensées 
par la becsc ou par d’autres solutions technologiques. Il n’existe 
aucune preuve indépendante ou étude scientifique démontrant 
la viabilité énergétique, économique ou technologique d’un tel 
procédé. En outre, l’effet de la becsc sur la biodiversité et l’uti-
lisation des terres et de l’eau pourrait être énorme. La becsc 
entrerait notamment en concurrence avec l’agriculture pour 
l’usage des terres et constituerait une menace pour les territoires 
des autochtones et des paysans. 

En l’absence d’un dispositif scientifique mondial transparent et 
efficace pour traiter le cas de ces technologies, la Convention sur 
la diversité biologique a établi, en 2010, un moratoire de facto sur 
la géo-ingénierie, en défendant le principe de précaution, et ce, en 
raison des impacts potentiels de la géo-ingénierie sur la biodiver-
sité et les cultures qui la soutiennent. Compte tenu de la gravité 
des conséquences et de leur caractère intrinsèquement injuste, 
plus d’une centaine d’organisations et de mouvements sociaux à 
travers le monde ont demandé l’interdiction des technologies de 
géo-ingénierie depuis 2010.

Pour aller plus loin

Geoengineering Monitor, www.geoengineeringmonitor.org 

SynBioWatch, www.synbiowatch.org 

Anderson, Kevin et Glen Peters (2016), « The Trouble with Negative Emis-
sions », Science, vol. 354, no 6309, p. 182-183.

Biofuelwatch (2015), « Last-Ditch Climate Option, or Wishful Thinking? 
Bioenergy with Carbon Capture and Storage », www.biofuelwatch.org.uk 

etc Group (2010), « Geopiracy: The Case Against Geoengineering », www.
etcgroup.org 

etc Group et Fondation Heinrich-Böll (2017), « A Civil Society Briefing 
on Geoengineering: Climate Change, Smoke and Mirrors », www.etc-
group.org

Silvia Ribeiro est originaire d’Uruguay. Elle travaille au Mexique en tant 
que directrice pour l’Amérique latine du etc Group (Action Group on 
Erosion, Technology and Concentration), une organisation internationale 
possédant un siège au Canada et un autre aux Philippines.



130 131

Human Dimensions Programme – ihdp), de l’université des 
Nations unies et de l’International Science Council. Il fait aussi 
activement appel aux centres universitaires du monde entier et 
semble extrêmement bien financé, avec des sponsors tels que 
le Potsdam-Institut et la Fondation Volkswagen. Le site web du 
réseau Earth System Governance présente des projets, des confé-
rences et des publications. Un thème central est l’idée d’une 
« Organisation mondiale de l’environnement », qui pourrait être 
créée en améliorant le Programme des Nations unies pour l’en-
vironnement (pnue) et en le dotant de pouvoirs de sanction 
sur les États-nations, comme ceux dont dispose l’Organisation 
mondiale du commerce (omc). Par ailleurs, certains partisans de 
la gouvernance du système Terre considèrent que l’Organisation 
internationale du travail (oit) offre un modèle ; d’autres sou-
tiennent qu’une agence conçue pour servir de médiateur entre le 
gouvernement, les entreprises et les travailleurs n’est pas adaptée 
à la résolution de conflits environnementaux complexes entre 
des acteurs ayant des intérêts culturels différents. Les innova-
tions néolibérales telles que les partenariats public-privé entrent 
également dans le cadre du travail des chercheuses et chercheurs 
du programme Earth System Governance.

Lors de la Conférence des Nations unies sur le développement 
durable (Rio+20) en 2012, le réseau Earth System Governance a 
soumis à la délibération la proposition d’une « Organisation mon-
diale de l’environnement ». Cette proposition coïncidait avec un 
programme d’« économie verte » (The Future We Want) parrainé par 
les entreprises et les Nations unies et élaboré avec l’aide d’agences 
de relations publiques. Les mouvements populaires d’écologie et 
de justice sociale ont répondu à cette proposition de l’establishment 
par une projection mondiale intitulée Another Future Is Possible!. 
Selon les termes de La Vía Campesina : « Nous demandons l’in-
terdiction complète des projets et des expériences de géo-ingé-
nierie sous le couvert de technologies “vertes” ou “propres”… 
Nous luttons pour une production alimentaire soutenable à petite 
échelle, destinée à la consommation communautaire et locale. » 
En 2015, la mission inscrite dans les Objectifs du millénaire pour 
le développement établis par les Nations unies a été transférée 
dans un ensemble d’Objectifs de développement durable reflétant 
le programme d’« économie verte » des entreprises.

Les voix de la société civile résistent à juste titre à la promotion 
des valeurs du marché en tant que principe d’organisation de la 
vie quotidienne et de la prise de décision politique. Tout en faisant 
mine de respecter le « principe démocratique de subsidiarité », les 

problèmes causés par l’être humain, le concept d’Anthropocène 
et la gouvernance du système Terre écartent potentiellement la 
responsabilité sociale, tout en défendant le statu quo capitaliste.

Au début des années 1970, le stratège états-unien en matière 
de politique étrangère George F. Kennan avait lancé un appel 
pour la création d’un organe de gestion mondial en dehors 
des Nations unies. Cette proposition a reçu le soutien de la 
Société du Mont-Pèlerin et de la us Heritage Foundation, des 
organisations de droite promouvant l’individualisme, l’entre-
prise privée, la compétitivité et le libre-échange. En partie en 
réponse à cet appel, un Forum économique mondial a vu le jour 
en 1987, et un Conseil mondial des entreprises pour le déve-
loppement durable a été imaginé lors du Sommet de la Terre de 
Rio en 1992. L’Agenda 21 de Rio, la Convention sur la diver-
sité biologique et la Convention-cadre des Nations unies sur les 
changements climatiques reflètent cette influence. Un Fonds 
pour l’environnement mondial a été créé au sein de la Banque 
mondiale peu après. À la fin des années 1990, des propositions 
pour une « Organisation mondiale de l’environnement  » qui 
fonctionnerait aux côtés de l’Organisation mondiale du com-
merce, de tendance néolibérale, ont été faites par le président 
français Chirac et le chancelier allemand Kohl, avec le soutien 
du Brésil, de Singapour et de l’Afrique du Sud.

Pendant que les scientifiques européens parlaient de l’ana-
lyse du système Terre, le Potsdam-Institut passait en revue les 
quelque 800 projets d’accords multilatéraux sur l’environne-
ment. Il s’agissait de faire en sorte que la Convention sur le com-
merce international des espèces de faune et de flore sauvages 
menacées d’extinction (cites), la convention de Bâle (sur les 
déchets dangereux), le protocole de Montréal (sur les niveaux 
d’ozone) et le protocole de Carthagène (sur la biosécurité) se 
conforment à l’Accord général sur les tarifs douaniers et le 
commerce (gatt). Les autres participants clés au dialogue en 
cours sur la gouvernance environnementale sont la Chambre 
de commerce internationale, la Banque mondiale, l’Organisa-
tion de coopération et de développement économiques (ocde), 
l’unesco, la Confédération syndicale internationale et la New 
Economics Foundation. Depuis la crise financière de 2008, la 
Green Economy Coalition a accueilli de grandes ong.

Avec un siège à l’université de Lund en Suède, le programme 
de recherche Earth System Governance bénéficie de l’appui 
du Programme international sur les dimensions humaines des 
changements de l’environnement planétaire (International 



132 133

Rio+20 – Conférence des Nations unies sur le développement durable 
(2012), The Future We Want, www.sdgs.un.org 

Salleh, Ariel (2015), « Neoliberalism, Scientism, and Earth Systems Gover-
nance », dans Raymond L. Bryant (dir.), The International Handbook of 
Political Ecology, Cheltenham : Edward Elgar.

Steffen, Will, Jacques Grinevald, Paul Crutzen et John McNeill (2011), 
« The Anthropocene: Conceptual and Historical Perspectives », Philoso-
phical Transactions of the Royal Society A, vol. 369, no 1938, p. 842-867.

Ariel Salleh est une militante. Elle est l’autrice de Ecofeminism as Politics: 
Nature, Marx, and the Postmodern (Zed Books, 1997 ; 2e édition, 2017 ; 
traduction française à paraître chez Wildproject) et a coordonné l’ou-
vrage Eco-Sufficiency and Global Justice: Women Write Political Ecology 
(Pluto Press, 2009). Elle a été l’une des rédactrices à l’origine de la revue 
états-unienne Capitalism Nature Socialism. Elle est professeure honoraire 
en économie politique à l’université de Sydney en Australie, ancienne 
membre du groupe de recherche Post-Growth Societies à l’université 
Friedrich-Schiller de Iéna en Allemagne, et professeure invitée à l’uni-
versité Nelson-Mandela en Afrique du Sud. Elle est membre du groupe 
de travail permanent sur les alternatives au développement créé par la 
Fondation Rosa-Luxemburg.

projets de développement capitalistes et le libre-échange colo-
nisent les ressources, le travail et les marchés dans la périphérie 
mondiale ; les gens perdent donc leurs moyens de subsistance 
locaux et leur autonomie culturelle. L’extractivisme est à la base 
des plans de « développement durable » mis en place par le haut. 
Les logiques de marché telles que les paiements pour services 
environnementaux ne sont qu’un coût d’opportunité pour le Sud 
global. Le juste principe des « responsabilités communes mais dif-
férenciées et des capacités respectives » inscrit dans le protocole 
de Kyoto initial est mis de côté, alors que les négociations inter-
nationales s’éternisent lors des réunions de la Convention-cadre 
des Nations unies sur les changements climatiques.

Avec ses cinq problèmes analytiques et son ingénierie tech-
nico-juridique d’autorité à plusieurs échelles, le projet Earth 
System Governance constitue un processus hégémonique, qui 
parle de changement tout en marchant main dans la main avec 
celles et ceux qui détiennent le pouvoir. La croyance selon 
laquelle la nature existe pour la satisfaction de l’être humain et 
les hypothèses « rationnelles instrumentales » selon lesquelles 
la nature peut être contrôlée reflètent une hybris masculiniste 
née de la révolution scientifique européenne. La gouvernance 
du système Terre et le concept d’Anthropocène renforcent cette 
violence par les abstractions de la théorie des systèmes. En tant 
que « paradigme de la connaissance », la gouvernance du système 
Terre contourne la recherche critique ainsi que les perspectives 
paysannes, féministes, autochtones et écologiques fondées sur 
le travail de préservation des processus vivants. La classe diri-
geante transnationale actuelle, avec ses modes de connaissance 
objectivants et dissociés de la vie, ne peut que promouvoir une 
illusion de « gouvernance de la Terre ». Une réponse post-déve-
loppement aux crises écologiques et sociales doit être incarnée, 
empirique et démocratique.

Pour aller plus loin 

Earth System Governance, www.earthsystemgovernance.org 

Forum économique mondial de Davos, www.weforum.org 

The Global Governance Project, www.globalgovernanceproject.org 

La Vía Campesina, www.viacampesina.org

Biermann, Frank et Steffen Bauer (2005), « The Rationale for a World 
Environment Organization  », dans Frank Biermann et Steffen Bauer 
(dir.), A World Environment Organization: Solution or Threat for Effective 
International Environmental Governance?, Aldershot : Ashgate.



134 135

Même si les régimes de propriété peuvent passer, en partie 
ou en totalité, du secteur privé à l’État, les processus produc-
tifs continuent de suivre les règles standards de maximisation 
des profits, de compétitivité, d’efficacité et d’externalisation 
des conséquences. Alors que le discours de l’autodétermi-
nation nationale accompagne le néo-extractivisme, les pays 
riches gardent le contrôle en déterminant, comme ils le font 
déjà, quelles ressources ils importent et d’où elles proviennent. 
L’idéologie du progresismo défend l’extractivisme avec, comme 
soubassement, une logique de croissance, en affirmant que le 
« gâteau doit grossir » afin de combattre la pauvreté. Par consé-
quent, les investissements étrangers et le productivisme sont 
encouragés, au détriment de la protection des ressources natu-
relles et des droits de subsistance des autochtones et des autres 
communautés concernées.

Le néo-extractivisme provoque des conflits autour des res-
sources naturelles, échoue à créer des emplois et externalise les 
coûts sociaux et environnementaux. Partout où les nationalisa-
tions ont eu lieu, les entreprises minières d’État ne fonctionnent 
souvent pas différemment des entreprises privées : elles continuent 
à détruire l’environnement et à mépriser les relations sociales. Les 
responsabilités civiques de l’État sont compromises par la néces-
sité de préserver les conditions d’accumulation. L’État défend 
le néo-extractivisme comme étant dans l’intérêt national, et les 
mouvements et communautés qui dénoncent ses conséquences 
sont étiquetés comme « anti-développementalistes ». Gudynas 
(2010) a fait remarquer que lorsque les bénéfices excédentaires 
sont utilisés par l’État pour financer des programmes sociaux et 
de bien-être public, ce dernier gagne ainsi une nouvelle source de 
« légitimité sociale ». L’idée que l’extractivisme est indispensable 
au développement est fortement promue dans le discours public, 
qui lui confère un statut hégémonique.

L’expérience de l’Amérique latine est riche d’enseignements 
pour les autres régions du monde qui cherchent à se développer 
par le biais du néo-extractivisme et du nationalisme des res-
sources. L’initiative Africa Mining Vision et le cadre stratégique 
qui l’accompagne, Minerals and Africa’s Development (Union afri-
caine et uneca, 2011), sont l’expression la plus concrète de cette 
tendance en Afrique. Le point de départ de ce cadre est l’alléga-
tion selon laquelle l’Afrique est riche en minéraux inexploités, 
qui ont été mal utilisés dans le passé et qui devraient maintenant 
être exploités de manière transparente, équitable et optimale 
sur le continent, afin de parvenir au développement socio- 

Néo-extractivisme
Samantha Hargreaves

Mots clés : accumulation, extractivisme, nationalisme des ressources, 
progresismo

Un discours politique a émergé à la fin des années 2000, décri-
vant une nouvelle vague d’extractivisme dans les pays d’Amé-
rique latine. Ce discours accompagne la flambée mondiale des 
prix des matières premières et coïncide avec l’arrivée au pou-
voir de certains gouvernements latino-américains de gauche. 
Le terme associé, « néo-extractivisme », qualifie une variante de 
l’extractivisme mise en œuvre par ces États pour financer des 
réformes sociales. En Afrique, le parent du néo-extractivisme 
est le nationalisme des ressources, qui se comprend comme 
l’affirmation du contrôle d’un gouvernement sur les ressources 
naturelles de son territoire, dont il tire des profits.

En général, la politique néo-extractiviste comprend : la natio-
nalisation pure et simple d’une partie ou de la totalité des indus-
tries extractives ; l’augmentation de l’actionnariat public ; une 
renégociation des contrats ; des efforts pour augmenter la rente 
des ressources par le biais de mécanismes fiscaux innovants ; et 
des activités à valeur ajoutée. Des institutions et des initiatives 
mondiales, telles que l’Organisation des nations unies, l’Organi-
sation de coopération et de développement économiques (ocde) 
et l’Initiative pour la transparence dans les industries extractives 
(itie) ont de plus en plus promu des orientations néo-extrac-
tivistes. Dans le contexte africain, l’Union africaine, la Banque 
africaine de développement et le Africa Progress Panel ont joué 
un rôle actif dans ce processus.

Le néo-extractivisme et son équivalent africain moins déve-
loppé, le nationalisme des ressources, ont été présentés par leurs 
partisans comme des alternatives qui soutiennent le dévelop-
pement national, protègent l’environnement et profitent aux 
communautés locales. Cependant, au-delà de ce vernis de pro-
gresismo, le modèle d’accumulation capitaliste reste inchangé. 
« Le néo-extractivisme latino-américain a démontré les limites 
de ce modèle, qui consiste à attendre des exportations et des 
investissements étrangers qu’ils résolvent les problèmes histo-
riques et structurels d’inégalité, d’iniquité et, surtout, la destruc-
tion de l’environnement » (Aguilar, 2012 : 7).



136 137

Pour aller plus loin 

Alternautas, www.alternautas.net 

WoMin, www.womin.org.za 

Aguilar, Carlos (2012), Transitions towards Post-extractive Societies in Latin 
America: An Answer to the EU Raw Materials Initiative, Dublin, Paris et 
Berlin : Comhlámh, aitec et weed. 

Fitz, Don (2014), « Progressive Extractivism: Hope or Dystopia? », Climate 
and Capitalism, www.climateandcapitalism.com

Gudynas, Eduardo (2010), « The New Extractivism of the 21st Century: 
Ten Urgent Theses about Extractivism in Relation to Current South 
American Progressivism », Americas Program Report, Washington, DC : 
Center for International Policy.

Petras, James et Henry Veltmeyer (2014), The New Extractivism: A Post-Neo-
liberal Development Model or Imperialism of the Twenty-First Century?, 
Londres : Zed Books.

Union africaine et uneca (2011), Minerals and Africa’s Development : An 
Overview of the Report of the International Study Group on Africa’s Mineral 
Regimes, www.au.int

Samantha Hargreaves est la fondatrice et la directrice de WoMin, 
une ong féministe africaine d’envergure continentale qui lutte contre 
l’extraction destructrice des ressources. Samantha Hargreaves a milité 
dans le domaine des réformes agraires et foncières et pour la constitution 
de mouvements de femmes.

économique attendu. La clé de cette stratégie de développement 
moderniste est l’industrialisation fondée sur les minéraux, qui 
devrait permettre d’éradiquer la pauvreté et de parvenir à une 
croissance durable, telle que définie par les Objectifs du mil-
lénaire pour le développement. Cependant, la stratégie Africa 
Mining Vision, largement soutenue par les organisations de la 
société civile africaine à travers l’African Initiative on Mining 
Environment and Society a échoué face à la crise récente des 
prix des matières premières, la concurrence interétatique et l’in-
gérence des entreprises dans l’arène politique nationale.

Pour en revenir à la question de l’externalisation, les consé-
quences du développement fondé sur l’extractivisme ont une 
forte incidence sur les questions de sexe/genre. WoMin, une 
alliance pour les droits des femmes dirigée par des femmes, qui 
lutte contre l’extraction destructrice des ressources naturelles 
en Afrique, travaille sur ce sujet aux côtés d’autres organisations 
féministes en Amérique latine, en Asie, et dans le Pacifique. Ces 
organisations rendent visible la manière dont le travail bon mar-
ché ou non rémunéré des femmes de la classe ouvrière et des 
paysannes du Sud global contribue à l’accumulation du capital. 
Ces relations d’exploitation souvent occultées restent inchan-
gées sous le régime néo-extractiviste dirigé par l’État. Le rôle des 
femmes dans le travail reproductif signifie que les femmes de la 
classe ouvrière et les paysannes travaillent plus dur et plus long-
temps que les hommes pour accéder à l’eau potable et à l’éner-
gie, mais aussi pour soigner les enfants, les travailleurs et les 
autres membres de la famille exposés aux polluants. La respon-
sabilité traditionnelle des femmes en matière de reproduction 
sociale n’est que partiellement soulagée par les investissements 
de l’État dans les services sociaux. Outre les coûts sociaux et 
environnementaux immédiats pour les communautés, les effets 
à long terme de l’extractivisme sur le changement climatique 
seront principalement pris en charge par les femmes pauvres 
qui travaillent à la restauration des écosystèmes endommagés.

Le néo-extractivisme, comme le nationalisme des ressources, 
n’est ni transformateur ni émancipateur. Il s’agit, au mieux, 
d’une trajectoire réformiste, drapée dans le manteau du déve-
loppement néolibéral appelé progresismo. Cette idéologie peut 
favoriser certaines réformes sociales à court ou moyen terme, 
mais elle ne parviendra pas à résoudre la contradiction profonde 
entre « le capital et la vie », qui détruit l’humanité et la planète 
même.



138 139

riques font l’objet de louanges sans discernement, en tant qu’ou-
tils d’organisation clés permettant de relier des militantes et des 
militants dispersés aux quatre coins du monde, et en tant que 
moyens de discussion et de mobilisation rapides et efficaces. Mais 
leurs coûts écologiques et sociaux ne sont pas ou peu mentionnés. 
Comme le remarque le théoricien Saral Sarkar dans Eco-Socialism 
or Eco-Capitalism?, la production d’outils numériques représente 
un désastre environnemental : « Le fait que les ordinateurs et la 
majorité des biens électroniques deviennent toujours plus petits 
constitue aussi un inconvénient pour l’environnement. De tels 
produits sont hautement complexes et composés d’un mélange 
de nombreux matériaux. La miniaturisation fait qu’il est de plus 
en plus difficile et parfois même impossible de séparer ces maté-
riaux, ce qui entrave le recyclage » (Sarkar, 1999 : 128). Il ajoute 
que l’Allemagne, à elle seule, génère 120 000 tonnes de déchets 
d’ordinateurs chaque année, qui contiennent tous des substances 
hautement toxiques.

Un élément central de l’aura idéologique d’autocongratulation 
émanant de l’industrie numérique est sa supposée « propreté ». 
Les porte-parole du secteur mettent constamment en avant le 
contraste entre, d’un côté, leur révolution industrielle de l’infor-
mation et la dématérialisation, et de l’autre, l’époque sale des 
moteurs à vapeur et à combustion interne alimentés au charbon 
et au pétrole. Cette idéologie hérite – malgré lui – du théoricien 
originel de l’ordinateur, Alan Turing, qui, dans les années 1930, 
décrivait cette machine en termes purement abstraits. Depuis cette 
perspective, il a réussi à montrer l’existence de limites internes au 
pouvoir computationnel, tenant au fait qu’il existe des chiffres 
qu’aucun ordinateur ne peut calculer. Mais Turing ne se préoccu-
pait aucunement de l’origine des matériaux composant un ordi-
nateur ; du type d’énergie dont il dépend ; ou de la façon de gérer 
la chaleur résiduelle générée par son fonctionnement. Comme l’a 
écrit Charles Henry Bennett, « les ordinateurs peuvent être conçus 
comme des moteurs transformant l’énergie libre en chaleur rési-
duelle et en travail mathématique » (Gleick, 2011 : 360). Le besoin 
en énergie libre et son corollaire, la chaleur résiduelle, s’intensi-
fient inévitablement étant donné que l’utilisation des technologies 
de communication et des technologies informatiques occupe plus 
que jamais une place centrale dans le cycle de production et de 
reproduction du système capitaliste.

Le fait que les produits électroniques et numériques soient 
marqués du sceau de la destruction est également confirmé par 
les conditions d’exploitations notoires dans lesquelles ils sont 

Outils numériques
George Caffentzis

Mots clés : ordinateurs, Foxconn, exploitation, dégâts environnementaux

Alors que le développement pousse à l’adoption d’outils numé-
riques dans presque toutes les sphères de la vie quotidienne, 
l’expression « ordinateurs de sang » a été proposée. Celle-ci fait 
l’analogie avec les « diamants de sang », en raison du nombre crois-
sant de preuves attestant du caractère sanglant de la production 
d’ordinateurs. Plus spécifiquement, un lien existe entre certaines 
entreprises du numérique et des milices responsables du dépla-
cement et du meurtre de millions de personnes en République 
démocratique du Congo. L’expression « ordinateurs de sang » date 
d’un rapport publié en 2009 par l’ong anglaise Global Witness, 
intitulé « Faced with a Gun, What Can You Do? » (« Que peux-tu 
faire sous la menace d’une arme à feu ? »). Ce rapport accusait 
de grandes entreprises minières, métallurgiques et électroniques 
de se faire les complices silencieuses des violences infligées par 
des groupes armés qui opèrent principalement dans les provinces 
riches en minerais du Nord et du Sud-Kivu, et qui « forcent fré-
quemment des civils à extraire des minerais, en leur extorquant 
des taxes et en refusant de les payer » (Dias, 2009). 

Le coltan est particulièrement préoccupant, étant un minéral 
indispensable dans la production des smartphones et des ordina-
teurs portables. L’objectif du rapport de Global Witness, et des 
autres rapports qui l’ont suivi, était d’alerter les consommateurs et 
consommatrices et les autorités quant au besoin de contrôles plus 
stricts sur le processus permettant à de tels minerais d’atteindre 
le marché international et les acheteurs. À la suite de campagnes 
organisées en 2010 sous le slogan « No Blood for my Mobile » (« Pas 
de sang pour mon portable »), le Congrès américain a voté une 
loi, dite loi Dodd-Frank, qui exige des entreprises plus de trans-
parence sur l’origine de leurs minerais. Il est admis qu’il n’existe 
pas de téléphone ou d’ordinateur dont la production n’implique 
pas de zone de conflit, étant donné que les « canaux par lesquels 
circule le coltan sont […] labyrinthiques et souvent clandestins » 
(Brophy et de Peuter, 2014 : 63).

Pourtant, les grandes problématiques concernant la place 
des outils numériques dans la production sociale et les luttes 
citoyennes restent insuffisamment traitées par les mouvements 
pour la justice sociale. Bien trop souvent, les technologies numé-



140 141

Transhumanisme 
Luke Novak 

Mots clés : transhumanisme, intelligence artificielle (IA), progrès, singularité, 
risque existentiel

Les transhumanistes estiment que la nature humaine peut 
évoluer grâce à l’utilisation de la science : celle-ci permettrait 
d’augmenter l’espérance de vie et les capacités intellectuelles et 
physiques, voire d’opérer le contrôle des émotions (Bostrom, 
2005). Grâce au remplacement des cellules et des organes par 
des équivalents génétiquement améliorés ou mis en marche par 
des machines, les individus seraient capables de se déplacer et 
de traiter l’information plus rapidement. Les outils du transhu-
manisme comprennent des technologies telles que le génie géné-
tique, la fécondation in vitro, le clonage, la thérapie génique 
germinale, l’intelligence artificielle (ia), ainsi que la fusion com-
plète des machines et des humains, dénommée « singularité ». 
Le transhumanisme vise à éliminer la souffrance et à atteindre 
une sagesse divine qui dépasserait de loin les capacités des êtres 
humains vivant aujourd’hui, y compris les plus intelligents. 

Il s’agit d’un mouvement clandestin, petit mais puissant. Son 
principal partisan, Ray Kurzweil, est employé par Google dans 
le domaine de l’apprentissage automatique et du traitement du 
langage naturel. Il est un ami proche de Larry Page, ancien pdg 
d’Alphabet Inc, elle-même société mère de Google. Larry Page 
est le plus radical des partisans du transhumanisme ; il en dirige 
le programme et invite les autres à suivre son projet d’améliora-
tion de l’être humain. Kurzweil (2005 : 9) déclare :

« La Singularité représentera le point culminant de la fusion de 
notre pensée et de notre existence biologiques avec notre tech-
nologie. Elle donnera naissance à un monde qui sera toujours 
humain, mais qui transcendera nos racines biologiques. Il n’y 
aura plus de distinction, après la Singularité, entre l’humain et 
la machine, ou entre la réalité physique et la réalité virtuelle. 
Si vous vous demandez ce qui restera incontestablement d’hu-
main dans un tel monde, cela sera simplement cette qualité : 
notre espèce est celle qui cherche, par essence, à étendre sa 
portée physique et mentale au-delà de ses limites présentes. »

produits. En Chine continentale, les ouvriers et ouvrières des 
usines Foxconn – le plus grand producteur mondial d’ordina-
teurs – ont souvent menacé de se suicider en protestation contre 
les longues heures de travail et les salaires de famine. Bien sûr, les 
outils numériques ont aussi été utilisés pour renforcer les luttes 
politiques à travers le monde (Brophy et de Peuter, 2014 : 66). 
Néanmoins, les militants et les universitaires devraient éviter de 
célébrer la numérisation en laissant dans l’ombre les conditions 
dans lesquelles ces technologies sont produites. Par exemple, il 
est problématique d’affirmer, comme certains milieux radicaux 
le font, qu’Internet représente un nouveau type de commun, 
alors que sa production matérielle repose sur la destruction de 
nombreux communs naturels, l’expropriation et la contamina-
tion toxique de vastes étendues de terres, et le déplacement ou le 
meurtre de celles et ceux qui y vivaient auparavant. 

Ces préoccupations sont d’autant plus importantes que la ques-
tion de la technologie s’avère fondamentale pour tous les projets 
de transformation du 21e siècle. Il est crucial de développer une 
vision globale sur la question des ordinateurs, en interrogeant 
à la fois leurs conditions de production et les effets associés à 
leurs usages. Une ligne directrice dans cet effort devrait être la 
reconnaissance du fait que la technologie capitaliste a été histo-
riquement produite pour contrôler les luttes de la classe ouvrière 
et détruire les formes d’organisation sur lesquelles se fondent ces 
résistances. La numérisation ne peut pas être simplement réap-
propriée et réorientée vers des buts différents.

Pour aller plus loin 

Brophy, Enda et Greig de Peuter (2014), « Labors of Mobility: Communi-
cative Capitalism and the Smartphone Cybertariat », dans Andrew Her-
man, Jan Hadlaw et Thom Swiss (dir.), Theories of the Mobile Internet: 
Materialities and Imaginaries, New York : Routledge.

Dias, Elizabeth (2009), « First Blood Diamonds, Now Blood Computers? », 
Time, 24 juillet, www.time.com 

Gleick, James (2011), The Information: A History, A Theory, A Flood, New 
York : Pantheon Books.

Sarkar, Saral (1999), Eco-Socialism or Eco-Capitalism? A Critical Analysis of 
Humanity’s Fundamental Choices, Londres : Zed Books. 

George Caffentzis est professeur émérite au département de philosophie 
de l’université du Southern Maine à Portland. Il est l’auteur de In Letters 
of Blood and Fire: Work, Machines, and the Crisis of Capitalism (pm Press, 
2013) et de No Blood for Oil! Essays on Energy, Class Struggle, and War 
1998-2016 (Autonomedia, 2017).



142 143

qu’elles ne sont plus clairement humaines selon nos normes 
présentes  » (Bostrom, 2003). Cette utilisation spécifique du 
substantif « post-humain  » ne doit pas être confondue avec 
l’usage plus culturel et philosophique du terme. Selon cette 
dernière acception, le fait de se positionner en tant que « sujet 
post-humain  » décentré permet de remettre en question les 
limites de l’anthropocentrisme humaniste, de la nomenclature 
masculiniste et des relations binaires telles que nature/culture, 
machine/humain.

Les transhumanistes pensent que d’ici  2045, la puissance 
cérébrale combinée de tous les êtres humains sera dépassée 
par les ordinateurs (Kurzweil, 2005 : 70). Ils et elles craignent 
cependant un monde dominé par des inventions d’ia superintel-
ligentes. Certains affirment même que la seule façon d’atténuer 
ce risque est que les humains eux-mêmes deviennent transhu-
mains. Ainsi Kurzweil estime-t-il que nous devrions empêcher 
l’essor de l’ia superintelligente en encourageant l’humanité à 
fusionner avec les machines. Cependant, les risques contre les-
quels les transhumanistes veulent prémunir le monde sont les 
mêmes que ceux que leurs solutions favorisent.

Les experts humanistes et chrétiens, et même Fukuyama, esti-
ment que l’« amélioration » technologique posera des questions 
morales si elle confère injustement à un individu un avantage sur 
un autre. Les théologiens, quant à eux, rejettent le transhuma-
nisme sur la base de la loi naturelle, toute tentative de modifier 
la condition humaine étant considérée comme un affront fait 
à Dieu. Le sociologue Nick Bostrom a introduit le terme de 
« risque existentiel » dans le contexte de technologies dange-
reuses comme l’ia. Il estime que la superintelligence est l’un des 
nombreux risques existentiels « dont l’issue défavorable annihi-
lerait la vie intelligente d’origine terrestre ou réduirait de façon 
permanente et radicale son potentiel  » (Frankish et Ramsey, 
2014 : 329). Quoi qu’il en soit, ce monde de la post-singularité 
est si éloigné de nous qu’il est encore impossible d’en évaluer 
les risques.

Pour aller plus loin

Humanity+ (World Transhumanist Association), www.humanityplus.org

Bostrom, Nick (2003), The Transhumanist FAQ: A General Introduction. Ver-
sion 2.1, Los Angeles : World Transhumanist Association. 

Bostrom, Nick (2005), «  In Defense of Posthuman Dignity  », Bioethics, 
vol. 19, no 3, p. 202-214. 

Cette fusion de l’humain et de la machine dans une « Singu-
larité » conduira à ce que l’on appelle l’ère « post-humaine », 
préfigurant par là même une transcendance vers le point Oméga, 
envisagé dès 1965 par le philosophe Teilhard de Chardin comme 
point de création d’une conscience collective ressemblant à 
Dieu. Au point Oméga, les humains pourront vivre indéfiniment, 
conquérir le cosmos et s’unir en conscience avec l’univers. Cette 
transformation est censée commencer par le téléchargement de 
l’esprit humain sur un ordinateur. En outre, les transhumanistes 
pensent que ce monde a un sens parce qu’il est mystique et 
magique, et que personne ne peut déterminer à quoi ressemblera 
l’univers une fois la Singularité atteinte.

Le transhumanisme part d’une croyance implicite dans le 
progrès scientifique rationnel. Ou encore dans le progrès pour 
le progrès. Un spécialiste a suggéré que «  le transhumanisme 
[était] une “foi séculière”, qui sécularise les motifs religieux tra-
ditionnels, d’une part, et dote la technologie d’une signification 
salvatrice, d’autre part » (Wolyniak, 2014 : 63). Cela découle 
de l’aspiration à transcender la condition humaine, la biologie 
actuelle des êtres humains étant considérée comme faible et 
incapable de répondre aux besoins de l’avenir. La question hau-
tement politique de savoir qui est habilité à définir les besoins 
futurs de l’humanité n’est pas posée ici.

Pourquoi certains chercheurs et scientifiques prônent-ils le 
transhumanisme, et pourquoi tant de personnes dans les sociétés 
capitalistes tardives ont-elles adopté ce discours ? Les huma-
nistes séparent traditionnellement les catégories de l’humain et 
de l’animal. En outre, ils mettent en avant «  la raison et l’au-
tonomie individuelle » dans la prise de décision. Cette idée de 
progrès peut être examinée sous deux angles. Le sociologue alle-
mand Max Weber souligne l’affinité culturelle du progrès avec la 
connaissance scientifique, et l’effet de celle-ci sur le développe-
ment de la société et des individus. À l’inverse, l’autre perspec-
tive est historique et repose sur la conviction que les humains ont 
toujours été engagés dans un projet de progrès technologique, et 
que cela fait partie de leur nature que d’« améliorer » leur propre 
vie, comme de s’emparer du premier outil (Toffoletti, 2007).

Les transhumanistes espèrent qu’en transcendant la biolo-
gie et en prenant le contrôle des processus naturels d’évolu-
tion, ils atteindront l’objectif final de devenir « post-humains ». 
La World Transhumanist Association définit le post-humain 
comme un être futur hypothétique, «  dont les capacités de 
base dépassent si radicalement celles des êtres humains actuels 



144 145

Villes intelligentes
Hug March

Mots clés : TIC, souveraineté technologique, transformation urbaine

La « ville intelligente » (smart city) est un concept ambigu qui 
influence profondément les débats sur la durabilité urbaine ainsi 
que les stratégies de compétitivité urbaine, tant dans le Nord 
global que dans le Sud global. Sa pierre angulaire est l’utilisation 
intensive et généralisée des technologies de l’information et de la 
communication (tic), dans le but d’améliorer la gestion urbaine 
et de renforcer sa durabilité.

S’il est impossible de présenter une liste exhaustive des villes, 
régions ou pays qui mettent en œuvre des plans de smart city, 
il est néanmoins intéressant de mentionner certains des cas les 
plus paradigmatiques. L’Europe a été une précurseuse dans le 
domaine de la ville intelligente, avec des villes comme Ams-
terdam60 ou Barcelone61 en tête du classement des villes intelli-
gentes ces dernières années. Si la plupart des stratégies de smart 
city visent à améliorer l’environnement bâti existant en ajoutant 
une « peau numérique » à la ville, on peut citer des villes intelli-
gentes construites de toutes pièces, comme Masdar aux Émirats 
arabes unis ou Songdo en Corée du Sud. Ce concept a non 
seulement eu un effet sur l’urbanisme du Nord global, mais il 
marque aussi profondément les débats d’urbanisme dans le Sud 
global. L’ampleur et l’ambition de la mission « Smart Cities » en 
Inde sont considérables, avec plus de 100 projets se développant 
dans tout le pays. Enfin et surtout, il est également important de 
mentionner que le concept commence à influencer l’urbanisme 
en Afrique.

60. Dorien Zandbergen et Sara Blom (réal.) (2015), Smart City: In Search of the 
Smart Citizen. Ce documentaire présente et analyse la conversion d’Amsterdam 
en une ville intelligente de renommée mondiale. Disponible sur www.gr1p.org

61. « Barcelona Ciudad Digital » (2017-2020) est une feuille de route élaborée 
par le conseil municipal de Barcelone pour utiliser la technologie et les data 
afin de fournir des services abordables et de meilleure qualité aux citoyens et 
citoyennes, tout en rendant le gouvernement plus participatif, transparent et 
efficace. Cette feuille de route met aussi l’accent sur la capacitation numérique 
pour lutter contre les inégalités, et sur l’innovation numérique pour répondre 
aux défis sociaux. Voir www.ajuntament.barcelona.cat/digital 

Frankish, Keith et William Ramsey (2014), The Cambridge Handbook of 
Artificial Intelligence, Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University 
Press.

Kurzweil, Ray (2005), The Singularity Is Near: When Humans Transcend Bio-
logy, New York : Viking.

Toffoletti, Kim (2007), Cyborgs and Barbie Dolls: Feminism, Popular Culture 
and the Posthuman Body, Londres : I. B. Tauris.

Wolyniak, Joseph (2014), « “The Relief of Man’s Estate”: Transhumanism, 
the Baconian Project, and the Theological Impetus for Material Salva-
tion », dans Calvin Mercer et Tracy J. Trothen (dir.), Religion and Transhu-
manism: The Unknown Future of Human Enhancement, Santa Barbara : 
Praeger.

Luke Novak a obtenu une licence en sociologie et en anthropologie. Son 
mémoire portait sur les risques existentiels liés au transhumanisme, à la 
singularité et à l’intelligence artificielle. Il est actuellement en doctorat 
en droit à l’université de Nouvelle-Galles-du-Sud à Sydney, en Australie, 
étudiant le croisement du droit et des technologies avancées, ainsi que 
les risques qu’elles engendrent.



146 147

veillance totale et d’un glissement vers une gouvernance urbaine 
autoritaire.

Au-delà des implications politico-économiques de la ville 
intelligente, les avantages environnementaux des tic urbaines 
doivent faire l’objet d’un examen critique. Les solutions de 
la ville intelligente visent à réduire la consommation d’eau et 
d’énergie, tout en limitant les émissions de manière efficace et 
rentable. Or, d’une part, les améliorations en matière d’efficacité 
peuvent conduire à une augmentation inattendue de l’utilisa-
tion des ressources, selon le paradoxe de Jevons. D’autre part, 
la production des technologies de la smart city peut engendrer 
des effets socio-environnementaux, découlant de la fabrication, 
de l’exploitation et de l’élimination des tic (par exemple, les 
conflits liés à l’extraction d’éléments rares, tels que les métaux 
critiques et les terres rares).

En bref, d’un point de vue critique, la ville intelligente pourrait 
être caractérisée comme un signifiant vide, creux et dépolitisé, 
construit à l’image du capital pour extraire les rentes urbaines 
et promouvoir la croissance économique. En d’autres termes, 
la ville intelligente peut être comprise comme une version de 
la modernisation écologique appliquée à l’échelle urbaine, aux 
antipodes d’une alternative post-développement. Cependant, ce 
qui est vraiment problématique avec la ville intelligente, ce ne 
sont pas les tic et les technologies intelligentes en elles-mêmes, 
mais l’économie politique qui sous-tend les imaginaires de la 
smart city – des imaginaires technocratiques et entrepreneuriaux, 
déterministes en matière de technologie, mais aussi a-spatiaux 
et pro-croissance. 

En réalité, il est possible d’envisager une subversion des tic 
et des technologies de la ville intelligente, qui se ferait de façon 
progressive, en partant d’initiatives citoyennes, et permettrait 
une émancipation. De nombreuses technologies de la ville intel-
ligente, telles que les compteurs intelligents, les capteurs, les 
réseaux intelligents ou les plates-formes ouvertes, pourraient 
être intéressantes pour une transition post-croissance, à condi-
tion qu’elles soient développées dans une logique d’open source 
par des coopératives, des petites et moyennes entreprises ou des 
organisations à but non lucratif, et qu’elles soient maintenues 
sous un contrôle public démocratique. En effet, les militants 
et militantes ont montré, par des expérimentations sur les tic, 
allant des applications de cartographie aux capteurs bricolés, 
qu’ils et elles avaient la capacité de s’approprier, de mettre en 
œuvre et d’adapter ces technologies, mais aussi la capacité de 

Grâce à la collecte continue de données précises sur le méta-
bolisme urbain, à travers l’utilisation généralisée d’applications 
mobiles, de capteurs, de compteurs et réseaux intelligents, de 
plates-formes de gestion intégrée et d’outils similaires, la ville 
intelligente promet une utilisation des ressources plus efficace 
et optimale, une diminution de la pollution urbaine et une 
meilleure qualité de vie. Les grands conglomérats de tic, les 
services publics et les sociétés de conseil internationales appa-
raissent comme des acteurs clés dans la mise en œuvre de la 
ville intelligente.

Cette version numérique rénovée de la modernisation éco-
logique à travers les tic présente de nombreux dangers pour 
une transition post-développement. Premièrement, les concep-
tions courantes de la ville intelligente dénotent un degré élevé 
de déterminisme technologique. L’utilisation intensive des tic 
est considérée, de façon acritique, comme un passage obligé 
qui assurerait automatiquement une meilleure qualité de vie 
pour toutes et tous. Par conséquent, dans l’imaginaire de la ville 
intelligente, le changement technologique est le moteur du chan-
gement social. Cette narration se caractérise généralement par 
une perspective ontologique qui présente les processus urbains 
socio-environnementaux comme des défis techniques et d’in-
génierie pouvant être résolus par des solutions technologiques. 
Alimentée par une grandiloquence dépolitisée, cette narration 
surestime la capacité transformative de la technologie tout en 
occultant les dimensions structurelles politico-économiques des 
problèmes socio-environnementaux urbains, tels que la pau-
vreté, la discrimination ou l’inégalité. Ce faisant, les déploie-
ments hégémoniques de la ville intelligente remplacent la quête 
de la justice socio-environnementale et du « droit à la ville » par 
celle de la démocratisation de la technologie. Deuxièmement, 
les technologies des villes intelligentes peuvent accentuer l’écla-
tement urbain, renforcer les relations de pouvoir inégales, et 
accroître les disparités sociales et l’exclusion de certains acteurs. 
Troisièmement, la ville intelligente peut être comprise comme 
un moteur permettant d’accélérer la circulation des capitaux 
et l’extraction de rentes par et pour les entreprises privées, 
en période de restructuration urbaine post-crise. Le contrôle 
monopolistique des technologies intelligentes par le secteur 
privé peut entraîner un blocage socio-technique empêchant la 
concrétisation de transitions socio-techniques alternatives plus 
égalitaires. Quatrièmement, on pourrait également considérer 
que cette situation se rapproche d’une dystopie urbaine de sur-



148

produire de nouvelles données pour mettre en place une poli-
tique de contestation socio-environnementale urbaine. D’autre 
part, les administrations locales concernées par les questions de 
souveraineté technologique commencent à élaborer des alterna-
tives aux villes intelligentes hégémoniques dirigées par les entre-
prises. Ces discours et pratiques alternatifs tournent autour de 
la redistribution collaborative de l’« intelligence » et ouvrent la 
voie à une transformation urbaine progressive, civique, démo-
cratique, coopérative, citoyenne et communautaire, qui ne serait 
ni contrôlée par les élites technocratiques et le capital, ni sou-
mise au fétichisme de la croissance économique perpétuelle.

Pour aller plus loin 

Glasmeier, Amy et Susan Christopherson (2015), « Thinking about Smart 
Cities », Cambridge Journal of Regions, Economy and Society, vol. 8, no 1, 
p. 3-12.

March, Hug (2018), « The Smart City and Other ict-Led Techno-Ima-
ginaries: Any Room for Dialogue with Degrowth? », Journal of Cleaner 
Production, vol. 197, no 2, p. 1694-1703. 

March, Hug et Ramon Ribera-Fumaz (2016), « Smart Contradictions: The 
Politics of Making Barcelona a Self-Sufficient City », European Urban and 
Regional Studies, vol. 23, no 4, p. 816-830.

Hug March enseigne à la faculté d’économie et de commerce de l’univer-
sité ouverte de Catalogne, en Espagne. Il est chercheur au sein du Labo-
ratoire de transformation urbaine et de changement global du Internet 
Interdisciplinary Institute (in3). Spécialiste en écologie politique urbaine, 
il s’intéresse au rôle de la technologie et de la finance dans la transfor-
mation socio-environnementale. Il a mené des recherches approfondies 
sur l’écologie politique du cycle de l’eau.

3. PLURIVERS  
DES PEUPLES : INITIATIVES 

TRANSFORMATRICES



151

Agaciro Agaciro 
Eric Ns. Ndushabandi et Olivia U. Rutazibwa

Mots clés : dignité, développement, Rwanda, décolonialité

Le fait d’avoir été privés d’estime de soi pendant si long-
temps nous a appris tout le sens de l’agaciro. L’agaciro 
consiste à créer de l’estime de soi. Cela n’est possible que si 
nous nous estimons tous les uns les autres. L’unité, le fait de 
se serrer les coudes et de se tenir mutuellement responsables 
signifie que nous assumons la responsabilité de l’agaciro…

– Paul Kagame, président du Rwanda

L’« agaciro » est un concept aux significations multiples, selon 
le contexte historique et géographique, et selon qu’il se réfère 
aux choses, aux personnes ou à leur interaction. Traduit le plus 
souvent par « valeur », « dignité » et « estime de soi » (Behuria, 
2016), l’agaciro parle des expériences concrètes vécues par le 
peuple rwandais.

Cette étude explore les moyens créatifs par lesquels le concept 
de dignité retrouve, à travers l’agaciro, une place centrale dans 
la pensée du développement et les pratiques sociales. Il examine 
dans quelle mesure ce concept constitue une alternative post-dé-
veloppement ou décoloniale au développement international 
hégémonique. Notre conclusion provisoire est qu’au Rwanda, 
le pouvoir symbolique associé à l’agaciro permet aux Rwandaises 
et Rwandais de se projeter en tant qu’agents premiers du déve-
loppement, plutôt qu’en tant que récipiendaires ou bénéficiaires. 
En considérant les différentes politiques pour lesquelles l’agaciro 
est invoqué, nous concluons que le potentiel de l’agaciro pour 
une pensée alternative radicale est réel, mais non automatique.

Beaucoup considèrent l’agaciro comme une attitude culturelle 
datant de l’époque précoloniale et pensent qu’il a été tempo-
rairement « perdu » pendant la colonisation (d’abord par l’Al-
lemagne, puis par la Belgique) et même après l’indépendance 
(1962), qui a mené à sa suppression totale pendant le génocide 
des Tutsis (1994). Depuis lors, le concept a non seulement été 
revisité et revalorisé dans les cultures populaire, urbaine et éli-
taire, mais il a aussi été consciemment traduit en idéologie et 



152 153

Que faut-il donc privilégier pour que l’agaciro soit déployé 
comme une philosophie alternative décoloniale ou autrement 
radicale ? Nous suggérons ici trois pistes liées à l’épistémologie, 
à l’ontologie et à la normativité, comme autant d’invitations à 
poursuivre la recherche et l’engagement.

La première concerne la nécessité de «  dé-silencier  » les 
connaissances qui portent sur le Sud global et qui en sont issues. 
Une cartographie systématique, qui constituerait une archive 
vivante de l’agaciro, contribuerait grandement à cet impératif. 
L’objectif devrait être de documenter les différentes interpréta-
tions et mises en œuvre de l’agaciro liées à la valeur intrinsèque 
de la dignité et de l’autonomie.

Deuxièmement, l’agaciro peut et doit être déployé pour « démy-
thifier » certaines de nos conceptions ontologiques concernant à 
la fois le développement et les relations internationales ou la soli-
darité. L’agaciro nous permet de remettre en question la méfiance 
avec laquelle nous avons tendance à accueillir les solutions locales, 
que nous soumettons invariablement à un critère occidental 
idéalisé – autrement dit, notre quasi-incapacité à concevoir la vie 
bonne pour le « Reste » en dehors de l’« Ouest ». L’agaciro, en tant 
qu’attention renouvelée portée à la dignité et à l’autodétermina-
tion qui en découle, invite à repenser radicalement la forme que 
pourrait prendre la solidarité internationale.

Enfin, il est impératif de relier normativement l’agaciro à un 
projet (im)matériel de « décolonialité  » et de confronter ses 
déploiements à une telle norme, tout en évitant de le glorifier 
simplement parce qu’il est une solution « locale ». Cela exige 
un examen constant pour déterminer dans quelle mesure l’in-
vocation de l’agaciro est la source d’une rupture avec l’inéga-
lité, l’oppression, l’exclusion ou la violence – ou, au contraire, 
de leur reproduction. Dans l’esprit de l’agaciro, cet exercice 
doit avant tout être mené par les personnes concernées. Cela 
implique de veiller à ce que l’agaciro ne soit pas réduit à une 
stratégie néolibérale de responsabilité individuelle pour la réus-
site entrepreneuriale, alors que le concept est aussi – et peut-
être d’abord – une réaffirmation radicale de la dignité et de la 
valeur indéniable de chaque individu, inscrit dans l’histoire, la 
communauté et l’environnement. Pour les acteurs externes, le 
déploiement décolonial de l’agaciro pourrait signifier que leur 
tâche principale est d’appliquer le test anticolonial à leurs enga-
gements (im)matériels avec le pays.

Depuis la fin du génocide, le processus de reconstruction du 
Rwanda est passé par la dénonciation du rôle de la gouvernance 

en mesures politiques – comme l’Agaciro Development Fund 
(Fonds de développement Agaciro) – après 1994, par le parti au 
pouvoir, le Front patriotique rwandais.

L’agaciro se manifeste par l’élaboration délibérée de politiques 
publiques visant à la fois les Rwandais du pays et la diaspora, 
ainsi que par son rôle indirect d’instrument de communica-
tion avec le reste du monde. L’Agaciro Development Fund a 
été proposé par les Rwandais lors du neuvième Umushyiki-
rano (Conseil de dialogue national) en 2011. Les Rwandais du 
pays et la diaspora ont été invités à verser des dons au fonds. 
Celui-ci a été lancé officiellement par le président Paul Kagame 
le 23 août 2012, comme un moyen de constituer une épargne 
publique pour atteindre l’autosuffisance, maintenir la stabilité en 
période de turbulences dans l’économie nationale, et accélérer 
les objectifs de développement socio-économique du Rwanda, 
qui incluent le financement de projets nationaux clés dans le 
cadre du programme gouvernemental Vision 2020. Le président 
Kagame a déclaré que la constitution de ce fonds devait être 
perçue comme un signe de dignité – quelque chose qui a été 
gagné et non donné par d’autres. Ce qui est important, ce n’est 
pas la somme d’argent, mais l’« idée » elle-même.

En tant que philosophie en construction, mais aussi en tant 
que politique publique promouvant des solutions locales, l’aga-
ciro n’incarne pas automatiquement une alternative radicale à 
la pensée et à la pratique du développement international. Cela 
reste cependant possible. 

Lorsqu’on lui a demandé comment l’idée d’agaciro influençait 
sa pensée et son comportement, l’ancienne ministre des Affaires 
de la Communauté d’Afrique de l’Est, Valentine Rugwabiza, 
a donné l’exemple de l’intention du Rwanda de supprimer le 
marché des vêtements de seconde main dans la région, un mar-
ché qui va, selon elle, à l’encontre de la conception de la dignité 
véhiculée par l’agaciro. Comme le montre cet exemple, consi-
dérer que l’agaciro constitue automatiquement une alternative 
post-développement ne va pas de soi, et il reste des problèmes à 
résoudre avant que cela puisse être le cas. Dans un tel contexte, 
il pourrait s’agir d’une simple transposition des tendances du 
marché libéral imposées par l’Occident à un marché imposé et 
mis en œuvre localement. D’un autre côté, la simple contestation 
de la « mentalité des restes », même si elle ne se situe à ce stade 
qu’au niveau discursif ou symbolique, remet fondamentalement 
en cause, à travers le déploiement de la notion de dignité, la 
volonté de « rattraper l’Occident ».



154 155

Agdals Agdals
Pablo Domínguez et Gary J. Martin

Mots clés : gestion communautaire des ressources, patrimoine, résilience, 
Maghreb, Méditerranée

« Agdal » – au pluriel igudlan/igdalen, ou plus communément 
agdals  – est un terme d’origine tamazight, c’est-à-dire de la 
famille linguistique amazighe/berbère d’Afrique du Nord. Il 
fait principalement référence à un type de gestion commu-
nautaire des ressources, qui inclut une restriction temporaire 
de l’utilisation de ressources naturelles spécifiques sur un ter-
ritoire défini, dans l’intention de maximiser leur disponibilité 
durant les périodes de besoin critiques (Auclair et al., 2011). 
Les agdals pastoraux dans le Haut-Atlas marocain, où les bergers 
ne peuvent amener leurs troupeaux que pendant une période 
convenue collectivement, en sont un exemple parlant. Les agdals 
peuvent également être des zones arboricoles, comme les forêts 
d’arganiers (Argania spinosa) dans l’Ouest du Maroc, où l’ac-
cès est interdit pendant la saison de mûrissement des fruits, 
avant la récolte. Les restrictions relatives aux agdals s’appliquent 
plus largement aux terres agricoles, aux champs d’algues, aux 
cultures de plantes fourragères et médicinales, aux vergers et 
aux sites sacrés, entre autres, dans les basses terres côtières, les 
montagnes, les oasis et même les zones urbaines.

L’analyse des agdals révèle des avantages à la fois biologiques 
et sociaux par rapport à d’autres approches de gestion des terres. 
Les agdals favorisent une répartition relativement équitable des 
bénéfices tirés des ressources naturelles, grâce à la prise de déci-
sion collective et la reconnaissance de droits d’accès communs, 
et ils sont régis par des institutions locales qui établissent des 
règles d’usage. Les agdals maximisent la production annuelle 
de biodiversité, culturellement importante, et maintiennent la 
viabilité de l’extraction des ressources sur le long terme, ce qui 
se traduit par des écosystèmes plus riches en biodiversité et plus 
résilients que d’autres qui se situent dans des contextes géo-
graphiques similaires, mais qui ne sont pas gérés de manière 
communautaire. Par exemple, les agdals pastoraux sont géné-
ralement ouverts aux troupeaux d’animaux domestiques à la 

coloniale et des deux derniers régimes, qui ont détruit les rela-
tions entre les citoyens rwandais.

L’agaciro est synonyme de valeur, d’estime de soi et de dignité, 
et, de différentes manières, il est délibérément mis en œuvre par 
le biais de la politique publique dans le Rwanda contemporain. 
Au cœur de cette idée se trouve une invitation à la co-création, 
l’appropriation, la subversion, la réinterprétation et la négocia-
tion constantes de ce que pourrait et devrait impliquer le fait de 
replacer la dignité au centre des relations nationales et interna-
tionales, communales et intercommunales. C’est un appel qui 
transcende le contexte rwandais, mais l’expérience rwandaise 
peut nous apprendre beaucoup à cet égard.

Pour aller plus loin

Agaciro Development Fund, www.agaciro.rw

Rwanda Day, www.rwandaday.org 

Behuria, Pritish (2016), « Countering Threats, Stabilising Politics and Sel-
ling Hope: Examining the “Agaciro” Concept as a Response to a Critical 
Juncture in Rwanda », Journal of Eastern African Studies, vol. 10, no 3, 
p. 434-451.

Hasselskog, Malin, Peter J. Mugume, Eric Ns. Ndushabandi et Isabell 
Schierenbeck (2016), « National Ownership and Donor Involvement: An 
Aid Paradox Illustrated by the Case of Rwanda », Third World Quarterly, 
vol. 38, no 8, p. 1816-1830.

Rutazibwa, Olivia U. (2014), « Studying Agaciro: Moving Beyond Wilsonian 
Interventionist Knowledge Production on Rwanda », Journal of Interven-
tion and Statebuilding, vol. 8, no 4, p. 291-302.

Uwizeye, Annette (réal.) (2011), Agaciro Documentary Film, www.youtube.com 

Eric Ns. Ndushabandi est directeur de l’Institut de recherche et de dia-
logue pour la paix de Kigali, au Rwanda, un groupe de réflexion indépen-
dant qui a développé une école de débat pour les jeunes. Il enseigne les 
sciences politiques à l’université du Rwanda. Ses recherches portent sur 
les initiatives locales de reconstruction de l’État-nation dans un contexte 
post-génocide, et sur l’éducation politique et civique à travers l’ingando 
(camp de solidarité) et l’itorero (leadership traditionnel).

Olivia U. Rutazibwa est maîtresse de conférences à la London School 
of Economics and Political Science, au Royaume-Uni. Ses recherches 
portent sur les relations internationales vernaculaires ; les conceptions 
décoloniales de la solidarité mondiale ; le développement des philoso-
phies et des pratiques d’autodétermination à travers l’agaciro et le Black 
Power  ; et le rétablissement de l’autonomie au Somaliland. Elle a été 
rédactrice et journaliste spécialiste de l’Afrique pour le magazine Mon-
diaal Nieuws, dont le siège est situé à Bruxelles.



156 157

socio-écologiques dans divers environnements. Après avoir fait 
l’objet d’études universitaires intensives au début du 21e siècle, 
les agdals sont régulièrement évoqués comme un modèle de 
conservation de la nature et d’utilisation durable, fondé sur 
« les connaissances, les innovations et les pratiques des commu-
nautés autochtones et locales qui incarnent des modes de vie 
traditionnels », pour reprendre les termes de la Convention sur 
la diversité biologique.

Les agdals sont des hauts lieux de biodiversité, non seulement 
en tant que riches réservoirs de faune et de flore, mais aussi en 
tant que zones fortement menacées par l’expansion des espaces 
agricoles privatisés, l’intensification du pâturage, l’exode rural, 
la transformation des mentalités culturelles et le changement cli-
matique. Les agdals pastoraux et forestiers jouent un rôle majeur 
en tant que zones importantes pour les plantes (zip) dans le 
Haut-Atlas marocain, car ils abritent un grand nombre d’espèces 
végétales endémiques en voie de disparition et utiles à l’humain.

La prise de conscience de l’importance des agdals conduit 
actuellement à leur intégration dans des projets communau-
taires de restauration culturelle et écologique. Ces projets sont 
pilotés – bien qu’avec le financement et le soutien d’institu-
tions externes – par des associations locales qui cherchent soit à 
défendre les agdals existants, soit à appliquer le principe de ges-
tion communautaire à des zones dégradées, sur la base de l’in-
terdiction temporaire de l’utilisation des ressources. Ce début de 
renaissance est motivé par des préoccupations pratiques concer-
nant l’érosion et d’autres problèmes environnementaux, ainsi 
que par un intérêt plus large pour la restauration de l’identité 
culturelle et des paysages.

Bien que les agdals ne bénéficient généralement pas d’une 
reconnaissance gouvernementale explicite – et qu’ils ne soient 
guère pris en compte dans les plans nationaux d’agriculture et 
de préservation de l’environnement –, la prise de conscience des 
avantages bioculturels de ces zones gérées de manière commu-
nautaire peut influencer la politique publique en matière d’uti-
lisation durable des terres.

Dans leurs multiples manifestations – comme faits culturels, 
comme territoires gérés par la communauté et même comme 
espaces verts urbains –, les agdals restent ancrés dans un contexte 
humain et géographique spécifique. Les initiatives visant à les 
recréer ou à les imposer en dehors de ce cadre seraient inap-
propriées, mais ils restent une alternative viable dans des zones 
spécifiques du Maghreb, et sont une source d’inspiration pour 

fin du printemps ou au début de l’été, lorsque la plupart des 
plantes pâturées ont terminé leur cycle de reproduction, ce qui 
permet d’éviter la dégradation observée dans les pâturages en 
accès libre au Maghreb. 

Cependant, se concentrer uniquement sur le côté productif 
des agdals ne permettrait pas d’en présenter une image com-
plète. Plus qu’un simple outil agroéconomique, l’agdal est un 
élément culturel autour duquel tourne tout un système de réfé-
rences sacrées, éthiques, esthétiques et autres références symbo-
liques, qui fait de l’agdal le reflet fidèle d’une culture amazighe 
montagnarde et l’élève au rang de fait social total. En effet, la 
régulation rituelle constituait autrefois une part importante du 
système de l’agdal. Ces rituels consistaient notamment à faire 
annoncer et légitimer les interdictions annuelles relatives à l’ag-
dal par des descendants de saints, ou encore à leur remettre des 
offrandes telles que des sacs de céréales, du beurre, du couscous 
et des sacrifices de bétail. Les descendants partageaient à leur 
tour ces produits avec tous les autres invités et distribuaient la 
baraka entre les personnes participant au rituel.

L’existence des agdals est supposée ancienne  ; leur origine 
remonterait aux sociétés amazighes implantées dans la région 
depuis plusieurs milliers d’années (Auclair et al., 2011 ; Navarro 
et al., 2017). Les agdals ont vraisemblablement persisté et se sont 
continuellement renouvelés au fil du temps, en Afrique du Nord 
et au Sahara, en s’adaptant à diverses situations économiques, 
environnementales et politiques. Le terme « agdal » a également 
été utilisé dans de nouveaux contextes, y compris dans des 
centres urbains en pleine expansion démographique, comme 
Rabat ou Marrakech. Dans cette dernière ville, le terme aurait 
pu commencer à être appliqué au domaine situé au sud de la 
médina, après sa restauration par la dynastie alaouite (17e siècle) 
– des jardins imaginés et créés par la dynastie des Almohades au 
12e siècle (Navarro et al., 2017).

Bien que les jardins de l’Agdal à Marrakech aient acquis une 
notoriété importante – ils ont été inscrits au patrimoine mondial 
de l’unesco en 1985 –, les agdals ruraux sont plus pertinents 
dans le contexte actuel, malgré une méconnaissance générale 
de leur existence. Ils sont les prototypes de l’aire du patrimoine 
autochtone et communautaire (Indigenous and Community 
Conserved Area) au Maghreb. Ils jouent un rôle fondamen-
tal dans le maintien du patrimoine culturel, tant immatériel 
que matériel – des cérémonies rituelles aux agro-écosystèmes 
traditionnels –, tout en renforçant la résilience des systèmes 



158 159

AgroécologieAgroécologie
Víctor M. Toledo

Mots clés : agroécologie, agriculture soutenable, systèmes alimentaires, crise 
socio-écologique

L’agroécologie constitue un domaine de connaissance émer-
gent qui propose des solutions aux graves problèmes d’envi-
ronnement et de production alimentaire causés dans le monde 
entier par l’agriculture moderne ou industrialisée et l’agrobu-
siness. L’agroécologie est une « discipline hybride  », car elle 
combine des connaissances issues des sciences naturelles et des 
sciences sociales. Elle adopte une perspective multidisciplinaire, 
dans la lignée de la « science post-normale ». Elle se veut une 
connaissance appliquée, mais aussi un exemple de recherche 
participative. En tant que forme de pensée critique, l’agroéco-
logie s’attache à contester non seulement les inégalités sociales, 
mais également les perturbations environnementales. Les uni-
versitaires identifient trois sphères ou dimensions formant une 
sorte de « Sainte-Trinité »  : la recherche scientifique en éco-
logie et en agronomie ; les pratiques agricoles empiriques ; et 
la nécessité d’élaborer une approche avec et pour les mouve-
ments sociaux ruraux. Au cours des deux dernières décennies, 
le nombre de publications et d’initiatives que les gens décrivent 
comme « agroécologiques » a augmenté de manière exponen-
tielle. De même, le nombre de mouvements sociaux et politiques 
faisant de l’agroécologie leur objectif principal a connu une forte 
croissance.

Alors que les dimensions scientifique et pratique de l’agroé-
cologie font référence respectivement aux domaines cognitif 
et technique, la troisième dimension est liée aux mouvements 
sociaux et aux actions politiques des communautés paysannes. 
De nombreux acteurs (notamment des paysans, des ménages 
ruraux, des populations autochtones, des travailleurs ruraux 
sans terres – hommes et femmes) utilisent l’agroécologie comme 
un outil pour la revendication et la défense de leurs territoires 
et de leurs ressources naturelles, de leurs modes de vie et de 
leur patrimoine bioculturel. Les innombrables syndicats pay-
sans d’échelle nationale, situés principalement en Amérique 
latine, en Inde et en Europe, en sont des exemples. La coalition 

les défenseurs et défenseuses de la gestion communautaire des 
ressources naturelles dans le bassin méditerranéen et dans le 
monde entier.

Pour aller plus loin

Global Diversity Foundation, www.global-diversity.org

Auclair, Laurent, Patrick Baudot, Didier Genin, Bruno Romagny et Romain 
Simenel (2011), « Patrimony for Resilience: Evidence from the Forest 
Agdal in the Moroccan High Atlas Mountains  », Ecology and Society, 
vol. 16, no 4.

Auclair, Laurent et Mohamed Alifriqui (dir.) (2012), Les Agdals du Haut-
Atlas marocain : savoirs locaux, droits d’accès et gestion de la biodiversité, 
Rabat et Marseille : ircam et ird.

Domínguez, Pablo (réal.) (2019), Agdal: Voices of the Atlas.

Domínguez, Pablo, Francisco Zorondo-Rodríguez et Victoria Reyes-García 
(2010), « Relationships between Religious Beliefs and Mountain Pas-
ture Uses: A Case Study in the High Atlas Mountains of Marrakech, 
Morocco », Human Ecology, vol. 38, no 3, p. 351-362.

Navarro, Julio, Fidel Garrido et Íñigo Almela (2017), «  The Agdal of 
Marrakesh (Twelfth to Twentieth Centuries): An Agricultural Space for 
Caliphs and Sultans. Part 1: History », Muqarnas, vol. 34, p. 23-42. 

Pablo Domínguez, anthropologue de l’environnement, a étudié les popu-
lations amazighes du Haut-Atlas et leurs systèmes de gestion communau-
taire des ressources naturelles. Il s’intéresse maintenant à la façon dont 
le concept de patrimoine peut promouvoir ou dévaloriser les agdals et 
autres systèmes de communs en Espagne, en France, en Italie, en Afrique 
de l’Est et en Amérique latine. Il enseigne au Laboratoire de géographie 
de l’environnement (geode) de l’université de Toulouse en France, et à 
l’Institut des sciences et technologies de l’environnement de l’université 
autonome de Barcelone, en Espagne.

Gary Martin a travaillé dans le domaine de la conservation et de l’ethno-
botanique pendant plus de 35 ans dans une cinquantaine de pays. Il est 
directeur de la Global Diversity Foundation à l’université d’Oxford, et a 
été maître de conférences à l’École d’anthropologie et de conservation 
de l’université du Kent, au Royaume-Uni.



160 161

D’un point de vue épistémologique, l’évolution de la pen-
sée agroécologique constitue un processus très intéressant. Sa 
principale innovation épistémologique a été le « dialogue inter-
culturel », par lequel les chercheurs reconnaissent les formes de 
connaissances ancrées dans l’esprit des agriculteurs tradition-
nels. On considère que ces connaissances locales, traditionnelles 
ou autochtones constituent une « mémoire ou sagesse biocultu-
relle », transmise oralement depuis des centaines de générations. 
Ces connaissances non scientifiques sont utilisées par les peuples 
autochtones depuis des milliers d’années pour produire des ali-
ments et d’autres matières premières. Pour cette raison, certains 
auteurs définissent l’agroécologie comme une approche trans-
culturelle et participative orientée vers l’action. Certains consi-
dèrent également l’agroécologie comme une nouvelle expression 
de la recherche-action participative, un mouvement porté par 
des chercheurs critiques en sciences sociales, qui est apparu 
durant les années 1970 dans ce que l’on appelle le tiers-monde, 
en tant qu’approche innovante promouvant un changement 
vers l’émancipation. En reconnaissant les cosmovisiones (visions 
du monde), les connaissances et les pratiques traditionnelles 
comme bases pour l’innovation scientifique et technique, les 
agroécologistes mettent en pratique les concepts de « dialogue 
interculturel » et de « coproduction de connaissances ».

La majeure partie de la production agricole mondiale continue 
d’être générée par des paysans, ou petits exploitants tradition-
nels, dont on estime qu’ils seraient entre 1,3 et 1,6 milliard. 
Leurs savoirs et pratiques agricoles sont le fruit de plus de 
10 000 ans de tradition et d’expérimentation. L’Organisation 
des nations unies pour l’alimentation et l’agriculture a reconnu 
que la majeure partie des denrées alimentaires destinées à nour-
rir les quelque 7 milliards d’êtres humains sont produites par de 
petits exploitants familiaux. Elle en a pris acte en déclarant 2014 
« année internationale de l’agriculture familiale ». Une étude 
réalisée en 2009 par l’organisation non gouvernementale inter-
nationale grain a confirmé que non seulement les paysans ou 
petits exploitants agricoles produisent la plupart des aliments 
que consomment les humains à travers le monde, mais encore 
qu’ils réalisent cet exploit sur pas plus de 25 % de la surface 
agricole totale, dans des parcelles de 2,2 hectares en moyenne. 
Les trois quarts restants de la surface agricole totale sont déte-
nus par 8 % des producteurs agricoles, incluant des propriétaires 
de surfaces agricoles de taille moyenne, grande et très grande 
(par exemple des haciendas ou des latifundia), mais aussi des 

la plus connue est La Vía Campesina62, une alliance mondiale 
de quelque 200 millions d’agriculteurs et d’agricultrices, com-
prenant environ 182 organisations locales et nationales dans 
81 pays d’Afrique, d’Asie, d’Europe et d’Amérique. Ce mou-
vement défend l’agriculture soutenable à petite échelle, comme 
moyen de promouvoir la justice sociale et la dignité. Il s’oppose 
fermement à l’agriculture contrôlée par les grandes entreprises, 
qui détruit les personnes et la nature.

En Amérique latine, la pratique de l’agroécologie inclut des 
recherches scientifiques et techniques menées en étroite asso-
ciation avec des mouvements ruraux sociaux et politiques – une 
tendance qui a connu une expansion sans précédent dans de 
nombreux pays de la région. L’agroécologie est entrée dans les 
pratiques de dizaines de milliers de foyers paysans, que ce soit 
sous l’effet de mouvements sociaux ou de la mise en œuvre de 
politiques publiques. On observe des avancées extraordinaires 
au Brésil, à Cuba, au Nicaragua, au Salvador, au Honduras, au 
Mexique et en Bolivie, et des succès modérés en Argentine, au 
Venezuela, en Colombie, au Pérou et en Équateur.

À ses débuts, l’agroécologie était conçue comme un simple 
domaine technique axé sur l’application de notions et de prin-
cipes écologiques pour la conception de systèmes agricoles sou-
tenables. Cependant, au fur et à mesure de son développement, 
cette approche a évolué vers une intégration plus explicite de 
concepts et de méthodes issus des sciences sociales et traitant 
de questions culturelles, économiques, démographiques, insti-
tutionnelles et politiques. La tendance dominante de l’agroé-
cologie en Amérique latine est l’«  agroécologie politique  ». 
Cette pratique de l’agroécologie reconnaît que la soutenabilité 
de l’agriculture ne peut pas être atteinte simplement par des 
innovations techniques de nature environnementale ou agro-
nomique, mais nécessite un changement institutionnel dans les 
relations de pouvoir, impliquant la prise en compte de facteurs 
sociaux, culturels, agricoles et politiques.

62. La Vía Campesina (« La Voie paysanne ») a été fondée en 1993 par des 
organisations paysannes d’Europe, d’Amérique latine, d’Asie, d’Amérique du 
Nord et d’Afrique. Elle se présente comme un « mouvement international qui 
rassemble des organisations paysannes de petits et moyens producteurs, des 
travailleuses et des travailleurs agricoles, des femmes vivant en milieu rural et 
des communautés autochtones ». La Vía Campesina est une coalition de plus de 
182 organisations qui défend une agriculture soutenable reposant sur les exploi-
tations familiales. On doit à ce collectif le terme de « souveraineté alimentaire ». 
Voir www.viacampesina.org 



162 163

Amour queerAmour queer
Arvind Narrain

Mots clés : queer, transformation, identité, amour, politique lgbti

L’amour est une émotion qui ne peut être domestiquée ni par 
le marché, ni par la famille ou la communauté, ni par la science 
médicale ou la religion, ni par la nation. L’amour a plutôt cette 
propriété indéfinissable qui la rapproche de la folie, que les Grecs 
appelaient « manie », et qui peut pousser une personne à défier la 
tradition et à briser les orthodoxies. Un acte d’amour est suscep-
tible de renverser l’ordre établi. Cette idée d’un amour subversif 
est au cœur du mouvement queer. Le mot « queer » porte en lui 
une remise en cause des normes de genre et de sexualité. S’il 
s’agit pour certaines et certains d’une conception renouvelée de 
l’amour et des relations, d’autres y voient un bouleversement juri-
dique, politique et sociétal, une manière de contester notre façon 
d’habiter le monde. Ce mouvement inclut les personnes margi-
nalisées et/ou celles qui choisissent de se démarquer des schémas 
de l’ordre social hétéronormé. Le potentiel radical de l’amour 
queer apparaît à travers les slogans scandés dans le monde entier 
lors des manifestations en faveur des « fiertés », tels que « le droit 
d’aimer », « l’amour est un droit humain » ou « ne criminalisez 
pas l’amour ». La politique queer ne se limite pas à la politique en 
faveur des lgbti – lesbiennes, gays, personnes bisexuelles, trans-
genres ou intersexes. Elle va au-delà de l’identité et ne se cantonne 
pas à un enjeu unique. Le queer est marqué, comme le souligne 
Leela Gandhi (2006), par une « capacité d’affinités radicales », et 
constitue une base à partir de laquelle la portée idéologique de 
la politique lgbti est étendue pour inclure « des affinités impro-
bables avec les étrangers, les parias et les outsiders ».

Cette forme d’amour radical s’exprime à travers les vies de 
milliers de gens qui choisissent d’aimer la personne de leur choix, 
allant ainsi à l’encontre des dogmes religieux, des conventions 
sociétales et des attentes familiales. L’amour homosexuel est si 
menaçant pour l’ordre social établi que certaines familles pré-
fèrent tuer les amoureuses et les amoureux plutôt que de laisser 
s’épanouir l’amour. En Inde, parmi les martyrs figurent Ilava-
rasan, un jeune homme dalit (intouchable) tué pour avoir osé 
épouser une femme de caste supérieure, Divya  ; et Rizwanur 
Rahman, un musulman tué pour avoir osé être tombé amoureux 
d’une jeune femme hindoue, Priyanka Todi. Un couple lesbien, 

entreprises et des firmes, qui adoptent généralement le modèle 
de production agro-industriel.

Les agroécologistes travaillent principalement, mais pas 
exclusivement, avec les petits agriculteurs, les communautés 
paysannes et les peuples autochtones, pour l’amélioration des 
systèmes alimentaires, la justice agraire et l’émancipation des 
populations rurales. De fait, pour surmonter la crise du monde 
contemporain industriel et technocratique, nous avons besoin de 
systèmes de production alimentaire respectueux de l’environne-
ment, des cultures rurales et de la santé humaine. L’agroécologie 
est donc un instrument scientifique, technique, interculturel et 
sociopolitique de première importance pour faire face aux crises 
écologiques et sociales du monde contemporain, en quête d’une 
modernité post-industrielle et alternative.

Pour aller plus loin

AgriCultures Network, www.magazines.agriculturesnetwork.org

Sociedad Científica Latinoamericana de Agroecología (socla), www.socla-
global.com 

Altieri, Miguel A. et Víctor M. Toledo (2011), « The Agroecological Revo-
lution in Latin America: Rescuing Nature, Ensuring Food Sovereignty 
and Empowering Peasants », The Journal of Peasant Studies, vol. 38, no 3, 
p. 587-612.

Méndez, V. Ernesto, Christopher M. Bacon, Roseann Cohen et Stephen R. 
Gliessman (dir.) (2015), Agroecology: A Transdisciplinary, Participatory and 
Action-oriented Approach, Boca Raton : crc Press.

Toledo, Víctor M. et Narciso Barrera-Bassols (2008), La memoria biocultural: 
la importancia ecológica de las sabidurías tradicionales, Barcelone : Icaria 
Editorial.

Víctor M. Toledo travaille à l’Institut de recherche sur les écosystèmes et 
la soutenabilité de l’université nationale autonome du Mexique (unam). 
Il se concentre sur l’étude de l’agroécologie, des sociétés soutenables, et 
des relations entre les cultures autochtones et leur environnement naturel 
(ethnoécologie). Il est l’auteur de plus de 200 publications scientifiques, 
dont une vingtaine de livres.

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



164 165

autant. Les profondes convictions morales de Chelsea n’ont pas 
seulement une dimension publique et extérieure, mais aussi une 
dimension privée et intérieure. Elle reconnaît que quelque chose 
ne va pas dans le monde tel qu’il existe, mais aussi que quelque 
chose ne va pas dans « ce qu’elle est ».

Dans le monde capitaliste, le repli sur le privé et la vie person-
nelle est une attitude par défaut pour de nombreuses personnes 
décontenancées par les forces qui perpétuent l’injustice à l’échelle 
mondiale. Mais il est vital de passer de la dimension intime de 
l’amour et de la sexualité à un amour public transformation-
nel, comme le montre Manning. Dans le monde contemporain, 
l’existence même de la vie, humaine et non humaine, se trouve 
menacée. Une politique qui prend au sérieux la criminalisation de 
l’érotique doit affronter ce système social qui domine et asservit la 
nature. Une politique queer doit tisser des alliances, de manière 
proactive, avec la lutte commune contre toute forme de dévelop-
pement qui marginalise simultanément les queers, les femmes, les 
personnes noires, les dalits et les autres êtres opprimés.

Pour aller plus loin 

Gaard, Greta (1997), « Toward a Queer Ecofeminism », Hypatia, vol. 12, 
no 1, p. 114-137. 

Gandhi, Leela (2006), Affective Communities: Anticolonial Thought, Fin-de-
Siècle Radicalism, and the Politics of Friendship, Durham (États-Unis)  : 
Duke University Press.

Gupta, Alok et Arvind Narrain (dir.) (2011), Law Like Love: Queer Perspec-
tives on Law, New Delhi : Yoda Press.

Narrain, Arvind (2017), « Imagining Utopia: The Importance of Love, 
Dissent and Radical Empathy », dans Ashish Kothari et K. J. Joy (dir.), 
Alternative Futures: India Unshackled, Delhi : AuthorsUpfront.

Narrain, Arvind et Vinay Chandran (2016), Nothing to Fix: Medicalisation 
of Sexual Orientation and Gender Identity, Thousand Oaks et New Delhi : 
sage Publishing et Yoda Press.

Tóibín, Colm (1997), « A Whale of a Time  », London Review of Books, 
vol. 19, no 19, p. 25-28.

Arvind Narrain est l’un des membres fondateurs de l’Alternative Law 
Forum à Bangalore, en Inde. Il travaille actuellement à Genève en tant que 
directeur d’arc International sur les questions des droits des lgbti dans 
la législation et la politique internationales. Il est notamment l’auteur de 
Queer: “Despised Sexualities” and Social Change (Books for Change, 2004), 
et il a codirigé les ouvrages Because I Have a Voice: Queer Politics in India 
(Yoda Press, 2005) et Law Like Love: Queer Perspectives on Law.

Swapna et Sucheta, de Nandigram, ont préféré se suicider plutôt 
que d’être forcées à vivre l’une sans l’autre. En remettant en ques-
tion les codes sociaux, ces amoureuses et ces amoureux rendent 
l’ordre social plus perméable et jettent les bases d’un monde plus 
égalitaire où les différences de race, de religion et de caste cesse-
raient d’avoir de l’importance.

La politique queer vise à briser les normes rigides et oppressives 
liées au genre et à la sexualité, qui font l’objet d’une codification 
à travers des institutions sociales aussi diverses que le mariage, 
la famille, la loi et le corps médical. Le projet politique queer 
consiste également à défendre une vision élargie de la transforma-
tion sociale, qui trouve ses racines dans le désir intime de deux ou 
plusieurs personnes dont l’envie d’être ensemble est si farouche 
qu’elles sont amenées à braver les contraintes sociales.

L’amour queer implique également la culture d’une sensibilité, 
laquelle permet d’aller au-delà de l’amour exclusif d’une seule 
autre personne, pour compatir à la souffrance d’inconnus. Aimer 
une personne indépendamment du genre ou de la sexualité et 
éprouver de l’empathie pour des causes apparemment éloignées 
sont parfois deux aspects croisés de l’amour. L’un des exemples 
de cette forme d’amour nous est donné par le révolutionnaire 
irlandais Roger Casement, dont les passions ne comprenaient 
pas seulement les relations sexuelles avec les hommes, mais aussi 
un profond souci de justice pour les Congolais qui subissaient la 
brutalité des hommes du roi Léopold. De même, il se préoccupait 
du sort des tribus autochtones d’Amazonie opprimées par les 
puissances coloniales. Outre sa lutte pour la liberté de l’Irlande, 
Casement a documenté ces formes de souffrance dans deux rap-
ports pionniers sur les droits humains, tout en continuant à avoir 
des relations sexuelles avec des hommes.

Dans le monde contemporain, une autre figure remarquable 
est le soldat Bradley Manning, membre loyal de l’armée états-
unienne, devenu l’un de ses plus courageux dissidents. Au cours 
de son cheminement de soldat à lanceur d’alerte, Manning est 
également passé du genre masculin (Bradley) au genre féminin 
(Chelsea). En tant que Chelsea Manning, elle a risqué l’empri-
sonnement après avoir publié des documents confidentiels sur des 
actions militaires brutales, poussée par un rare sentiment d’em-
pathie pour les Irakiens en tant qu’êtres humains.

Si son acte public de lancement d’alerte – un acte caracté-
ristique d’un amour profond – était important, la décision de 
Manning d’exprimer son intime vérité en exigeant d’être recon-
nue comme une femme et non comme un homme l’était tout 



166 167

Dette 
souveraine

partie intégrante des cycles économiques longs. Par conséquent, 
un mécanisme est nécessaire pour déterminer quels sont les 
éléments qui motivent la mise sous séquestre et comment pro-
céder à leur encontre. Une préoccupation récurrente dans la 
littérature sur cette question est de savoir à quel moment on 
déclare – mais aussi qui peut déclarer – qu’un débiteur ne peut 
plus être facturé, qu’il y a un moratoire, que le paiement a été 
suspendu et qu’un processus de restructuration des dettes a été 
engagé. Dans l’idéal, tous les créanciers devraient suspendre 
simultanément le recouvrement des créances pendant que l’on 
s’accorde sur le réaménagement du calendrier des paiements. 
Cela implique qu’aucun créancier ne peut quitter cette liste, ce 
qui signifie qu’il n’y a pas de resquilleurs.

Qui décide qu’un pays n’est pas en mesure de remplir ses obli-
gations ? Il s’agit d’une question fondamentalement éthique. S’il 
existe un contrat qui engage le débiteur à payer et si le principe 
de pacta sunt servanda est appliqué, alors, face à des prévisions 
économiques houleuses, l’État prêteur peut demander une res-
tructuration de la dette avant même d’être confronté à une crise 
de paiement. Cette option permet d’éviter une aggravation de la 
crise, qui affecte fortement les conditions économiques, sociales, 
voire environnementales du pays endetté. Sur la base de cette 
décision, le Tribunal international d’arbitrage de la dette souve-
raine apparaît comme le moyen de résoudre cette situation de 
manière transparente, sans parti pris et en respectant les règles 
minimales de l’État de droit.

Les principes de base pour le fonctionnement du Tribunal 
sont les suivants :

- Le paiement de la dette extérieure ne peut être, à aucun 
moment, une entrave au développement humain ou une menace 
pour l’équilibre environnemental. L’objectif est la création d’un 
système économique plus stable et équitable qui se traduise par 
des bénéfices pour l’ensemble de l’humanité. Ce système doit 
inclure la taxe Tobin pour freiner les flux spéculatifs et mettre fin 
aux paradis fiscaux – pour ne citer que deux actions indispen-
sables à la construction d’une autre économie pour une autre 
civilisation.

- Il est inacceptable, dans le cadre du droit international, que 
les accords de dette extérieure soient des instruments de pres-
sion politique, permettant à un État prêteur ou à une instance 
contrôlée par les États prêteurs – le Fonds monétaire internatio-
nal (fmi) et/ou la Banque mondiale – d’imposer des conditions 
insoutenables à un État endetté.

Arbitrage de la dette 
souveraine

Óscar Ugarteche Galarza

Mots clés : accords monétaires internationaux, emprunts internationaux, dette, 
faillite, liquidations

Reconnaissons que la dette extérieure est, à tout moment, 
l’expression la plus visible d’une évolution qui va bien au-delà 
des simples préoccupations financières et économiques. C’est 
pourquoi il ne suffit pas d’affirmer que la dette extérieure et sa 
gestion ont provoqué des crises économiques répétées dans de 
nombreux pays du monde. Les crises de la dette elles-mêmes 
ont souvent été une autre manifestation des crises du système 
capitaliste. Celles-ci se produisent de manière récurrente avec, 
chaque fois, une série d’éléments nouveaux et une répétition des 
éléments précédents. Ainsi, à maintes reprises, la dette a joué et 
continue de jouer un rôle important de levier, en imposant la 
volonté des pays prêteurs – presque toujours de grandes puis-
sances impériales – aux pays endettés. Il s’agit d’un diktat qui 
recouvre diverses caractéristiques, dont la violence.

Sur la base d’une longue histoire accumulée, qui met en évi-
dence le fait qu’il n’existe aucun système de droit permettant un 
traitement impartial, transparent et équitable du problème de la 
dette extérieure, la nécessité d’un mécanisme pour répondre au 
problème de la dette mondiale s’est fait ressentir.

L’idée d’un mécanisme de ce type a une longue histoire, 
depuis la grave crise de la dette des années 1980. Alberto Acosta 
et Óscar Ugarteche Galarza ont conçu un Tribunal internatio-
nal d’arbitrage de la dette souveraine, dont les éléments fonda-
mentaux ont été débattus au sein de l’Assemblée générale des 
Nations unies à deux reprises63. Le processus a été bloqué en 
raison de l’opposition de six grandes économies de la planète. 
Le principe du Tribunal est que le redressement judiciaire fait 

63. Assemblée générale des Nations unies (2013). Projet de résolution 
A/68/L.57/Rev.1, adopté par 124 voix contre 11, et 41 abstentions (résolution 
68/304). En 2015, le texte a été affiné et l’Assemblée l’a ensuite adopté par un 
vote enregistré de 136 voix pour, 6 voix contre (Allemagne, Canada, États-Unis, 
Israël, Japon, Royaume-Uni) et 41 abstentions.



168 169

- Le sujet de la souveraineté est complexe. Un pays qui accepte 
l’arbitrage reconnaîtrait, dans une certaine mesure, son inca-
pacité à payer et serait soumis aux conclusions du Tribunal. 
Néanmoins, en acceptant le dogme de la non-faillite – afin de ne 
pas affaiblir sa souveraineté –, un pays assumera passivement la 
nécessité de conditions pour garantir le paiement de la dette et 
perdra de facto sa souveraineté par les politiques qui découlent 
des accords imposés par leurs prêteurs.

- Dans un monde réellement mondialisé, le Tribunal serait 
composé de représentants et représentantes de tous les pays.

Pour aller plus loin

Nations unies (2015), « State of Palestine Flag to Fly at United Nations 
Headquarters Offices, as General Assembly Adopts Resolution on Non-
Member Observer States », www.un.org/press 

Ugarteche Galarza, Óscar et Alberto Acosta (2006), « Los problemas de la 
economía global y el Tribunal internacional de arbitraje de deuda sobe-
rana », Polis, vol. 5, no 13, www.journals.openedition.org/polis 

Ugarteche Galarza, Óscar et Alberto Acosta (2007), « Global Economy 
Issues and the International Board of Arbitration for Sovereign Debt 
(ibasd) », El Norte: Finnish Journal of Latin American Studies, vol. 19, no 2.

Óscar Ugarteche Galarza est un économiste péruvien qui travaille à 
l’Institut de recherche économique de l’université nationale autonome du 
Mexique. Membre du sni/Conacyt, il a été consultant pour les Nations 
unies en matière de dette extérieure. Il est l’auteur de nombreux ouvrages 
et articles et a été chercheur invité dans une demi-douzaine d’universités 
en Europe.

- Les conditions de tout accord, négociées au niveau interna-
tional, doivent être fondées sur les droits humains et les droits 
de la nature.

- Sur la base des principes énoncés, il est nécessaire de créer 
un code financier international qui englobe tous les pays sans 
exception.

- Le point de départ de toute solution, y compris l’arbitrage, 
consiste à identifier la créance légalement acquise qui peut être 
payée et à la distinguer de l’endettement illégitime selon la doc-
trine de la dette odieuse et corrompue.

- Cela nécessite la participation active de la société civile, au 
sein de laquelle n’interviendront ni les gouvernements ni les 
prêteurs, mais seulement les cabinets d’audit et les associations 
juridiques et comptables, accompagnés d’autres organisations, 
qui livreront leurs conclusions directement au Tribunal.

- La proportionnalité – pari passu – doit être établie entre tous 
les prêteurs. Selon ce principe, doivent être soumis à la négocia-
tion de la dette non seulement les prêteurs privés, mais aussi les 
prêteurs multilatéraux et bilatéraux.

- Pour le service de la dette contractée et renégociée avec des 
accords définitifs dans des conditions de légitimité, des para-
mètres clairs doivent être établis en termes fiscaux, afin que le 
service de la dette qui reste à payer n’affecte ni les investisse-
ments sociaux, ni la capacité d’épargne interne, assurant ainsi 
la capacité de paiement du pays.

- Les causes de la suspension de paiement doivent être déter-
minées de sorte que les cas de force majeure soient traités dif-
féremment des cas de mauvaise administration.

- L’espace du Tribunal doit être établi à Genève, en raison de la 
proximité des bureaux de la Conférence des Nations unies sur le 
commerce et le développement (cnuced) et des unités des Nations 
unies spécialisées dans la dette extérieure, en dehors du fmi.

- Le fmi doit reprendre son rôle initial. Ce contrôleur doit être 
supervisé, et c’est la société civile nationale et internationale qui, 
dans chaque cas, doit avoir la capacité de le contrôler. Le fmi 
doit être responsable devant l’Assemblée générale des Nations 
unies, avec un système de sanctions.

- Sera créé un réseau international d’organisations de la société 
civile qui surveilleront, dans chaque pays, le fonctionnement de 
cette organisation internationale. Elles remettront des rapports 
à leurs gouvernements et à une commission permanente de 
contrôle au sein des Nations unies. Une évaluation du travail 
du fmi sera effectuée chaque année.



170 171

Autonomie moriaux. Pour comprendre les débats actuels, nous pouvons 
différencier l’ontonomie, en tant que normes traditionnelles et 
endogènes encore en vigueur partout ; l’autonomie, qui fait réfé-
rence aux processus par lesquels un groupe ou une communauté 
adopte de nouvelles normes ; et l’hétéronomie, lorsque les règles 
sont imposées par d’autres. Les mouvements autonomes tentent 
d’élargir autant que possible les sphères de l’ontonomie et de 
l’autonomie.

Une nouvelle constellation sémantique émerge de mouve-
ments sociaux et politiques émancipateurs qui partagent, au 
moins en partie, les éléments suivants.

L’autonomie va au-delà de la démocratie formelle. La Grèce, qui a 
inventé le mot « démocratie », et les États-Unis, qui lui ont donné 
sa forme moderne, étaient des sociétés esclavagistes. Au cours 
des 200 dernières années, des formes adoucies d’esclavage ont 
été encouragées ou dissimulées dans des régimes que le grand 
intellectuel noir W.  E.   B. Du Bois a correctement qualifiés de 
« despotismes démocratiques ». La démocratie participative ne 
parvient pas à éliminer la verticalité des sociétés démocratiques, 
dirigées par des dictatures professionnelles dans lesquelles les 
professionnels exercent les pouvoirs législatif, exécutif et judi-
ciaire dans chaque domaine et empêchent la participation des 
gens ordinaires aux fonctions du gouvernement.

Le désenchantement à l’égard de la démocratie est aujourd’hui 
universel. Le réveil des zapatistes, en 1994, a placé l’autonomie 
au centre du débat politique. « Assez ! Qu’ils s’en aillent tous ! », 
a dit le peuple argentin en 2001. « Mes rêves ne rentrent pas 
dans votre urne  », affirmaient les Indignados en Espagne. Le 
mouvement Occupy Wall Street, aux États-Unis, a permis à des 
millions de personnes de reconnaître enfin que leur système est 
au service des 1 %. Il existe encore des tentatives de réforme, 
mais de nombreuses luttes essaient plutôt d’élargir, de renfor-
cer et d’approfondir les espaces dans lesquels le peuple peut 
exercer son propre pouvoir. Elles construisent littéralement la 
démocratie en partant des racines, démocratie dans laquelle les 
gens ordinaires peuvent exercer le pouvoir du Léviathan, libres 
de parler, de choisir et d’agir (Lummis, 1996). Les tentatives de 
ce type sont innombrables et concernent le monde entier. Le 
1er janvier 2017, par exemple, le Congrès national autochtone 
du Mexique, avec le soutien des zapatistes, a lancé une propo-
sition visant à créer un conseil de gouvernement fondé sur les 
autonomies autochtones et non autochtones. Au lieu d’essayer 
de s’emparer de l’appareil d’État, conçu et fonctionnant pour le 

Autonomie
Gustavo Esteva

Mots clés : autonomie, démocratie radicale, patriarcat, modernité

La notion d’autonomie renvoie aujourd’hui à des attitudes, des 
pratiques et des positions couvrant l’ensemble du spectre idéo-
logique, de l’autogouvernement des individus souverains aux 
véritables mouvements adoptant la démocratie radicale comme 
horizon émancipateur, au-delà du capitalisme, du mode de pro-
duction industriel, de la modernité occidentale et du patriarcat. 
Plutôt que d’autonomie, il est donc question d’autonomies, à 
la fois dans la réalité et en tant que projets politiques, en tant 
que mythes mobilisateurs et en tant qu’horizons – en tant que 
ce qui n’est pas encore.

Par conséquent, j’exclus de cette étude deux écoles de pensée 
et d’action qui, à mon avis, ne sont pas de véritables alternatives 
au régime dominant :

- l’école individualiste, parfois appelée «  libertaire  », et ses 
unions volontaires d’égoïstes (Max Stirner), qui opèrent géné-
ralement au sein du capitalisme pseudo-anarchiste ;

- l’école socialiste, léniniste et prétendument anticapitaliste, 
qui réduit l’autonomie à une forme décentralisée d’administra-
tion des pouvoirs verticaux de l’État, au sein de structures de 
domination justifiées comme des exigences pour la transition 
vers le socialisme. L’autonomie comme auto-activité de la mul-
titude (Antonio Negri, Paolo Virno) appartient à cette école, de 
même que toutes les approches traitant des masses, et non des 
personnes. 

Venons-en maintenant au cœur du sujet et aux alternatives qui 
offrent de réelles possibilités.

Le mot « autonomie » est très ancien. Au 17e siècle, en Europe, 
le terme grec pouvait être utilisé soit pour faire allusion à la 
liberté accordée aux juifs vivant selon leurs propres lois, soit 
pour parler de l’autonomie kantienne de la volonté individuelle. 
Au 20e siècle, plusieurs écoles de pensée et d’action en Europe 
ont adopté le mot pour caractériser leurs positions et leurs aspi-
rations. Dans le reste du monde, d’autres notions, attitudes et 
pratiques que l’on qualifierait aujourd’hui d’« autonomes » ou 
« en faveur de l’autonomie » existent depuis des temps immé-



172 173

la vie, des femmes et de la Terre-Mère est la priorité absolue. 
Dans ces sociétés, les pratiques autonomes caractérisent tous les 
domaines de la vie quotidienne, régis par des processus démo-
cratiques qui organisent communautairement l’art de l’espoir 
et de la dignité.

Pour aller plus loin

Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx 

Albertani, Claudio, Guiomar Rovira et Massimo Modonesi (dir.) (2009), 
La autonomía possible: reinvención de la política y emancipación, Mexico : 
uacm.

Dinerstein, Ana Cecilia (2015), The Politics of Autonomy in Latin America: 
The Art of Organising Hope, Hampshire : Palgrave MacMillan.

Linebaugh, Peter (2008), The Magna Carta Manifesto: Liberties and Commons 
for All, Berkeley : University of California Press.

Lummis, Douglas (1996), Radical Democracy, Ithaca : Cornell University 
Press. 

Panikkar, Raimon (1999), El espíritu de la política, Barcelone : Península.

Gustavo Esteva (1936-2022) était un militant et un intellectuel engagé. 
Chroniqueur dans La Jornada et occasionnellement dans The Guardian, il 
participait à des initiatives populaires locales, nationales et internationales 
et a publié de nombreux livres et essais. 

contrôle et la domination, ces personnes tentent de le déman-
teler et de créer des institutions où la pratique du « commander 
en obéissant » peut prospérer.

Par-delà la société économique. Les mouvements autonomes, 
largement visibles en Amérique latine, ne se contentent pas 
de contester la mondialisation néolibérale, mais agissent aussi, 
explicitement, contre le capitalisme, sans pour autant devenir 
socialistes. Certains tentent non seulement de mettre fin à leur 
dépendance à l’égard du marché ou de l’État, mais rompent éga-
lement avec le « principe de rareté » qui définit la société écono-
mique : l’hypothèse et la logique selon lesquelles les besoins de 
l’être humain sont grands, pour ne pas dire infinis, alors que ses 
moyens sont limités. Ce postulat crée un problème économique 
par excellence  : l’allocation des ressources par le marché ou 
par la planification. Les mouvements autonomes, au contraire, 
adoptent le « principe de suffisance », évitant ainsi la séparation 
des moyens et des fins en termes économiques et politiques. 
Leurs luttes adoptent la forme du résultat qu’ils veulent obtenir.

Par-delà la modernité occidentale. Un nombre croissant de per-
sonnes se dissocient aujourd’hui, non sans difficulté, des vérités 
et des valeurs qui définissent la modernité occidentale en laquelle 
elles ont cru. La plupart de ces personnes ne parviennent pas 
encore à trouver un nouveau système de référence. Confrontées 
à une telle perte de valeurs et d’orientation, certaines peuvent 
devenir fondamentalistes. D’autres, en revanche, peuvent recon-
naître la relativité de leurs vérités antérieures, se plonger dans 
différentes formes de pluralisme radical et pratiquer de nouvelles 
formes de connaissance et d’expérience du monde, participant 
ainsi à l’insurrection des savoirs assujettis. Inspirées par Rai-
mon Panikkar, ces personnes remplacent les noms qui créent la 
dépendance (« éducation », « santé », « nourriture », « maison », 
etc.) par des verbes qui leur redonnent leur agentivité person-
nelle, leur autonomie (« apprendre », « guérir », « manger », « habi-
ter »). Elles reconnaissent l’individu comme une construction 
moderne dont elles se dissocient, en faveur d’une conception des 
personnes considérées comme des nœuds dans des réseaux de 
relations, qui constituent les nombreux « nous » réels définissant 
une nouvelle société.

Par-delà le patriarcat. Plusieurs écoles féministes participent à 
des mouvements autonomes qui dépassent les visions conven-
tionnelles des sociétés post-patriarcales. Un exemple clair est 
la société zapatiste, où la politique et l’éthique, et non l’éco-
nomie, sont au centre de la vie sociale, et où prendre soin de 



174 175

Autonomie 
zapatiste

aux régions et zones zapatistes. Toutes ces entités sont organisées 
selon le principe du « gouverner en obéissant », qui repose sur 
les fondements suivants :

- servir et non pas être servi ;
- représenter et non pas supplanter ;
- construire et non pas détruire ;
- obéir et non pas commander ;
- proposer et non pas imposer ;
- convaincre et non pas vaincre ;
- descendre et non pas monter.
Ces fondements en action ramènent l’éthique au cœur de la 

politique et dénoncent les pratiques de « mauvais gouverne-
ment » du système politique mexicain, notamment la corruption, 
la violence et l’impunité.

Lorsque «  le peuple commande et le gouvernement obéit », 
cela implique des « devoirs » et des « obligations » permanents 
de la part du peuple et du gouvernement. L’élection des auto-
rités se fait, en général, par des assemblées. Les autorités des 
différents niveaux sont les suivantes : les agents autonomes et 
les commissars ; les membres des conseils autonomes municipaux 
et régionaux ; les coordinateurs des différents domaines de tra-
vail ; et les membres des différentes commissions et des conseils 
de bon gouvernement (juntas de buen gobierno), qui opèrent au 
niveau de chaque zone et siègent dans les caracoles zapatistes64.

Le gouvernement autonome zapatiste est organisé selon des 
« domaines de travail  » qui changent avec le temps et d’une 
municipalité à l’autre, mais qui incluent généralement : la santé, 
l’éducation, l’agroécologie, les femmes, les questions agraires, la 
justice, la communication, le commerce, le transport, l’adminis-
tration et l’état civil. Dans ces domaines et à d’autres niveaux de 
gouvernement, les différents postes sont occupés par rotation, de 
manière collective, et sans rémunération. Chaque personne qui 
participe est reliée aux autres sur la base de son propre potentiel 
et de sa capacité à être, à faire, à apprendre et à désapprendre. 
Ce faisant, les zapatistes remettent en question les formes domi-
nantes d’organisation sociale et de pouvoir fondées sur le clas-
sement des individus et le travail salarié spécialisé.

Comme une alternative radicale, intégrale et créatrice de vie. Le 
soutien populaire et local du mouvement zapatiste est composé 
de campesinos et campesinas autochtones qui cultivent la terre 

64. ndt : Les caracoles sont les centres régionaux où se déroulent les activités 
politiques et culturelles qui associent plusieurs municipalités autonomes. 

Autonomie zapatiste 
Xóchitl Leyva Solano

Mots clés : zapatisme, pratiques autonomes, bon gouvernement, luttes 
anticapitalistes

L’autonomie zapatiste est un élément central des pratiques 
de résistance et de rébellion du mouvement zapatiste. Elle 
comprend des modes, des processus et des réseaux de lutte, 
de gouvernement et de vie rebelle qui, ensemble, constituent 
une alternative radicale au système établi et à ses institutions. 
L’autonomie zapatiste émerge du bas et de la gauche en temps 
de guerre. Elle comporte de multiples facettes.

En tant que résistance. La longue résistance de l’Armée zapa-
tiste de libération nationale (ezln) a été mentionnée dans la 
Première Déclaration de la forêt lacandone, le 1er janvier 1994 : 
« Nous sommes le produit de 500 ans de lutte. » L’ezln a alors 
déclaré la guerre au gouvernement et a appelé le peuple mexi-
cain à se joindre à sa lutte pour le travail, la terre, le logement, 
la nourriture, la santé, l’éducation, l’indépendance, la liberté, 
la démocratie, la justice et la paix. En 1994, l’ezln a égale-
ment annoncé la création de 38 municipalités rebelles, rompant 
ainsi le siège militaire et affrontant politiquement la stratégie de 
contre-insurrection mise en œuvre par le gouvernement.

En tant que bon gouvernement, digne et rebelle. L’ezln a trouvé 
un soutien pour ses premières actions dans l’article 39 de la 
Constitution mexicaine, qui stipule que « le peuple détient tou-
jours le droit inaliénable de changer ou de modifier sa forme 
de gouvernement ». L’appel à cet article s’est renforcé après le 
refus du gouvernement de respecter les accords de San Andrés 
signés en 1996 avec l’ezln. Contrairement à ce que prévoyaient 
ces accords, le gouvernement n’a pas généré un nouveau cadre 
constitutionnel qui aurait rendu possible l’exercice de l’autono-
mie et de l’autodétermination par les peuples autochtones, dans 
tous les domaines et à tous les niveaux.

Confronté à l’amplification d’une guerre d’usure prolongée, le 
mouvement zapatiste a mobilisé des pratiques et des réseaux de 
gouvernements autonomes tissés à partir des communes popu-
laires, donnant naissance aux municipalités autonomes rebelles 
zapatistes (municipios autónomos rebeldes zapatistas – marez) et 



176 177

Pour aller plus loin

cideci-UniTierra Chiapas, www.seminarioscideci.org 

Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx 

ProMedios de Comunicación Comunitaria, www.promedioschiapas.
wordpress.com 

Radio Zapatista, www.radiozapatista.org 

ezln (2013), Cuadernos de texto de primer grado del curso, Mexico : Escuelita 
Zapatista-ezln.

ezln (2014), Rebeldía Zapatista: la palabra del ezln, no 1 et no 3, www.enla-
cezapatista.ezln.org.mx 

ezln (2016), Critical Thought in the Face of the Capitalist Hydra I: Contri-
butions by the Sixth Commission of the ezln, Brisbane : PaperBoat Press. 

Xóchitl Leyva Solano est cofondatrice de collectifs et de réseaux alter-
mondialistes au sein desquels elle milite. Chercheuse au ciesas Sureste du 
Chiapas, au Mexique, elle a coproduit de nombreuses vidéos et réalisa-
tions multimédias, et a rédigé plusieurs articles et livres avec des femmes 
et de jeunes autochtones en résistance. Ces productions sont utilisées 
dans des contextes militants, universitaires et communautaires.

pour assurer leur subsistance et leur reproduction et génèrent 
ainsi les conditions matérielles de leurs luttes autonomes. Les 
femmes occupent une place centrale, tout comme la terre/le 
territoire et la Terre-Mère, en tant que créatrices et donneuses 
de vie.

La loi révolutionnaire des femmes zapatistes a incorporé les 
femmes dans la lutte révolutionnaire en insistant et en veillant 
sur leurs droits politiques et sociaux et leur intégrité physique 
et morale. Le contenu de cette loi n’aurait eu aucun sens sans le 
soutien des femmes de terrain qui, en dialogue avec les femmes 
armées de l’ezln, en sont venues à incarner ces luttes dans tous 
les sens du terme : face à l’armée d’occupation ; en cultivant 
quotidiennement la terre de leurs propres mains ; en récupérant 
les territoires perdus ; en resocialisant leurs propres enfants ; en 
organisant des coopératives ; en tant que professeures d’éduca-
tion autonome ; en tant que promotrices de la guérison auto-
nome ; et en tant que réalisatrices de radio et de vidéos. Il ne 
fait aucun doute que la lutte zapatiste a pris racine grâce aux 
femmes et aux hommes de terrain. Avec leur soutien, la politique 
zapatiste a acquis une force que beaucoup d’autres expériences 
révolutionnaires n’ont pas pu atteindre, car elles n’ont pas réussi 
à relier leurs luttes aux sphères de la vie quotidienne et à intégrer 
les dimensions des femmes, de la famille, de la communauté, de 
la vie ordinaire, des collectifs et de la transnationalité. 

Comme une référence clé à la mondialisation par le bas qui est en 
cours. Vingt ans après la première Rencontre intercontinentale 
zapatiste pour l’humanité et contre le néolibéralisme, Alejandra, 
jeune tutrice de la Petite École zapatiste (Escuelita Zapatista), 
résume ainsi la conscience planétaire glocale65 zapatiste : 

« Comme nous le savons, le système capitaliste fait ce qu’il 
veut ; il décide comment gouverner, comment nous devons 
vivre, et c’est ce que nous ne voulons pas. […] Nous ne luttons 
pas seulement pour notre propre intérêt […], nous voulons la 
liberté pour toutes et tous […]. En tant que zapatistes, nous 
n’utilisons pas d’armes […] ; nous utilisons nos mots, notre 
politique ; […] nous voulons vaincre le système, c’est notre 
objectif principal. » (ezln, 2014, no 1 : 53)

65. ndt : Adjectif issu de la contraction de « global » et « local ». 



178 179

Biocivilisation Face à la crise de la civilisation capitaliste dominante, un 
thème émerge comme condition sine qua non de la transforma-
tion : il s’agit de la nécessité de restructurer et de reconstruire 
notre relation avec la nature. Après tout, nous faisons partie de 
la biosphère. Nous sommes nous-mêmes la nature, une nature 
vivante, douée d’une conscience. Les générations futures ont 
le même droit que nous à des conditions naturelles saines. En 
outre, l’intégrité de la planète est une valeur « en soi », et il est 
de notre devoir de la préserver. Interagir avec la nature, c’est, 
par définition, être vivant. Dans la perspective d’une biocivili-
sation, c’est dans la relation avec la nature que nous définissons 
la soutenabilité de la vie et de la planète.

La destruction de l’environnement doit être considérée 
comme un aspect de l’inégalité sociale croissante. Après tout, 
la destruction de l’environnement est socialement inégalitaire, 
certains groupes et certaines sociétés en étant plus responsables 
que d’autres. Il est ainsi essentiel de lier la lutte pour la justice 
sociale à la lutte contre la destruction de l’environnement, car 
l’une dépend de l’autre. Cela permet de redéfinir radicalement 
les luttes sociales de notre époque dans la perspective de la civi-
lisation de la vie.

Pour redevenir soutenable, la civilisation humaine moderne 
doit renoncer à l’anthropocentrisme et changer radicalement sa 
vision et sa relation avec la nature (Calame, 2009). Toutes les 
formes de vie, ainsi que les systèmes écologiques complexes et 
interdépendants qui régissent la planète Terre, ont le droit fon-
damental d’exister. Cela doit constituer le principe fondateur, 
la condition et la limite de l’intervention humaine dans la rela-
tion avec le monde naturel et dans la construction de sociétés 
florissantes.

Les valeurs du soin, du vivre-ensemble et du partage renvoient 
aux fondements d’une économie axée sur la vie. Elles constituent 
en fait le cœur de l’économie, puisque la vie humaine repose sur 
ces valeurs (Spratt et al., 2009). Le soin est l’activité essentielle 
de la vie quotidienne. Ce travail vital est effectué principalement 
par les femmes, qui portent le poids d’une double charge et 
souffrent de la domination masculine. Nous subissons en fait 
une inversion des valeurs, où ce qui est essentiel – le soin – est 
considéré par l’économie dominante comme relevant de l’ordre 
privé et comme étant dénué de valeur. La logique du soin refuse 
le principe de marché capitaliste de la valeur, exprimée par 
le pib. Nous devons placer le soin au centre de l’économie et en 
faire un principe de gestion de la symbiose entre vie humaine et 

Biocivilisation
Cândido Grzybowski

Mots clés : crise civilisationnelle, soin (care), communs, justice sociale et 
environnementale, droits et responsabilités des êtres humains

La notion de biocivilisation ou civilisation de la vie renvoie à 
la recherche d’un nouveau paradigme de civilisation. Il s’agit 
là d’un concept qui se trouve encore à l’état embryonnaire. La 
biocivilisation indique une direction vers laquelle avancer. Tou-
tefois, au lieu de présenter un modèle uniforme pour le monde, 
elle se veut un concept qui embrasse une extrême diversité, 
comme la planète et la vie elle-même. Pour que la biocivilisation 
advienne, nous devons nous réintégrer dans la vie, la dynamique 
et le rythme des systèmes écologiques, en nous y adaptant, en les 
enrichissant et en facilitant leur rénovation et leur régénération. 
En lieu et place de la logique du marché libre et de la recherche 
d’intérêts privés, le principe directeur central doit être le souci 
de l’éthique de la responsabilité, tant collective qu’individuelle, 
en ce qui concerne toutes les relations et tous les processus, dans 
l’économie et en matière de pouvoir, dans la science et dans la 
technologie. Les piliers de la biocivilisation sont les suivants : 
faire le mieux possible au niveau local, en suivant le principe de 
subsidiarité par rapport aux autres niveaux ; maintenir les com-
muns au centre ; créer un travail décent partagé entre tous les 
hommes et toutes les femmes ; garantir les droits humains, l’éga-
lité, la liberté, le bonheur et l’épanouissement des potentialités 
des personnes, dans toute leur diversité et selon leur volonté.

Nous sommes confrontés ici à un défi philosophique et poli-
tique majeur. Majeur, puisqu’il consiste à démanteler les présup-
posés de pensée et d’action que nous avons jusque-là intériorisés 
et qui, pour cette raison, souvent à notre insu, façonnent nos 
esprits et par conséquent organisent l’économie et le pouvoir 
dans la société. Nous sommes poussés à croire que le manque 
de développement, le non-développement ou le sous-dévelop-
pement sont à l’origine des maux de la société. Le développe-
ment est le rêve et l’idéologie qui domine la planète Terre ; il est 
compris comme l’augmentation du produit intérieur brut (pib), 
ce qui implique la possession et la consommation toujours plus 
importantes de biens matériels, quels qu’ils soient.



180 181

Pour aller plus loin

Bollier, David et Silke Helfrich (dir.) (2012), The Wealth of the Commons: A 
World Beyond Market and State, Amherst : Levellers Press.

Calame, Pierre (2009), Essai sur l’œconomie, Paris : Charles Léopold Mayer. 

Grzybowski, Cândido (2011), « Caminhos e descaminhos para a biocivili-
zação », ibase, www.ibase.br

Grzybowski, Cândido (2015), « Biocivilization for Socio-Environmental 
Sustainability: A Brazilian View on the Hard but Necessary Transition », 
dans Michael Reder, Verena Risse, Katharina Hirschbrunn et Georg Stoll 
(dir.), Global Common Good: Intercultural Perspectives on a Just and Ecolo-
gical Transformation, Francfort-sur-le-Main : Campus Verlag.

Spratt, Stephen, Andrew Simms, Eva Neitzert et Josh Ryan-Collins (2009), 
The Great Transition: A Tale of How It Turned Out Right, Londres : New 
Economics Foundation.

Cândido Grzybowski est un philosophe, sociologue et militant social for-
tement engagé dans le Forum social mondial. Il est l’ancien directeur et 
le conseiller de gestion actuel de l’Instituto Brasileiro de Análises Sociais 
e Econômicas (ibase – Institut brésilien d’analyses sociales et écono-
miques), situé à Rio de Janeiro au Brésil.

vie naturelle, qui compose la planète. Nous devons en faire un 
fondement de la vie des communautés, au sein desquelles nous 
vivons inévitablement ensemble et partageons avec les autres.

La démarchandisation et la décommercialisation des com-
muns sont des conditions fondamentales pour surmonter la 
crise de la civilisation et progresser vers la soutenabilité. Les 
communs sont l’un des principes fondamentaux de la bioci-
vilisation. Récupérer, étendre et réinventer les communs sont 
autant de tâches qui relèvent de la création d’un nouveau para-
digme civilisationnel.

Les principes de vie en commun et de partage sont le corol-
laire du soin. Celui-ci s’épanouit dans la vie communautaire 
et l’amitié. De même, la vie culturelle, les rêves, l’imagination, 
les croyances, la connaissance et la coopération fleurissent à 
travers lui.

C’est ici que se pose un problème fondamental, présent dans 
la culture politique actuelle des droits de l’Homme, mais qui 
n’est pas assez souligné : il n’y a pas de droits de l’Homme sans 
responsabilités humaines. Pour être considérés comme déten-
teurs de droits, la condition est de reconnaître les mêmes droits 
à toutes et tous. En d’autres termes, pour avoir des droits, nous 
devons, en même temps, être responsables des droits de toutes 
et tous les autres. Il s’agit d’une relation partagée et, en tant 
que telle, d’une relation de coresponsabilité. La conscience 
croissante des droits et des responsabilités de l’être humain 
– tant au sein des sociétés qu’entre elles, mais aussi dans la 
relation avec la biosphère – met en lumière la question fonda-
mentale de l’interdépendance, du niveau local et territorial au 
niveau planétaire.

La proposition d’une biocivilisation a été la principale et pre-
mière question discutée en 2011 lors d’un atelier organisé par 
l’ibase (l’Institut brésilien d’analyses sociales et économiques), 
par le comité d’organisation du Forum social mondial et par 
le Forum pour une nouvelle gouvernance mondiale, à Rio de 
Janeiro. Environ 60 militantes et militants sociaux du Brésil, 
d’autres pays d’Amérique du Sud, d’Afrique du Sud, d’Inde, 
de Chine et d’Europe y ont participé. Il s’agissait d’une activité 
préparatoire au Forum social thématique et à la Conférence 
des Nations unies sur le développement durable qui ont eu lieu 
en 2012. Depuis lors, l’idée de biocivilisation est devenue l’un 
des principaux thèmes d’échange entre l’Europe, l’Amérique 
latine et la Chine.



182 183

Bonheur 
national brut

politiques, il semble qu’elles bénéficient encore d’un large sou-
tien public. 

L’expression « bnb » a été inventée par le quatrième roi dans 
les années 1970. Lorsqu’un journaliste lui a demandé quel était 
le pnb du Bhoutan, il a répondu : « Le produit national brut 
ne nous intéresse pas ; c’est le bonheur national brut qui nous 
intéresse. » Cette réponse faisait peut-être référence à un code 
juridique bhoutanais de 1729 qui stipule : « Si le gouvernement 
ne peut pas créer du bonheur pour son peuple, il n’a aucune 
raison d’exister » (Ura et al., 2012).

Cependant, le concept moderne de bnb a été formulé plus 
tard, pendant la période turbulente des années 1990. D’une 
part, la situation interne du Bhoutan était extrêmement tendue. 
Les élites dirigeantes ngalops (Bhoutan occidental) se compor-
taient très mal avec les autres groupes linguistiques et culturels 
du pays – non seulement avec les Lhotshampas (Bhoutan méri-
dional), mais aussi avec les Sharchops (Bhoutan oriental) et les 
Tibétains –, à tel point qu’une crise violente a éclaté, condui-
sant à la création de camps de réfugiés lhotshampas au Népal. 
D’autre part, la situation externe du pays était également tendue. 
Ses dettes envers l’Inde gonflaient tandis que celle-ci devenait 
néolibérale. Alors que le gouvernement constatait les multiples 
effets négatifs du néolibéralisme, le besoin urgent d’un discours 
alternatif s’est fait ressentir. C’est ainsi que l’idée du bnb a été 
développée, en partie comme une forme de résistance au néo-
libéralisme et en partie, peut-être, comme un moyen provisoire 
de soulager plusieurs blessures intérieures. 

Le bonheur national brut prend de nombreuses formes. Ici, 
nous examinerons brièvement deux formes de bnb « restreint » et 
deux formes de bnb « profond ». Premièrement, l’indice du bnb, 
en tant que nouvel indicateur intégré, a été développé au milieu 
des années 2000 sous la direction de Karma Ura du Centre for 
Bhutan & gnh Studies. Il couvre 9 domaines : le niveau de vie, 
l’éducation, la santé, l’environnement, la vitalité de la commu-
nauté, l’usage du temps, le bien-être psychologique, la bonne 
gouvernance, ainsi que la résilience et la promotion culturelles. 
Ces dimensions sont mesurées à travers 33 indicateurs. Le bnb 
a été utilisé jusqu’à présent dans le cadre d’une pré-enquête 
(2006) et de trois enquêtes complètes à travers le pays (2008, 
2010, 2015). Son objectif est de mesurer le bien-être de manière 
holistique, afin d’évaluer son évolution et de guider la prise de 
décision. Il est aussi intéressant de noter que l’indice du bnb 
comprend un « seuil de suffisance » pour chaque indicateur. Ces 

Bonheur national brut  
au Bhoutan 

Julien-François Gerber

Mots clés : développement alternatif, indicateur alternatif, Bhoutan

Le bonheur national brut (bnb) est une notion contestée au 
Bhoutan. Elle renvoie à différentes interprétations et mises en 
application plus ou moins radicales. Pour certains Bhoutanais, 
le bnb est une « croissance verte » vaguement définie et/ou un 
nom de marque adapté à chaque occasion – une position que 
j’appelle « bnb commercial ». Pour d’autres, le bnb est un nouvel 
indicateur holistique qui devrait remplacer le pib pour guider les 
politiques de développement – une position que j’appelle « bnb 
restreint » (Ura et al., 2012). Pour d’autres encore, le bnb n’est 
pas seulement un nouvel indicateur, mais aussi une philoso-
phie d’épanouissement social qui intègre les besoins extérieurs 
et intérieurs et recherche la sobriété plutôt que la croissance 
économique une fois que les besoins fondamentaux de chacun 
et chacune ont été satisfaits – une position que j’appelle « bnb 
profond » (Gouvernement royal du Bhoutan, 2013). Actuelle-
ment, il semble que le « bnb commercial  » tende à dominer 
l’arène décisionnelle. Mais d’un point de vue général, les poli-
tiques du Bhoutan sont le résultat de ces différentes visions en 
jeu (Hayden, 2015).

Parmi les politiques du Bhoutan axées sur le bnb, on peut 
citer  : la gratuité de l’éducation et des soins de santé pour 
toutes et pour tous, les restrictions importantes sur les investis-
sements étrangers, la non-adhésion à l’Organisation mondiale 
du commerce (omc), l’interdiction de la publicité en extérieur, 
les lourdes taxes sur les importations de voitures, les limites 
imposées au tourisme de masse et l’interdiction de l’alpinisme, 
les normes culturelles strictes en matière d’architecture et de 
vêtements officiels, le classement de la moitié du pays en zones 
protégées, une couverture forestière minimale de 60 % exigée 
par la Constitution, la distribution de terres aux agriculteurs 
et agricultrices qui n’en ont pas, et la volonté de passer à une 
agriculture 100 % biologique. Bien que les secteurs pro-mo-
dernisation de la société bhoutanaise aient fait pression sur ces 



184 185

le défi le plus difficile qu’il doit relever – est d’incorporer les 
questionnements existentiels «  intérieurs » en relation avec la 
psychologie et la spiritualité. À une époque où la plupart des 
problèmes « extérieurs » urgents sont relativement bien compris 
par de nombreuses personnes, les interrogations « intérieures » 
– comme celles qui concernent les « besoins réels », l’« épanouis-
sement existentiel », la « fausse conscience » et le « condition-
nement social » – sont beaucoup plus complexes et largement 
sous-exploitées, et pourtant essentielles pour une recherche et 
une action efficaces. Le militantisme radical a un besoin crucial 
d’une plus grande compréhension intérieure.

Pour aller plus loin

Centre for Bhutan & gnh Studies (Centre d’études sur le Bhoutan et le 
bonheur national brut), www.bhutanstudies.org.bt 

Gouvernement royal du Bhoutan (2013), Happiness: Towards a New Deve-
lopment Paradigm.

Hayden, Anders (2015), « Bhutan: Blazing a Trail to a Postgrowth Future? 
Or Stepping on the Treadmill of Production? », The Journal of Environment 
and Development, vol. 24, no 2, p. 161-186.

Ura, Karma, Sabina Alkire, Tshoki Zangmo et Karma Wangdi (2012), An 
Extensive Analysis of gnh Index, Thimphou : Centre for Bhutan Studies.

Julien-François Gerber est maître de conférences en environnement et en 
développement à l’Institut international d’études sociales de La Haye, aux 
Pays-Bas. Auparavant, il a enseigné au Sherubtse College de Kanglung, 
au Bhoutan, pendant un an. Ses recherches portent sur l’anthropologie 
économique, l’écologie politique et l’économie hétérodoxe. 

seuils sont des repères permettant de déterminer ce qui est suf-
fisant pour une « vie bonne » ; ils reposent sur des normes inter-
nationales ou nationales, des jugements normatifs ou encore sur 
le résultat de réunions participatives. Par exemple, on considère 
que les citoyens et citoyennes travaillant plus de huit heures par 
jour manquent de temps et n’atteignent pas les seuils requis. 

Deuxièmement, l’outil d’évaluation de la politique du bnb a 
été conçu pour aider la Commission bnb. Il s’agit d’un organe 
puissant qui orchestre le processus de planification de l’écono-
mie du Bhoutan en évaluant les politiques et les projets par leurs 
effets, à travers 22 variables reflétant les 9 domaines mentionnés 
précédemment. Cet outil de sélection a joué un rôle important 
dans le refus du Bhoutan d’adhérer à l’omc, ainsi que dans la 
limitation de l’exploitation de ses réserves minérales.

Comme exemple de « bnb profond en pratique  », on peut 
citer la Samdrup Jongkhar Initiative (sji), lancée en 2010 par un 
enseignant religieux progressiste, Dzongsar Jamyang Khyentse 
Rinpoche, dans une zone rurale négligée du pays. La sji, qui 
est actuellement dirigée par une femme influente de la région, 
Neten Zangmo, a été conçue comme une initiative ascendante 
pouvant être étendue à l’ensemble du pays. Elle vise à instaurer 
la souveraineté et l’autosuffisance alimentaires grâce à l’agricul-
ture biologique ; à protéger l’environnement grâce à une cam-
pagne « zéro déchet » ; à renforcer les communautés ; à éduquer 
les jeunes ; et à encourager la participation des citoyens et des 
citoyennes au processus décisionnel.

Un autre exemple de « bnb profond » pourrait être la formation 
aux valeurs humaines universelles – remarquablement cohérente 
avec les approches de l’éthique bouddhiste et de la psychologie 
des profondeurs –, qui est proposée dans tous les établissements 
d’enseignement supérieur du pays. Cette formation de plusieurs 
jours propose une méthode systématique encourageant les parti-
cipants et participantes à mieux se comprendre et à mieux com-
prendre leur relation avec les autres et l’environnement. Elle vise 
à montrer en quoi cette compréhension, un sentiment juste en 
soi, l’absence de peur dans la vie en société et la coexistence avec 
la nature sont la base de l’harmonie et donc du « bonheur ». Mal-
heureusement, une confusion profondément enracinée règne, 
de sorte qu’il est affirmé que l’argent et l’accumulation de biens 
matériels occupent une place centrale, ce qui conduit à diverses 
formes de domination, de peur et d’exploitation.

Dans une perspective post-développement, je dirais que la 
principale contribution originale du bnb – et peut-être aussi 



186 187

Bouddhisme 
et compassion

Bouddhisme  
et compassion fondée sur 
la sagesse 

Geshe Dorji Damdul

Mots clés : compassion, bonheur, éducation, engagement social

Dès le jour de notre naissance, nous avons entrepris des 
actions, telles que téter le lait du sein de la mère et pleurer, 
qui sont toutes motivées par le désir d’éviter les malheurs et 
d’accéder au bonheur. Ce fait imprègne tous les êtres, sans 
exception, qu’ils soient croyants ou non croyants, riches ou 
pauvres, instruits ou non instruits. Directement ou indirecte-
ment, nous recherchons toutes et tous le plus grand bonheur.

Durant l’une des conférences publiques de Sa Sainteté le 
dalaï-lama, à l’université de Delhi en 2008, une jeune fille lui 
a demandé : « Quel est le sens de la vie ? » Sa Sainteté, sans 
hésiter, a répondu : « Nous vivons d’espoir, et nous espérons un 
bonheur authentique. Par conséquent, le bonheur authentique 
est le sens de la vie. »

La source ultime du bonheur est en nous. Tout comme le son 
d’un claquement de mains nécessite invariablement la réunion 
de deux mains, tous les malheurs que nous traversons pro-
viennent de la réunion de deux facteurs – l’externe et l’interne. 
Le nombre de facteurs externes est souvent si élevé que nous 
pouvons difficilement en éliminer ne serait-ce qu’une partie. 
Cependant, si le facteur interne est retiré, comme lorsqu’on 
retire une main, quelle que soit la force avec laquelle l’autre 
main se déplace, il n’y a pas de claquement ou de son. Le son 
des malheurs s’arrête. Le Bouddha a indiqué que l’ego auto-
référentiel, qui est déclenché par l’ignorance, est le pire des 
facteurs internes, dont l’éradication met fin à tous les malheurs.

Les moyens d’atteindre le bonheur en éradiquant l’ignorance 
égoïste. De même qu’il faut de la lumière pour éliminer l’obs-
curité, c’est en introduisant la lumière de la sagesse que l’on 
peut éliminer l’obscurité de l’ignorance, dit le Bouddha selon 
le Dhammapada.

La sagesse de l’interdépendance pour engendrer l’amour bien-
veillant. La division et la haine découlent de l’ignorance, qui 
consiste à percevoir la famille humaine non pas comme une, 
mais comme divisée en différentes ethnies, religions et pays. 
Pourtant, les phénomènes mondiaux tels que le réchauffement 
de la planète ne connaissent pas de frontières nationales. Les 
oiseaux dans l’air et les poissons dans l’océan ne connaissent 
pas non plus ces lignes virtuelles. La grippe aviaire, l’empoison-
nement des poissons au mercure et la radioactivité se propagent 
à travers le monde sans qu’il y ait de points de contrôle aux 
frontières. En réalité, nous sommes toutes et tous interdépen-
dants, et la reconnaissance de ce fait devrait susciter l’amour et 
l’affection, de la même manière qu’un jeune enfant ressent un 
amour incroyable envers sa mère lorsqu’il réalise qu’il dépend 
de l’amour et de la gentillesse de celle-ci. Cette philosophie est 
tout à fait conforme à la thèse de la physique quantique selon 
laquelle l’observé n’existe qu’en fonction de l’observateur. 

Ego versus confiance en soi. Le plus souvent, les gens 
confondent les termes «  ego  » et «  confiance en soi  » et les 
pensent interchangeables. Il s’agit là de la plus grave erreur. 
L’ego est ce qui donne naissance à toutes les émotions des-
tructrices et, de ce fait, non seulement il engendre toutes les 
formes d’actions irréalistes et nuisibles, mais, par suite, il attire 
à lui des expériences malheureuses. En revanche, la « confiance 
en soi » permet de rester calme. La personne qui a confiance 
en elle agit de manière réaliste et obtient ainsi tous les résul-
tats attendus. Il est très triste de voir que certaines personnes 
éprouvent une forte haine d’elles-mêmes. C’est très malsain et 
nuisible pour soi-même. En faisant la distinction entre le « soi » 
et l’« ego », on devrait apprendre à être gentil envers le « soi » 
et à ne haïr que l’ego autoréférentiel. 

Le bouddhisme appliqué dans la société. C’est sur la base de ce 
qui vient d’être dit que le message du Bouddha a contribué et 
peut encore contribuer immensément à la préservation écolo-
gique et à l’égalité sociale. Le Bouddha a interdit à ses disciples, 
y compris les monastiques, de polluer les rivières et de nuire à 
la végétation (Müller, 2008-2012 [1880-1882]).

Dans le même ordre d’idée, Sa Sainteté le dalaï-lama s’est 
engagé depuis de nombreuses années contre les atteintes por-
tées aux animaux et contre l’utilisation de leur peau et de leur 
fourrure. À sa suite, les Tibétains du Tibet boycottèrent mas-
sivement l’utilisation de la peau, de la fourrure et des défenses 
d’éléphant en les brûlant, y compris celles héritées de plusieurs 



188 189

générations. Cet acte était courageux, notamment en raison de 
l’interdiction de brûler ces objets, promulguée par les Chinois 
communistes, qui craignaient l’énorme influence de Sa Sain-
teté le dalaï-lama sur les Tibétains du Tibet66. 

De même, les communautés tibétaines en Inde se sont mas-
sivement converties au végétarisme il y a une vingtaine d’an-
nées, sur les conseils de Sa Sainteté le dalaï-lama. Vers 1997, 
un élevage de 87 000 poulets dans une colonie tibétaine du 
sud de l’Inde a été fermé après que le dalaï-lama a déclaré 
qu’il vivrait sûrement au moins 87 ans si l’établissement libé-
rait tous les poulets67. Le monde, bien qu’étant à l’apogée de 
l’éducation moderne, est déchiré par des crises profondes telles 
que la corruption, le terrorisme, le fossé entre les riches et 
les pauvres, et la discrimination entre les sexes. Sa Sainteté 
le dalaï-lama considère que le système éducatif moderne, qui 
privilégie le développement du cerveau et non du cœur, est 
responsable de ces crises. Il s’est efforcé d’introduire l’« éthique 
universelle » comme matière dans le système éducatif moderne. 
Il est convaincu que cette éthique est la plus importante de 
toutes, non pas uniquement pour une ethnie, une religion, un 
pays ou une région, mais pour l’ensemble de l’humanité. Au 
cœur de l’éthique universelle se trouve la valeur de la cordialité 
fondée sur la reconnaissance du concept d’une nature inter-
dépendante, entre les êtres humains, entre les nations et entre 
les humains et la nature68. Cette matière, qui a été introduite 
par l’université de Delhi en 2012, est maintenant proposée au 
Tata Institute of Social Sciences à Mumbai et dans d’autres 
instituts. Pour le dalaï-lama, l’éducation constitue la meilleure 
réponse aux crises mondiales actuelles.

Pour aller plus loin

Dalaï-lama (1999), Sagesse ancienne, monde moderne : éthique pour le nouveau 
millénaire, Paris : Fayard. 

Dalaï-lama (2010), Toward a True Kinship of Faiths: How the World’s Religions 
Can Come Together, New York : Doubleday Religion.

66. Voir par exemple « Tibetans in Yunnan Give Up Wearing Animal Skins, Burn 
Valuable Furs », Radio Free Asia, www.rfa.org 

67. Enseignement public de Sa Sainteté le dalaï-lama, 1990. Enregistré par 
l’auteur.

68. Conférence publique sur l’éthique universelle par Sa Sainteté le dalaï-lama 
au stade de Thyagaraj en 2016. Enregistrée par l’auteur.

Dalaï-lama (2014 [2011]), Au-delà de la religion : une éthique de la compassion, 
Paris : Fayard. 

Müller, Friedrich Max (dir.) (2008-2012 [1880-1882]), The Sacred Books 
of the East. Vinaya Texts: The Mahavagga, vol. 13 et vol. 17, Delhi : Motilal 
Banarsidass.

Ricard, Matthieu (2003), Plaidoyer pour le bonheur, Paris : NiL. 

Thanissara (2015), Time to Stand Up. An Engaged Buddhist Manifesto for 
Our Earth: The Buddha’s Life and Message through Feminine Eye, Berkeley : 
North Atlantic Books.

Geshe Dorji Damdul est directeur de la Tibet House à New Delhi, qui est 
le centre culturel de Sa Sainteté le dalaï-lama. Il a obtenu son diplôme 
de Geshe Lharampa (doctorat) en 2002 à l’université monastique de 
Drepung Loseling au Karnataka. Il est le traducteur officiel de Sa Sainteté 
le dalaï-lama depuis 2005. Il voyage beaucoup, par exemple à Mumbai, 
aux États-Unis, au Royaume-Uni et à Singapour, pour enseigner la phi-
losophie, la psychologie, la logique et la pratique bouddhistes. 



190 191

Buen vivirBuen vivir 
Mónica Chuji, Grimaldo Rengifo et Eduardo Gudynas

Mots clés : alternatives au développement, Amérique du Sud, modernité, 
mouvements autochtones

La catégorie du buen vivir, ou « bien-vivre  », renvoie à un 
ensemble de perspectives sud-américaines qui partagent une 
remise en question radicale du développement et d’autres com-
posantes essentielles de la modernité, offrant en même temps 
des alternatives au-delà de celle-ci. Le buen vivir ne s’appa-
rente pas à la compréhension occidentale du bien-être ou de 
la vie bonne et ne peut être décrit comme une idéologie ou 
une culture. Il exprime un changement plus profond dans la 
connaissance, l’affectivité et la spiritualité, une ouverture onto-
logique à d’autres formes de compréhension de la relation entre 
humains et non-humains, qui n’impliquent pas la séparation 
moderne entre la société et la nature. Il s’agit d’une catégorie 
plurielle en construction, qui prend des formes spécifiques dans 
différents lieux et régions. Elle est hétérodoxe dans la mesure 
où elle hybride des éléments autochtones avec des critiques 
internes de la modernité.

Des références aux idées de buen vivir ont été enregistrées 
depuis le milieu du 20e siècle, mais ses significations actuelles 
ont été énoncées dans les années 1990. Les contributions du 
Proyecto Andino de Tecnologías Campesinas (Projet andin de 
technologies paysannes) au Pérou (Apffel-Marglin, 1998), du 
Centro Andino de Desarrollo Agropecuario (cada – Centre 
andin pour le développement de l’agriculture et de l’élevage) 
en Bolivie (Medina, 2001), de divers intellectuels, ainsi que de 
leaders sociaux et autochtones, parmi lesquels Acosta (2014 
[2012]) en Équateur, ont été importantes à cet égard. Un large 
éventail de mouvements sociaux ont soutenu ces idées – qui 
ont exercé une influence sur les changements politiques en 
Bolivie et en Équateur –, obtenant ainsi une reconnaissance  
constitutionnelle.

Le buen vivir comprend différentes versions, spécifiques à 
chaque contexte social, historique et écologique. Elles sont le 
fruit de l’innovation de concepts issus des traditions autoch-
tones, et de leur mise en relation et hybridation avec des pos-

tures critiques au sein de la modernité elle-même. Parmi ces 
concepts, on trouve le suma qamaña des Aymaras, le ñande reko 
des Guaranis de Bolivie, le sumak kawsay des Kichwas d’Équa-
teur et l’allin kawsay des Quechuas du Pérou. Le shür waras 
des Achuars d’Équateur et du Pérou et le küme morgen des 
Mapuches du Chili (pratec, 2002 ; Yampara H., 2011) sont 
des concepts analogues.

Parmi les contributions occidentales, on peut citer les critiques 
radicales du développement, y compris le post-développement ; 
la reconnaissance de la colonialité du pouvoir et du savoir ; les 
critiques féministes du patriarcat  ; les éthiques alternatives 
qui reconnaissent la valeur intrinsèque du non-humain ; et les 
conceptions environnementales telles que l’écologie profonde.

Il n’existe pas une seule et unique version du buen vivir. Par 
exemple, le sumak kawsay en Équateur est différent du suma 
qamaña en Bolivie. Leurs traductions approximatives en caté-
gories occidentales font référence, pour la première notion, à 
l’art de vivre bien et harmonieusement dans une communauté, 
celle-ci étant définie dans des dimensions sociales et écologiques 
à la fois, tandis que le second concept aborde également la convi-
vialité dans des communautés mixtes mais dans des territoires 
spécifiques. Par ailleurs, il est aussi incorrect de dire que le buen 
vivir est exclusivement une proposition autochtone que de dire 
qu’il implique un retour à une condition précoloniale, bien que 
ces dimensions soient essentielles à sa construction.

Au-delà de cette diversité, il existe des composantes com-
munes entre les différentes versions du buen vivir (Gudynas, 
2011). Toutes remettent en question le concept de progrès et 
la notion d’une histoire universelle unique. Elles sont ouvertes 
à des processus historiques multiples, parallèles, non linéaires, 
voire circulaires. Elles remettent en cause le développement 
en raison de son obsession pour la croissance économique, le 
consumérisme, la marchandisation de la nature, etc. Cette cri-
tique s’applique aussi bien aux versions capitalistes qu’aux ver-
sions socialistes du développement. De ce point de vue, un buen 
vivir socialiste n’a aucun sens. Les alternatives auxquelles nous 
ouvre le buen vivir sont à la fois post-capitalistes et post-socia-
listes, dans la mesure où elles se désengagent de la croissance et 
se concentrent sur la satisfaction complète des besoins humains 
dans une optique d’austérité.

Le buen vivir déplace la centralité des humains, conçus 
comme les seuls sujets disposant d’une représentation poli-
tique et comme la source de toute attribution de valeur. Cela 



192 193

La nette contradiction entre ces idées initiales du buen vivir 
et les stratégies de développement des gouvernements bolivien 
et équatorien – lesquels ont promu l’extractivisme en soutenant 
de gigantesques exploitations minières et l’extraction du pétrole 
amazonien – est aujourd’hui flagrante. Les régimes progressistes 
ont tenté de surmonter ces contradictions par de nouvelles défi-
nitions du buen vivir, soit comme une forme de socialisme en 
Équateur, soit comme un développement intégral en Bolivie, le 
resituant ainsi à l’intérieur de la modernité. Ces positions ont 
été soutenues par certaines agences étatiques et par des intellec-
tuels, dont certains ne sont pas sud-américains, et reproduisent, 
malgré leurs bonnes intentions, la colonialité des idées.

En dépit de tout ceci, les idées initiales du buen vivir ont 
été préservées. Elles continuent de nourrir la résistance sociale 
au développement conventionnel, par exemple dans le cas des 
manifestations autochtones et citoyennes en Bolivie, en Équa-
teur et au Pérou pour la défense des territoires, de l’eau et de 
la Terre-Mère. Celles-ci montrent que le buen vivir ne se limite 
pas à quelques intellectuels et ong, et qu’il a su recueillir un 
important soutien populaire.

Pour résumer, le buen vivir est une proposition vivante, nourrie 
par différents mouvements et activismes, ponctuée d’avancées 
et d’échecs, d’innovations et de contradictions. Au vu de la dif-
ficulté à dépasser la modernité, le buen vivir est inévitablement 
un processus en construction. Puisqu’il inclut des positions 
qui interrogent la modernité tout en ouvrant d’autres façons 
de penser, de sentir et d’être – d’autres ontologies – enracinées 
dans des histoires, territoires, cultures et écologies distinctes, il 
doit nécessairement être pluriel. Toutefois, il existe au sein de 
cette diversité des convergences claires qui distinguent le buen 
vivir de la modernité, telles que la rupture avec la croyance 
moderne au progrès, la reconnaissance des communautés éten-
dues qui découlent de visions relationnelles du monde, et une 
éthique qui accepte la valeur intrinsèque des non-humains.

Pour aller plus loin

Acosta, Alberto (2014 [2012]), Le Buen Vivir : pour imaginer d’autres mondes, 
Paris : Utopia. 

Apffel-Marglin, Frédérique (dir.) (1998), The Spirit of Regeneration: Andean 
Culture Confronting Western Notions of Development, Londres : Zed Books.

Gudynas, Eduardo (2011), « Buen Vivir: Today’s Tomorrow », Development, 
vol. 54, no 4, p.  441-447.

implique une ouverture éthique (par la reconnaissance de la 
valeur intrinsèque des non-humains et des droits de la nature), 
ainsi qu’une ouverture politique (par l’acceptation de sujets 
non humains). Le buen vivir affronte le patriarcat, même au 
cœur des terres rurales et autochtones, à travers des alternatives 
féministes qui ravivent le rôle clé des femmes dans la défense 
des communautés et de la nature.

La séparation moderne entre l’humanité et la nature est éga-
lement remise en question. Le buen vivir reconnaît l’existence 
de communautés élargies composées d’humains et de non-hu-
mains (animaux, plantes, montagnes, esprits, etc.) sur des ter-
ritoires spécifiques – comme dans le concept andin d’ayllu, qui 
désigne des communautés socio-écologiques mixtes enracinées 
dans un territoire donné.

Le buen vivir rejette toute forme de colonialisme et se tient 
à l’écart du multiculturalisme. Il défend, au contraire, un type 
d’interculturalité qui valorise chaque tradition de connaissance, 
postulant ainsi la nécessité de refonder la politique sur la base 
de la plurinationalité.

Le buen vivir accorde une importance considérable à l’affec-
tivité et à la spiritualité. Les relations dans les communautés 
élargies ne se limitent pas aux échanges marchands ou aux liens 
utilitaires, mais intègrent la réciprocité, la complémentarité, le 
communalisme, la redistribution, etc.

Les idées sous-jacentes au buen vivir ont été l’objet de vives 
critiques. Certains estiment qu’elles reflètent un réduction-
nisme autochtone, et d’autres affirment qu’elles sont, en 
fait, une invention New Age. Les intellectuels de la gauche 
conventionnelle ont soutenu qu’elles détournaient l’attention 
du véritable objectif, qui n’est pas d’inventer des alternatives 
au développement, mais des alternatives au capitalisme ; ces 
intellectuels rejettent également la valeur intrinsèque des 
non-humains. Malgré ces arguments, les idées du buen vivir 
ont emporté un soutien fort et massif dans les pays andins ; de 
là, elles se sont rapidement diffusées en Amérique latine et sur 
la scène internationale en fournissant les bases d’alternatives 
concrètes au développement – notamment la reconnaissance 
constitutionnelle des droits de la nature et de la Pachamama, 
des moratoires sur les forages en Amazonie, des modèles pour 
la transition vers le post-extractivisme, ou des cosmopolitiques 
fondées sur la participation des acteurs non humains.



194 195

CommunsCommuns
Massimo De Angelis

Mots clés : communs, commoning, tragédie des communs, capital, mouvements 
sociaux

Par « communs », j’entends les systèmes sociaux composés 
de trois éléments de base interconnectés : 1) un commonwealth, 
c’est-à-dire un ensemble de ressources détenues en commun 
et régies par 2) une communauté de commoners qui s’engagent 
également dans 3) la pratique du commoning, ou « faire en com-
mun », qui perpétue leur vie en commun et celle de leur com-
monwealth. En ce sens, toutes les formes de coopération humaine 
non hiérarchique sont des formes différentes de communs. Cette 
définition est plus générale et plus complète que la définition 
classique, qui considère les communs simplement comme des 
ressources partagées par un ensemble d’individus.

La notion de communs a sa propre histoire et ses diverses 
interprétations. L’historien Peter Linebaugh (2008) situe l’ori-
gine de ce mot dans les pratiques paysannes médiévales de col-
lectivisation des terres du roi, une pratique qui a été appelée 
« commoning ». Avec l’avancée du capitalisme et ses vagues suc-
cessives d’enclosure des communs, le terme a été de moins en 
moins utilisé, tandis que le langage politico-théorique a com-
mencé à se concentrer sur d’autres terminologies pour dési-
gner la pratique de l’alter-capitalisme. Cet état de fait a duré 
jusqu’à ce que les mouvements des années 1960-1970 remettent 
à l’ordre du jour le communautarisme et le « partage ». C’est 
précisément au milieu de cette période qu’est apparue la critique 
moderniste des communs. En 1968, l’écologiste Garrett Hardin 
a publié un article dans Science sur « la tragédie des communs ». 
Cet article fondateur affirmait que le partage de la terre ou de 
toute autre ressource entre un groupe d’agriculteurs entraîne 
toujours l’épuisement des ressources. Pour le démontrer, Hardin 
a déployé une théorie de l’individualisme méthodologique qui 
postule que les différents agriculteurs ne visent qu’à maximiser 
leur intérêt individuel. Pour atteindre cet objectif, ces derniers 
permettent à leurs vaches de paître plus longtemps dans le pré 
ou y font venir plus de vaches. Il est évident que du fait de 
cette concurrence croissante entre agriculteurs dans le contexte 

Medina, Javier (dir.) (2001), Suma Qamaña: la comprensión indígena de la 
Buena Vida, La Paz : Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit (gtz) 
et Federación de Asociaciones Municipales de Bolivia (fam).

pratec (2002), Allin Kawsay: el bienestar en la concepción andino amazónica, 
Lima : pratec.

Yampara Huarachi, Simón (2011), « Cosmovivencia andina: vivir y convivir 
en armonía integral – Suma Qamaña », Bolivian Studies Journal /Revista 
de Estudios Bolivianos, no 18, p. 1-22.

Mónica Chuji est une intellectuelle amazonienne kichwa. Elle a fait par-
tie de l’Assemblée constituante de l’Équateur. Elle a été ministre de la 
Communication et porte-parole du gouvernement de la première admi-
nistration de l’Équateur sous la présidence de Correa. 

Grimaldo Rengifo est un éducateur péruvien et un promoteur de la culture 
andine, en particulier celle liée à la Terre. Il est membre de l’équipe du 
Proyecto Andino de Tecnologías Campesinas (pratec – Projet andin de 
technologies paysannes). 

Eduardo Gudynas, originaire d’Uruguay, est chercheur au Centro Lati-
noamericano de Ecología Social (claes – Centre latino-américain d’éco-
logie sociale) et chercheur associé au département d’anthropologie de 
l’université de Californie à Davis. 



196 197

communs qui concernent la connaissance, la musique ou les 
codes sources des logiciels. Comme pour les ressources com-
munes d’Ostrom, il est difficile d’interdire aux gens de profiter 
de ce type de ressources. De plus, le « stock » de la ressource n’est 
pas réduit lorsqu’on l’utilise. Au contraire, le véritable problème 
lié à ces ressources est le fait que le capital impose leur privati-
sation, ce qui les rend artificiellement rares. Le mouvement en 
faveur du libre accès est un mouvement qui, avec différentes 
nuances, est fondé sur le refus de la privatisation de biens non 
rivaux tels que l’information et la connaissance. Dans le milieu 
universitaire et le cyberespace, il s’agit d’un mouvement social 
qui défend les principes du partage de l’information, de l’open 
source, du copyleft, des Creative Commons et de la non-privati-
sation des communs de la connaissance (Benkler, 2003). 

Tous ces cas renvoient à la définition des communs non seu-
lement comme un type de ressource partagée – ce qui pourrait 
être n’importe quoi –, mais aussi comme un système social com-
prenant trois éléments (De Angelis, 2017) : le commonwealth ; 
une communauté de commoners ; et une pratique du commoning, 
ou de l’action en commun, qui inclut l’acte de régir les relations 
entre le commonwealth et la nature, et entre les commoners eux-
mêmes. 

Au cours des dernières décennies, nous avons assisté à l’émer-
gence de communautés autochtones et de nouveaux systèmes 
de communs, qui sont devenus plus visibles et innovants un 
peu partout : des rues de Cochabamba à celles de New York, 
Johannesburg, Athènes et Mumbai. Des ressources sont ainsi 
soustraites au système capitaliste et insérées dans des proces-
sus de production collective et des cultures fondées sur des 
valeurs participatives et démocratiques, avec pour horizon le 
bien-être des commoners et la soutenabilité environnementale. 
Cette émergence de l’action collective est d’abord un moteur 
de survie face aux nombreuses enclosures et crises du néoli-
béralisme, mais elle manifeste aussi un refus de se soumettre 
aux technologies néolibérales d’exploitation sur les questions 
de reproduction sociale telles que l’alimentation, le logement, 
l’énergie, les soins de santé, l’éducation, les arts et la culture, 
ou même les « communs mondiaux » de la biosphère. Deuxiè-
mement, cette action collective agit comme une exploration 
participative innovante des nouvelles technologies et des formes 
de cybercoopération : production de logiciels open source, coo-
pération peer-to-peer comme pour Wikipédia, ou machines open 
source. Ces espaces de coopération multidimensionnels donnent 

d’une réserve de ressources fixe, cette dernière s’épuisera, d’où 
la tragédie des communs. La solution proposée par Hardin était 
double : soit poursuivre la privatisation des communs par dif-
férents droits de propriété, soit contrôler et faire appliquer les 
règles relatives aux communs par l’État.

En 1990, Elinor Ostrom a produit une critique efficace et 
simple de la thèse de Hardin. Après avoir étudié des milliers de 
cas différents de communs existant dans le monde entier, dont 
certains ont survécu des centaines d’années, Ostrom a soutenu 
que Hardin ne parlait pas de la tragédie des communs, mais de 
la « tragédie du libre accès ». Ce que la parabole de Hardin ne 
prend pas en compte, c’est que les communs sont régis par les 
commoners qui décident collectivement des règles d’accès et les 
contrôlent en permanence. De fait, les commoners ne s’occupent 
pas seulement de leurs propres intérêts, mais veillent également 
à ce que leur interaction collective avec les ressources partagées 
soit soutenable, faute de quoi ils perdraient tous les ressources 
dont ils dépendent. Ostrom a ainsi établi un lien clair entre le 
commonwealth (ou la richesse détenue en commun), une com-
munauté de commoners et leur système de gouvernance.

La définition initiale des communs par Ostrom souffre cepen-
dant d’une limitation importante. Dans son approche, les com-
muns apparaissent comme des biens rivaux ou soustractibles, 
avec un faible degré d’exclusivité. Cela implique que seuls les 
systèmes de ressources sont des communs – par exemple une 
zone de pêche, un canal d’irrigation, une nappe phréatique ou 
une zone de pâturage –, et non les unités de ressources dérivées 
de ces systèmes, comme « les tonnes de poissons récoltées dans 
une zone de pêche, les acres-pieds ou les mètres cubes d’eau 
prélevés d’une nappe phréatique ou d’un canal d’irrigation, les 
tonnes de fourrage consommées par les animaux dans les zones 
de pâturage » (Ostrom, 2010 [1990]).

Cette distinction va toutefois à l’encontre de l’expérience 
historique et de la complexité des formes contemporaines de 
communs, tels qu’ils sont revendiqués par divers mouvements 
sociaux dans le monde. En premier lieu, tant du point de vue 
historique que de l’expérience actuelle, il existe en effet une 
myriade d’exemples de communautés qui mettent en commun 
des unités de ressources exclusives dans un « pot commun » – des 
ludothèques aux cuisines collectives – et qui définissent ensuite 
des règles ou des usages pour leur appropriation individuelle. 
Deuxièmement, au cours des dernières décennies, on a constaté 
un intérêt croissant pour les biens communs non rivaux, tels les 



198 199

ComunalidadComunalidad 
Arturo Guerrero Osorio

Mots clés : communalité, Oaxaca, post-développement, le Nous, peuples 
originaires

«  Comunalidad  », ou «  communalité  », est un néologisme 
qui désigne une manière d’être et de vivre propre aux peuples 
de la Sierra Norte de Oaxaca et d’autres régions de cet État 
situé au sud-est du Mexique. Le terme a été inventé à la fin des 
années 1970 par deux penseurs locaux : Floriberto Díaz Gómez 
et Jaime Martínez Luna. Il exprime une résistance obstinée à 
toutes les formes de développement qui sont arrivées dans la 
région – une résistance qui a dû accepter divers aménagements 
et un mode de vie contemporain, incorporant ainsi ce qui arrive 
de loin, sans permettre à ces nouveaux éléments de détruire ou 
de dissoudre ce qui lui est propre (lo propio). La communalité 
fait donc appel à ce qui a persisté de meilleur dans la tradition 
de nos peuples : le fait de changer les traditions de façon tradi-
tionnelle, afin qu’elles continuent à être ce qu’elles sont malgré 
les pressions pour les dissoudre, les marginaliser ou les convertir 
en quelque chose d’autre, c’est-à-dire les développer69.

La « communalité » est le prédicat verbal du Nous. Elle nomme 
son action et non pas son ontologie. Elle est comme les verbes 
incarnés tels que « manger », « parler » ou « apprendre », qui se 
produisent toujours collectivement, dans un lieu spécifique. Le 
Nous n’existe que dans son exécution. Il advient dans la « spirale 
de l’expérience », dont on peut distinguer trois moments. 

Reconnaissance/échange/évaluation. L’exercice et la compréhen-
sion du Nous ne sont pas des activités épistémologiques, mais 
des activités qui relèvent du vécu. Elles supposent « la reconnais-
sance du sol » sur lequel on marche. « Vous vous reconnaissez 
avec les personnes sur ce sol. Nous reconnaissons ce que nous 
faisons et ce que nous réalisons. » C’est-à-dire que nous recon-
naissons notre potentiel et nos limites.

Nous reconnaissons que notre existence n’est possible avec 
les autres qu’en construisant un Nous, qui nous distingue ainsi 
des Autres. Nous nous ouvrons à tous les êtres et à toutes les 

69. J’exprime ma gratitude à Gustavo Esteva qui a révisé ce texte et m’a aidé à 
le situer dans le cadre théorique du post-développement.

l’espoir d’une transformation post-capitaliste, dans la mesure 
où ils représentent l’émergence de socio-écologies orientées 
vers un modèle de production qui constitue une alternative au 
capitalisme et aux systèmes d’État autoritaires. Le danger existe 
cependant que ces systèmes étatiques soient capables de prendre 
le contrôle sur les communs de manière à leur faire supporter 
davantage le coût de la reproduction sociale. Il faut pour cela 
tisser des liens entre les communs émergents et traditionnels 
et les mouvements sociaux, pour aboutir à des mouvements de 
communs qui reconstruisent le tissu de la reproduction sociale 
et fixent une limite de plus en plus grande à la volonté du capital 
de croître sans fin.

Pour aller plus loin 

The Commoner, www.thecommoner.org

Creative Commons, www.creativecommons.org

The Digital Library of the Commons, www.dlc.dlib.indiana.edu 

Benkler, Yochai (2003), « The Political Economy of Commons », The Euro-
pean Journal for the Informatics Professional, vol. 4, no 3, p. 6-9.

De Angelis, Massimo (2017), Omnia sunt communia: On the Commons and 
the Transformation to Postcapitalism, Londres : Zed Books.

Hardin, Garrett (1968), « The Tragedy of the Commons », Science, vol. 162, 
no 3859, p. 1243-1248.

Linebaugh, Peter (2008), The Magna Carta Manifesto: Liberties and Com-
mons for All, Berkeley : University of California Press.

Ostrom, Elinor (2010 [1990]), Gouvernance des biens communs : pour une 
nouvelle approche des ressources naturelles, Louvain-la-Neuve : De Boeck 
Supérieur.

Massimo De Angelis est professeur d’économie politique à l’université de 
Londres-Est. En 2000, il a fondé The Commoner, une revue en ligne. Il est 
l’auteur de nombreuses publications sur l’économie politique critique, 
la mondialisation néolibérale, les mouvements sociaux et les communs, 
parmi lesquelles The Beginning of History: Global Capital and Value Strug-
gles (Pluto, 2007) et Omnia sunt communia: On the Commons and the 
Transformation to Postcapitalism (Zed Books, 2017).



200 201

« Racine ». L’accord est la rationalisation et la verbalisation de 
la racine. Il établit l’ordre du Nous dans ses relations internes 
comme dans ses relations avec l’extérieur. L’expérience se sédi-
mente dans l’accord, et l’accord détermine l’expérience. Les 
normes établissent les formes de partage du Nous et posent des 
limites à l’individualisme et la convoitise. De l’accord émergent 
les institutions communautaires de l’« assemblée »  ; les cargos 
(des fonctions ou des obligations communautaires) ; ainsi que 
le tequio (le travail collectif pour le bien commun, sans rému-
nération).

L’assemblée est la forme mise en place par le Nous pour parve-
nir à un consensus et conclure des accords. C’est la « communo-
cratie » qui y fonctionne, plutôt que la démocratie. L’assemblée 
se déroule entre les différentes personnes qui partagent le Nous, 
plutôt qu’entre individus égaux et libres en concurrence les uns 
avec les autres. Dans l’assemblée, les autorités sont « nommées » 
– et non élues –, les « griefs  » y sont résolus, et il est décidé 
collectivement de la voie commune à suivre. Les autorités ne 
gouvernent pas ; elles fournissent un « service » selon les ordres 
de l’assemblée : c’est le principe du « diriger en obéissant » de 
l’Armée zapatiste de libération nationale. Les devoirs associés 
aux positions d’autorité, comme les services, sont accomplis de 
manière obligatoire, sans paiement et de bon gré – bien que, 
généralement, les gens les évitent car ils sont pesants. Une acti-
vité que l’autorité de chaque Nous organise est le tequio.

Par définition, la Racine est invisible, inconnaissable. Elle est 
origine et subsistance. Jaguar et serpent. C’est le mythe commu-
nautaire, son horizon d’intelligibilité. Nous percevons la forme 
de la Racine et non son contenu, puisque chaque communauté 
a la sienne, différente de celle des autres, avec quatre directions 
ou piliers. Il s’agit des reconnaissances mentionnées  : le sol, 
le peuple, ses efforts et ses réalisations. En d’autres termes  : 
la terre, l’autorité, le travail et la célébration communautaire. 
Parallèlement, la communalité ne peut être comprise que dans 
sa relation avec l’extérieur non communautaire, c’est-à-dire avec 
la société économique. C’est la « spirale extérieure » : elle com-
mence par quelque chose qui est imposé de l’extérieur et qui 
déclenche, ou non, une « résistance » intérieure, qui évolue vers 
une « adaptation ». Ce résultat forme deux choses : lo propio – ce 
qui est propre à la communauté – et le Nous.

forces, car même si le Nous se manifeste par l’action de femmes, 
d’hommes et d’enfants concrets, tout ce qui est visible et invi-
sible sous et sur la terre participe également de ce même mou-
vement – selon le principe de la « complémentarité » entre tout 
ce qui est différent. La communauté n’est pas un ensemble de 
choses, mais une « fluidité intégrale ».

Après la reconnaissance vient l’échange d’expériences, d’outils 
et de savoirs au sein du Nous et/ou avec les Autres. Il s’agit d’une 
« hospitalité mutuelle ». Nous hébergeons la vérité de l’Autre tan-
dis que l’Autre héberge la nôtre. Nous nous rencontrons dans le 
« partage70 », c’est-à-dire la guelaguetza en zapotèque, un principe 
esthétique communautaire : être avec l’autre dans les moments 
clés de la vie, partager l’expérience. Les équivalents homéo-
morphes de la communalité pourraient être le sumak kawsay en 
langue kichwa et le lekil kuxlejal en tzeltal71. Tous sont nourris par 
une éthique de la « réciprocité ». L’échange implique aussi bien la 
critique rationnelle que la confiance et la foi. Cet apprentissage 
culmine dans une évaluation de la reconnaissance et de l’échange 
qui ont eu lieu. Il crée en nous une nouvelle reconnaissance, pour 
un autre échange et une nouvelle évaluation.

Nous/oralité/sédiment. Le Nous se recrée d’abord dans l’espace 
mental de l’oralité et celui de l’image, même si aujourd’hui 
ceux-ci sont mêlés aux mentalités textuelles et cybernétiques. 
Dans l’oralité, le Nous est produit sur un sol concret – un suelo – 
et sous un ciel concret, en un lieu où se trouvent les corps de tous 
les présents et disparus, chacun avec l’apparence unique qu’il a 
précisément au moment de la reconnaissance et de l’échange. La 
guelaguetza a lieu sur un « sédiment » de vie et de mort. Tout ce 
qui s’est passé depuis la naissance de la Terre-Mère y est déposé : 
c’est sur ce faisceau de traces que l’on parle et que l’on écoute.

Quotidien/souvenir/espoir. L’expérience vit dans sa durée ; elle 
n’est pas mesurée par le temps linéaire. Pour le Nous, elle est 
un présent prolongé. Dans le quotidien, nous nous souvenons, 
avec le sédiment comme prise et déclencheur. C’est là que nous 
abritons nos espoirs pour l’avenir.

L’expérience du Nous a lieu à l’horizon d’une « spirale inté-
rieure ». Nous y distinguons deux dimensions : l’« Accord » et la 

70. ndt : L’auteur utilise un autre néologisme, compartencia, impossible à tra-
duire intégralement. Il a été traduit ici par « partage ».

71. Les équivalences homéomorphiques sont des correspondances profondes 
entre des mots et des concepts appartenant à des religions ou des cultures dis-
tinctes. Voir www.raimon-panikkar.org/english/gloss-homeomorphic.html



202 203

Conception 
écopositive

Conception écopositive 
Janis Birkeland

Mots clés : villes durables, justice sociale, design pour la nature, système ouvert, 
design à impact net positif 

Il est possible d’avoir des bâtiments « verts » dont l’impact 
carbone ou énergétique est nul, mais ces indicateurs ne prennent 
pas en compte la consommation d’énergie intrinsèque ou la des-
truction écologique qui se produit pendant la construction. En 
d’autres termes, ces bâtiments ne rendent pas à la nature plus 
qu’ils ne lui prennent, et ne sont donc pas soutenables. Le fait 
de considérer les bâtiments « comme des paysages », plutôt que 
comme un ensemble de composants, révèle des possibilités d’uti-
liser la structure et la surface pour créer de nouveaux espaces 
écologiques. La « conception pour les écoservices » augmente 
les multiples «  services gratuits  » fournis par la nature. Cela 
peut concerner des jardins d’enfants, des modules de rénovation 
solaire passive, des « échafaudages verts », ou diverses structures 
spatiales autour, entre ou même à l’intérieur des bâtiments. Les 
bâtiments peuvent contribuer à la soutenabilité s’ils offrent plus 
d’avantages que l’absence totale de constructions, et si les villes 
existantes sont réaménagées pour transformer les déficits écolo-
giques et sociaux en gains. La conception écopositive applique 
la pensée du système ouvert à la conception de l’environnement 
bâti, ainsi qu’au contrôle et à l’évaluation du développement 
dans l’aménagement urbain.

En règle générale, les constructions physiques concentrent les 
richesses, privatisent les ressources, éliminent la diversité bio-
logique et culturelle et renforcent le gaspillage et les conditions 
de vie inéquitables. En bref, elles bloquent les options futures. 
Les approches conventionnelles du design durable ne contri-
buent guère à inverser cette tendance. Les villes pourraient amé-
liorer la qualité de vie et régénérer l’environnement, mais cela 
ne suffit pas. Les défenseurs et défenseuses de la conception 
écopositive (ou du design à impact net positif) insistent sur le 
fait que «  l’empreinte écologique positive de la nature » doit 
dépasser l’empreinte négative de l’humanité. Pour augmenter les 
options futures et compenser les effets écologiques cumulatifs 
inévitables, les villes dans leur ensemble doivent générer des 

Pour aller plus loin

Guerrero Osorio, Arturo (2013), « La comunalidad como herramienta: una 
metáfora espiral », Cuadernos del Sur, no 34, p. 39-55.

Guerrero Osorio, Arturo (2015), « La comunalidad como herramienta: una 
metáfora espiral II », Bajo el volcán, vol. 15, no 23, p. 113-129.

Martínez Luna, Jaime (2013), Textos sobre el camino andado, 1, Mexico : 
cmpio, campo, ceesci et cseiio.

Panikkar, Raimon (1999), El espíritu de la política, Barcelone : Península.

Robles Hernández, Sofía et Rafael Cardoso Jiménez (2007), Floriberto Díaz. 
Escrito: comunalidad, energía viva del pensamiento mixe, Mexico : unam.

Arturo Guerrero Osorio est né à Mexico en 1971. Pendant deux décen-
nies, il a travaillé avec des intellectuels et des militants de Oaxaca sur 
l’idée de communalité et a été impliqué dans des projets de radio commu-
nautaires dans le sud-est du Mexique et en Colombie. Il est collaborateur 
de l’Universidad de la Tierra à Oaxaca et de la Fundación Comunalidad. 
Il est actuellement doctorant en développement rural à l’université auto-
nome métropolitaine de Xochimilco.



204 205

de répartir les coûts entre les priorités. Les modèles de déci-
sion technocratiques, réductionnistes et informatisés sont néan-
moins considérés comme une « pensée supérieure », tandis que le 
design est marginalisé comme un sous-ensemble mou et subor-
donné. Pourtant, la conception écopositive introduit un modèle 
de système ouvert pour guider les changements fondamentaux 
de paradigme dans les domaines conceptuel et matériel. Tout 
d’abord, il s’agit de remplacer la prise de décision réduction-
niste par des cadres décisionnels fondés sur la conception, qui 
soient en mesure d’accroître les relations symbiotiques entre 
les humains et la nature. Deuxièmement, il s’agit de transfor-
mer écologiquement les structures physiques afin d’augmenter 
l’espace vital écologique et de maximiser les avantages publics.

Comme nous l’avons vu, le design durable se caractérise 
aujourd’hui par une pensée en système fermé. Ce concept 
est né avec les bâtiments «  autonomes en ressources  » dans 
les années 1970 et la fabrication en « boucle fermée » dans les 
années 1990. Dans un système fermé, les solutions de concep-
tion consistent essentiellement à « recycler ». Étant donné que 
les bâtiments modernes sont composés de nombreux produits 
manufacturés, le recyclage et/ou le surcyclage (upcycling) à des 
valeurs économiques plus élevées peuvent réduire de nombreux 
effets. Cependant, cela ne peut pas en soi créer des environne-
ments éco-positifs. Même un bâtiment à impact nul ne contri-
buerait pas nécessairement de manière positive à la soutenabilité 
écologique. L’objectif du recyclage étant la performance zéro, les 
normes habituelles n’exigent qu’une réduction des effets néga-
tifs. En outre, les évaluations d’impact reposent sur des « limites 
systémiques » imaginaires, au-delà desquelles les conséquences 
cumulatives et intrinsèques deviennent trop informes et com-
plexes pour être mesurées. Ceux-ci ne sont donc pas compta-
bilisés. Cela limite la responsabilité des équipes de conception 
aux incidences mesurables à l’intérieur de limites artificielles, 
telles que les limites de propriété, excluant ainsi les questions 
éthiques plus larges.

Aujourd’hui, les « outils d’évaluation des bâtiments verts », 
des outils commerciaux sous forme de cases à cocher, restent 
prépondérants dans la profession urbaniste. Ces systèmes de 
certification volontaire gérés par le secteur privé ont été intro-
duits par les conseils de la construction écologique, créés dans 
de nombreux pays depuis 1990, afin d’anticiper les exigences de 
la réglementation sur la construction durable. Ces outils d’éva-
luation illustrent une pensée réductionniste et limitée. Ils visent 

gains écologiques et sociaux nets. Cela est techniquement pos-
sible. Par exemple, comme le démontrent Renger et al. (2015), 
les bâtiments peuvent séquestrer plus de carbone qu’ils n’en 
émettent au cours de leur cycle de vie et, comme le suggèrent 
Pearson et al. (2014), les stratégies de conception telles que les 
échafaudages verts peuvent fournir trois douzaines de services 
écosystémiques.

Fondé sur une critique des approches conventionnelles du 
design durable, un cadre écopositif alternatif permet une forme 
de construction qui donne plus à la nature et à la société qu’elle 
ne prend. Ainsi, les villes doivent non seulement intégrer la 
nature vivante aux bâtiments, mais aussi augmenter la « base 
écologique  » totale. Alors que les paradigmes standards de 
design durable – tels que résumés par Hes et du Plessis (2014) – 
appellent à concevoir « avec » ou « comme » la nature, la concep-
tion écopositive agit « pour » la nature. En outre, une condition 
préalable à une démocratie soutenable est un environnement 
humain équitable et écoproductif qui répond aux besoins de 
base et plus encore. Les villes devraient accroître le « domaine 
public », l’accès direct et universel aux moyens de subsistance, 
l’engagement social et le bien-être individuel.

L’incapacité des approches actuelles du design durable à 
apporter une contribution nette positive peut être attribuée au 
paradigme dominant des systèmes fermés. Celui-ci remonte à 
la métaphore du « vaisseau spatial Terre » des années 1960 et à 
l’argument des « limites à la croissance » des années 1970, qui 
étaient censés contrer le modèle linéaire du progrès industriel. 
En 1980, la « Stratégie mondiale de la conservation  » appe-
lait à « vivre dans les limites de la capacité de charge des éco-
systèmes » – un autre argument en faveur des «  limites de la 
nature ». Ces messages négatifs ont été ignorés, probablement 
parce que les « limites » suggéraient une baisse du niveau de vie. 
L’influent rapport Brundtland de 1987 a perpétué le modèle 
du système fermé. Il a également omis de prendre en compte 
l’environnement bâti et a relégué l’aménagement soutenable aux 
institutions décisionnelles. La soutenabilité biophysique est un 
problème de conception, et pas seulement de gestion. Elle exige 
de modifier non seulement les structures physiques, mais aussi 
les institutions et les cadres décisionnels qui les façonnent.

Le design peut créer des relations positives et synergiques qui 
multiplient les avantages publics et les gains écologiques. En 
revanche, la prise de décision politique s’appuie sur des cadres 
fermés permettant seulement de comparer des alternatives ou 



206 207

ConvivialismeConvivialisme 
Alain Caillé 

Mots clés : convivialité, philosophie politique, manifeste convivialiste, 
cosmopolitisme

« Convivialisme » : le mot s’est imposé de lui-même lors d’un 
colloque organisé à Tokyo en 2010, dont le titre évoquait Ivan 
Illich : « Vers une société de convivialité avancée ». Y participaient, 
entre autres, Serge Latouche, décroissant, Patrick Viveret, théori-
cien des indicateurs de richesse alternatifs, ainsi qu’Alain Caillé, 
animateur de La Revue du mauss (mouvement anti-utilitariste 
dans les sciences sociales). La conclusion de cette rencontre fut 
qu’il était nécessaire d’insister sur les convergences plus que sur 
les différences. Pour désigner ces convergences, il nous fallait 
un nom. Ce fut « convivialisme » – autrement dit, et pour faire 
vite, la philosophie du vivre-ensemble, de la « convivance ». Une 
manière de rendre hommage à Ivan Illich, en somme.

Deux ans après, le nom et l’idée avaient fait du chemin, à 
tel point qu’Edgar Morin allait assez vite pouvoir écrire : « Le 
convivialisme est une idée-force sans laquelle il n’y aura pas de 
politique de civilisation. » Après une bonne année de discussions 
était paru en 2013 un petit livre signé par 64 intellectuelles et 
intellectuels francophones alternatifs bien connus, sous le titre 
de Manifeste convivialiste  : déclaration d’interdépendance. Ces 
auteurs et autrices se situent sur un spectre allant de la gauche 
de gauche au centre gauche – avec des sympathies possibles à 
droite, puisque la conviction qui anime ce collectif est que, étant 
donné les multiples menaces qui se profilent à l’échelle mondiale, 
seul un gigantesque sursaut de l’opinion publique internationale 
face au déchaînement de l’hybris peut nous sauver. Mais pour 
rendre possible ce sursaut, encore faut-il se mettre d’accord, dans 
une perspective « pluriversaliste », sur quelques valeurs centrales 
auxquelles une grande partie de l’humanité soit susceptible d’ad-
hérer, quelle que soit la tradition religieuse ou politique dont on 
se réclame. Ce pari peut sembler téméraire, mais il n’est pas sûr 
qu’il y en ait d’autres qui méritent d’être tentés.

Qu’est-ce qui a permis cette convergence entre des autrices 
et des auteurs si divers ? Un accord, explicite ou implicite, sur 
au moins six points :

uniquement à réduire les effets existants ou prévus par rapport 
à la norme. Ainsi, une réduction des effets négatifs est souvent 
qualifiée de « positive »  ; pourtant, dans une perspective plus 
large, une réduction de 40 % de la consommation d’énergie 
n’empêche pas qu’il y ait en fin de compte une augmentation 
globale de 60 %.

L’application des outils d’évaluation conventionnels laisse 
également de côté des questions fondamentales de soutena-
bilité telles que la justice sociale. Elle néglige les avantages 
publics potentiels, encourage les compromis entre des valeurs 
incommensurables, considère les économies financières réali-
sées grâce à la productivité des travailleurs comme des gains 
« écologiques », etc. En revanche, les méthodes de conception 
écopositive sont abordables dans les régions défavorisées. La 
situation sociale exige l’équité et la justice environnementale à 
l’échelle régionale, ce qui peut être évalué par des analyses de 
flux, comme le soulignent Byrne et al. (2014). Ces nouvelles 
normes prescrivent une architecture entièrement nouvelle.

Pour aller plus loin

Birkeland, Janis (2008), Positive Development: From Vicious Circles to Virtuous 
Cycles through Built Environment Design, Londres : Earthscan.

Byrne, Jason, Neil Sipe et Jago Dodson (dir.) (2014), Australian Environ-
mental Planning: Challenges and Future Prospects, Londres : Routledge.

cmed – Commission mondiale sur l’environnement et le développement 
(1987), Notre avenir à tous, Oxford  : Oxford University Press, www.
fr.wikisource.org 

Hes, Dominique et Chrisna du Plessis (2014), Designing for Hope: Pathways 
to Regenerative Sustainability, Londres : Routledge.

Pearson, Leonie, Peter W. Newton et Peter Roberts (dir.) (2014), Resilient 
Sustainable Cities, New York : Routledge.

Renger, Birte Christina, Janis L. Birkeland et David J. Midmore (2015), 
« Net-Positive Building Carbon Sequestration », Building Research and 
Information, vol. 43, no 1, p. 11-24.

uicn, pnue et wwf (1980), « Stratégie mondiale de la conservation : la 
conservation des ressources vivantes au service du développement 
durable », www.portals.iucn.org 

Janis Birkeland est professeure honoraire de la faculté d’architecture, de 
construction et d’aménagement de l’université de Melbourne, en Aus-
tralie. Elle est l’autrice de plusieurs livres et articles. Elle a été avocate, 
architecte et urbaniste aux États-Unis, avant d’entamer une carrière uni-
versitaire de 25 ans en Australie.



208 209

L’accord entre les 64 auteurs et autrices du Manifeste convi-
vialiste, bientôt rejoints par une cinquantaine d’intellectuels 
mondialement connus, s’est opéré sur la définition de quatre 
principes :

- un principe de commune humanité ou, si l’on préfère, de respect 
des différences, qui interdit toutes les formes d’exclusion et de 
stigmatisation ;

- un principe de commune socialité ou encore de richesse du lien 
social, qui stipule la nécessité absolue de veiller à la qualité des 
relations sociales ;

- un principe de légitime individuation, ou encore d’accomplis-
sement personnel, qui précise que les rapports sociaux doivent 
être organisés de telle manière que chacune et chacun puisse 
être reconnu dans sa singularité ;

- un principe d’opposition maîtrisée et constructive, qui affirme 
que l’objectif politique premier est de permettre aux humains 
de coopérer « en s’opposant sans se massacrer (et de se donner 
sans se sacrifier) ».

Il est important de noter que c’est à ces principes que se sont 
opposés et s’opposent encore tous les totalitarismes ou toutes les 
dictatures, dictatures financières comprises. Le premier principe 
exprime l’aspiration centrale du communisme, le deuxième celle 
du socialisme, le troisième celle de l’anarchisme et le quatrième 
celle du libéralisme républicain. Et il n’est sans doute pas trop 
hardi de faire l’hypothèse que ces quatre valeurs clés sont com-
munes à toutes les religions. Un État ou un gouvernement, ou 
une institution politique nouvelle ne peuvent être tenus pour 
légitimes que s’ils respectent ces quatre principes. Le convivia-
lisme peut être perçu comme l’art de leur combinaison. 

Depuis la parution du Manifeste, le mot « convivialisme » ren-
contre toujours plus d’écho et commence à servir de mot de 
ralliement à des courants de pensée et d’action très divers. Une 
version abrégée en a été publiée dans plus d’une dizaine de lan-
gues. Des livres de discussion des analyses convivialistes, par des 
intellectuels ou des militants associatifs, sont parus notamment 
en Allemagne (Adloff et Heins, 2015), au Brésil (Vandenberghe 
et Véran, 2016) et en Italie (Fistetti, 2017). En France, la pers-
pective convivialiste fait désormais l’objet d’un large consensus 
dans tous les réseaux de bonne volonté citoyenne. Mais l’évolu-
tion la plus significative est récente. Face à l’inadéquation crois-
sante des partis politiques existants, il est apparu qu’il fallait aller 
au-delà du simple énoncé de valeurs générales. C’est ce qu’es-
quisse un livre, plus directement politique, paru en juin 2016 

- Tout d’abord, et c’est dans doute ce qui a été le plus déter-
minant, un très fort sentiment d’urgence. Il nous reste bien peu 
de temps pour éviter des catastrophes.

- La conviction qu’une partie des périls actuels résulte de l’hé-
gémonie mondiale d’un capitalisme rentier et spéculatif qui est 
devenu l’ennemi principal de l’humanité et de la planète, parce 
qu’il opère et représente une cristallisation paroxystique de la 
démesure (hybris) et de la corruption. 

- Celle, encore, que la première raison de la toute-puissance de 
ce capitalisme est l’impuissance de toutes celles et de tous ceux 
qui en souffrent, et qui aspirent à un autre mode de vie, à bien 
percevoir ce qu’ils ont en commun et à le nommer.

- La certitude que nous ne pourrons plus faire reposer l’ad-
hésion aux valeurs démocratiques – et, a fortiori, les universali-
ser – sur la perspective d’une croissance indéfinie et significative 
du pib. Cette croissance ne reviendra pas dans les pays riches, 
pour des raisons structurelles, et il est donc vain d’en attendre 
les remèdes à tous nos maux. En tout état de cause, la planète 
ne pourra pas survivre à une généralisation du mode de vie 
occidental et de l’American way of life. 

- La certitude, également, que ce qui nous fait le plus cruel-
lement défaut pour commencer à construire pour de bon un 
monde post-croissantiste, ce ne sont pas tant les solutions tech-
niques, économiques, écologiques, etc., qu’une philosophie 
politique suffisamment générale pour saisir le monde actuel 
dans sa globalité. Les idéologies dont nous sommes les héri-
tiers – libéralisme, socialisme, communisme et anarchisme – ne 
nous permettent plus, en effet, de penser à un présent ou un 
avenir possible, et ceci pour deux raisons principales : a) parce 
qu’elles restent trop centrées sur l’échelle nationale ; b) parce 
que toutes quatre partagent la conviction que le problème fon-
damental de l’humanité est celui de la rareté matérielle et que 
les humains sont des êtres de besoin. Elles manquent ainsi la 
question du désir et rendent impossible la pensée d’un monde 
post-croissance.

- La certitude, enfin, que le seul espoir d’échapper de manière 
civilisée à toutes les menaces qui nous assaillent est d’approfon-
dir et de radicaliser l’idéal démocratique. Pour cela, il faut placer 
ses espoirs non seulement dans le Marché et/ou l’État, mais dans 
la Société elle-même, c’est-à-dire dans la société civile associa-
tionniste auto-organisée. Ou, mieux, dans ce que les convivia-
listes appellent la société civique.



210 211

ConvivialitéConvivialité 
David Barkin

Mots clés : convivialité, outils, reconstruction conviviale

Dans sa forme moderne, la « convivialité  » est devenue un 
mot d’usage courant avec la publication de La  Convivialité 
d’Ivan Illich en 1973. Bien que le concept ne soit pas nouveau, 
le philosophe en a fait un terme technique pour désigner « une 
société où l’outil moderne est au service de la personne intégrée 
à la collectivité, et non au service d’un corps de spécialistes. 
Conviviale est la société où l’homme contrôle l’outil  ». Illich 
différencie explicitement le sens qu’il donne à ce terme de son 
acception courante comme « joie », en l’appliquant aux « outils » 
plutôt qu’aux relations entre personnes. Dans ce contexte, il 
a également introduit une autre caractéristique fondamentale 
de cette société : l’austérité, comprise comme « une vertu qui 
n’exclut pas tous les plaisirs, mais seulement ceux qui dégradent 
la relation personnelle ». Illich proposait un processus continu 
de reconstruction conviviale, avec des indications concrètes qui 
sont encore plus pertinentes aujourd’hui qu’à l’époque.

La convivialité est une plate-forme pour forger une nouvelle 
société, une société qui transcende les limites profondes de 
notre monde actuel, pour aller vers un socialisme qui nécessite-
rait d’« [inverser] les institutions régnantes et [de substituer] à 
l’outillage industriel des outils conviviaux ». Ce nouveau cadre 
« [restera] un vœu pieux si les idéaux socialistes de justice ne 
l’emportent pas ». Illich poursuit en soulignant une position 
commune à de nombreux mouvements sociaux d’aujourd’hui :

« Il faut saluer la crise ouverte des institutions dominantes 
comme l’aube d’une libération révolutionnaire à l’égard de 
celles qui mutilent la liberté élémentaire de l’être humain, dans 
le seul but de gaver toujours plus d’usagers. […] La société 
conviviale reposera sur des contrats sociaux qui garantissent 
à chacun l’accès le plus large et le plus libre aux outils de la 
communauté, à la seule condition de ne pas léser l’égale liberté 
d’autrui. »

et là encore co-signé par une soixantaine d’intellectuels bien 
connus en France (Caillé, 2016).

En 2020 est paru, aux éditions Actes Sud, un Second Manifeste 
convivialiste, sous-titré Pour un monde post-néolibéral (beaucoup 
plus détaillé et développé que le premier), signé par près de 
300 personnalités de 33 pays différents. Il ajoute aux quatre 
principes convivialistes de départ un principe de commune natu-
ralité (la conscience de l’inscription de l’être humain dans la 
nature et de son interdépendance avec le reste du vivant) et un 
impératif catégorique de maîtrise de l’hybris.

À suivre. 

Pour aller plus loin

Journal du mauss, www.journaldumauss.net 

La Revue du mauss, http://www.revuedumauss.com.fr 

Site du mouvement convivialiste, http://convivialisme.org 

Adloff, Frank et Volker M. Heins (dir.) (2015), Konvivialismus: Eine Debatte, 
Bielefeld : Transcript Verlag.

Caillé, Alain et Les Convivialistes (2016), Éléments d’une politique convivia-
liste, Lormont : Le Bord de l’eau. 

Les Convivialistes (2013), Manifeste convivialiste : déclaration d’interdépen-
dance, Lormont : Le Bord de l’eau.

Fistetti, Francesco (2017), Convivialità: una filosofia per il xxi secolo, Gênes : 
Il Nuovo Melangolo.

Internationale convivialiste (2020), Second Manifeste convivialiste : pour un 
monde post-néolibéral, Arles : Actes Sud.

Vandenberghe, Frédéric et Jean-François Véran (dir.) (2016), Além do habi-
tus: teoria social pós-bourdieusiana, Rio de Janeiro : 7Letras. 

Alain Caillé, professeur de sociologie émérite à l’université Paris-Ouest-
Nanterre, est le directeur d’une revue interdisciplinaire en sciences 
sociales et en philosophie politique, La Revue du mauss  : mouvement 
anti-utilitariste dans les sciences sociales. Il est l’animateur principal du 
mouvement convivialiste en France.



212 213

modèles d’expropriation ou d’appropriation. Ceux-ci fonc-
tionnent par le biais du marché ou du vol pur et simple – comme 
dans le cas de l’accaparement des terres et de l’eau –, à travers 
l’utilisation corrompue des institutions dominantes. Ces conflits 
constituent une part croissante de la dynamique anticapitaliste 
définie et promue par le « commoning ». Les mêmes processus 
de défense renforcent l’engagement de ces groupes en faveur 
d’un objectif commun, ce qui génère une capacité renouvelée à 
forger des alliances avec d’autres communautés dans des zones 
d’influence en expansion, mais aussi une plus grande aptitude 
à proposer de nouvelles formes de gouvernance. Bien entendu, 
ces communautés et leurs institutions en évolution mettent éga-
lement en œuvre de nouvelles formes de vie, plus compatibles 
avec les exigences liées aux frontières planétaires et avec les pos-
sibilités des écosystèmes biorégionaux.

Aujourd’hui, la convivialité a beaucoup plus de chances 
de voir le jour que lorsqu’Illich a formulé sa vision pour la 
première fois. Dans le monde entier, un nombre croissant de 
groupes prennent les rênes de leur avenir en main. Ne se lais-
sant plus berner par les promesses d’un avenir prospère de 
croissance perpétuelle, une myriade d’initiatives fleurissent, à 
la recherche d’alternatives. Si certaines sont le produit illusoire 
d’abstractions idéalistes, beaucoup sont fermement ancrées 
dans des tentatives plus réalistes de tirer les leçons de leur 
héritage, en adaptant ces leçons aux circonstances concrètes 
auxquelles elles sont confrontées aujourd’hui. Les communau-
tés sont activement engagées dans des dialogues productifs 
entre elles, tant localement que mondialement, renforçant 
les alliances et les réseaux qui permettent de surmonter les 
limites des écosystèmes individuels et de petite taille. De cette 
manière, ces groupes se « réapproprient » la communauté, en 
s’insérant dans une histoire de travail et de savoir collectifs, 
en assurant le bien-être de leurs sociétés, et en remplaçant le 
souci du profit par des programmes destinés à renforcer leurs 
institutions et à préserver leurs écosystèmes.

De nombreuses initiatives visent à construire et reconstruire 
la communauté, en allant au-delà de la résistance aux forces 
du marché mondial, comme en témoignent les personnes qui 
cherchent et forgent de nouvelles alternatives. À la place de la 
rareté, celles-ci définissent de nouveaux objectifs conviviaux : 
mettre la production et les institutions au service de la collecti-
vité tout en assurant la santé de leur environnement.

Ce point est crucial : bien qu’un monde convivial ne conduise 
pas à une société égalitaire, des dispositifs économiques tradi-
tionnels et nouveaux seraient nécessaires pour maintenir «  le 
transfert net de pouvoir dans les limites ».

Dans ce monde, un équilibre doit être recherché entre les 
personnes, leurs outils et la collectivité. La clé de cette discus-
sion est une compréhension différente des outils, des instru-
ments et des institutions. Dans sa présentation, Illich trace avec 
soin un processus de refonte afin que les outils fonctionnent 
pour les personnes et la société, en satisfaisant les besoins 
plutôt que le contraire, comme c’est le cas actuellement. En 
avançant ce programme, Illich insiste sur la centralité éthique 
d’une liberté enracinée dans l’interdépendance, par opposition 
à la vision atomiste de la société actuelle, si étroitement liée à 
la dynamique de compétition imposée par la société de classes 
d’aujourd’hui.

La convivialité, cependant, doit tenir compte de nos structures 
sociales présentes et des limites planétaires. Les communautés 
émergentes où elle prend racine ne sont pas des groupes qui 
décident simplement de se séparer de l’État-nation. Le proces-
sus implique bien plus, à savoir un effort pour instaurer une 
certaine indépendance, une certaine autonomie afin de s’au-
togouverner, et pour créer de nouvelles institutions qui per-
mettent une véritable participation démocratique et un partage 
des tâches de gouvernance. Cela est facilité lorsque ces groupes 
exercent un certain contrôle sur un territoire, une zone à laquelle 
ils s’identifient et, idéalement, à laquelle ils peuvent prétendre 
historiquement. La consolidation de l’administration collective 
du territoire implique la revendication et/ou la reconnaissance 
des communs en tant qu’institution, en tant qu’outil, si vous 
voulez, qui transforme les individus en une collectivité délibé-
rante, en des groupes prenant le contrôle de leurs vies et de leurs 
sources de subsistance.

Les communs sont une source importante de soutien pour 
cette transformation – ils sont un espace physique où la commu-
nauté peut subvenir à ses besoins, un espace historique auquel 
elle peut s’identifier, et un espace institutionnel qui lui permet 
de définir les nouvelles relations, facilitant ainsi la capacité des 
gens à se soutenir mutuellement, et étendant par là même les 
possibilités de convivialité. Dans leur défense des communs, les 
communautés sont confrontées au défi d’inverser les tendances 
historiques de désintégration sociale et de dévastation environ-
nementale, et doivent aussi faire face à l’avancée de nouveaux 



214 215

DécroissanceDécroissance 
Federico Demaria et Serge Latouche

Mots clés : économie écologique, écologie politique, post-croissance, Europe, 
croissance verte

De façon générale, le projet de la décroissance remet en ques-
tion l’hégémonie de la croissance économique et appelle à une 
réduction de la production et de la consommation dans les pays 
industrialisés, organisée de manière démocratique et redistribu-
tive, afin d’atteindre la soutenabilité environnementale, la justice 
sociale et le bien-être (Demaria et al., 2013). La décroissance 
est habituellement associée à l’idée du « small is beautiful », qui 
s’oppose au gigantisme. Pour autant, il ne s’agit pas seulement 
de faire moins, mais aussi de faire différemment. Une société de 
décroissance serait différente à tous points de vue : au niveau 
des activités, des types d’énergie et de leurs usages, des relations 
sociales, des rapports de genre, du temps consacré au travail payé 
et non payé, et des relations au monde non humain.

L’objectif de la décroissance est de nous faire sortir d’une 
société absorbée par le fétichisme de la croissance. Une telle 
rupture touche à la fois aux mots et aux choses, aux pratiques 
symboliques et aux pratiques matérielles. Elle implique la déco-
lonisation de notre imaginaire et le déploiement d’autres mondes 
possibles. La politique de la décroissance ne vise pas « une crois-
sance autre » ou un « développement autre » (qu’il soit soutenable, 
social ou équitable), mais la construction d’une autre société : 
une société d’abondance frugale (Serge Latouche), de post-crois-
sance (Niko Paech) ou de prospérité sans croissance (Tim Jack-
son). Autrement dit, la décroissance n’est pas au départ un projet 
économique, ni même un projet en faveur d’une économie autre ; 
elle est un projet sociétal qui implique d’échapper à l’économie 
telle qu’elle existe aujourd’hui, comme réalité matérielle et dis-
cours impérialiste. Les notions de « partage », de « simplicité », 
de « convivialité », de « soin » et de « communs » sont au cœur de 
l’imaginaire social que la décroissance cherche à faire advenir 
(D’Alisa et al., 2015 [2014]).

Bien que la décroissance inclue la bioéconomie et la macro-éco-
nomie écologique, elle reste un concept non économique. D’une 
part, la décroissance requiert sans nul doute une réduction du 
métabolisme social – du débit énergétique et matériel de l’éco-

Pour aller plus loin 

Esteva, Gustavo (2014), « Commoning in the New Society », Community 
Development Journal. Commons Sense: New thinking about an Old Idea, 
vol. 49, numéro spécial, p. 144-159.

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil.

McDermott, Mary (2014), « Introduction », Community Development Jour-
nal. Commons Sense: New thinking about an Old Idea, vol. 49, numéro 
spécial, p. 1-11.

Shaw, Mae (2014), « Learning from The Wealth of the Commons: A Review 
Essay », Community Development Journal. Commons Sense: New thinking 
about an Old Idea, vol. 49, numéro spécial, p. 12-20.

David Barkin occupe la position de distinguished professor à l’université 
autonome métropolitaine de Xochimilco, à Mexico. En tant que membre 
fondateur du Ecodevelopment Center, il a reçu le prix national d’éco-
nomie politique du Mexique et est membre émérite du Conseil national 
de la recherche des États-Unis. Il est notamment l’auteur de De la pro-
testa a la propuesta: 50 años imaginando y construyendo el futuro (Siglo xxi 
Editores, 2018) et de Food Sovereignty: A Strategy for Confronting Poverty 
(Zed Books, 2022). 



216 217

comprennent la résistance militante, des alternatives de terrain 
et des politiques institutionnelles. Le projet de la décroissance 
rassemble un groupe d’acteurs hétérogènes qui se concentrent 
sur des problématiques telles que l’agroécologie ou la justice cli-
matique. La décroissance complète et renforce ces dynamiques, 
en fonctionnant comme un fil conducteur – une plate-forme per-
mettant de constituer un réseau de réseaux d’acteurs, au-delà 
de leur focalisation respective sur une problématique spécifique.

À vrai dire, la décroissance n’est pas une simple alternative, 
mais plutôt une matrice d’alternatives qui réouvre l’aventure 
humaine à une pluralité de destins et d’espaces de créativité, 
en renversant la chape de plomb imposée par le totalitarisme 
économique. Elle vise à sortir du paradigme de l’Homo œcono-
micus – que Marcuse appelait l’« homme unidimensionnel » –, 
qui représente la principale source de l’homogénéisation et de la 
destruction des cultures à l’échelle planétaire. Par conséquent, 
une société de décroissance ne prendra pas la même forme en 
Europe, en Afrique subsaharienne ou en Amérique latine, au 
Texas ou au Chiapas, au Sénégal ou au Portugal. Au contraire, 
il est crucial de redécouvrir la diversité et le pluralisme. Cela dit, 
il n’est pas possible de fournir des solutions « clés en main » qui 
permettraient d’enclencher la décroissance, mais seulement de 
présenter les principes fondamentaux d’une société soutenable 
et non productiviste, et de partager des exemples concrets de 
programmes de transition. Le schéma de la décroissance peut 
prendre la forme d’un « cercle vertueux » de sobriété, organisé 
autour de huit grands « R »  : réévaluer, reconceptualiser, res-
tructurer, relocaliser, redistribuer, réduire, réutiliser et recycler 
(Latouche, 2007). Ces huit objectifs interdépendants composent 
une rupture révolutionnaire – rupture qui enclenchera le passage 
à une société autonome de sobriété soutenable et conviviale.

La politique accompagnant cette dynamique historique – les 
acteurs, coalitions, institutions et pratiques sociales permet-
tant diverses transitions vers la décroissance – est au centre de 
vifs débats en Europe et ailleurs. En septembre 2018, plus de 
200 scientifiques ont signé une lettre ouverte aux institutions de 
l’Union européenne intitulée « Europe, le temps est venu pour 
te libérer de ta dépendance à la croissance »  ; elle fut ensuite 
signée par près de 100 000 citoyens et citoyennes72. Le réseau 

72. La lettre, traduite en 20 langues, peut être consultée sur degrowth.org. La 
pétition est disponible à l’adresse : www.you.wemove.eu/campaigns/europe-it-
s-time-to-end-the-growth-dependency

nomie  –, nécessaire au respect des contraintes biophysiques 
imposées par les limites des ressources naturelles et par la capa-
cité d’absorption des écosystèmes. D’autre part, la décroissance 
cherche à mettre en question l’omniprésence des rapports mar-
chands et l’enracinement de l’imaginaire social dans la croissance, 
en défendant à la place l’idée d’abondance frugale. Elle est aussi 
un appel à approfondir la démocratie au-delà des principales 
institutions démocratiques, et notamment dans le domaine des 
technologies. Enfin, la décroissance implique une redistribution 
équitable des richesses entre le Nord global et le Sud global, et 
au sein de ces espaces respectifs, ainsi qu’entre les générations 
présentes et futures.

Au fil des dernières décennies, l’idéologie monochrome de 
la croissance a fait émerger le slogan supposément consensuel 
du « développement durable » – un bel oxymore ! Le but était 
de sauver la « religion » de la croissance économique et de nier 
l’effondrement écologique. Dans ce contexte, il devint urgent 
d’opposer au marché capitaliste mondialisé un « autre projet civi-
lisationnel » ou, plus spécifiquement, de rendre visible un plan 
– qui était alors assez souterrain, mais prenait forme depuis un 
bon moment. La rupture avec l’idée de développement comme 
forme de productivisme pour les pays dits « en voie de dévelop-
pement » a été fondatrice pour ce projet alternatif.

Le terme « décroissance » a d’abord été proposé par le théo-
ricien de l’écologie politique André Gorz en 1972, avant d’être 
utilisé comme titre de la version française des essais de Nicho-
las Georgescu-Roegen en 1979. La décroissance a ensuite été 
promue par des militantes et des militants écologistes français 
à partir de 2001, comme un slogan provocateur susceptible de 
repolitiser l’écologisme. L’expression ne représente donc pas un 
concept symétrique à la croissance économique, mais plutôt un 
slogan politique subversif cherchant à rappeler à toutes et tous le 
sens des « limites ». Plus spécifiquement, la décroissance n’équi-
vaut ni à la récession économique ni à la croissance négative. Le 
terme ne doit pas être interprété littéralement.

La transition vers la décroissance ne consiste pas en une trajec-
toire continue de réduction, mais en une transition vers des socié-
tés conviviales qui vivent simplement et en commun. Il existe de 
nombreuses idées relatives aux pratiques et institutions facilitant 
une telle transition et aux processus leur permettant de se coor-
donner et de s’étendre. L’attrait de la décroissance vient de sa 
capacité à mobiliser et articuler des principes de justice environ-
nementale et de démocratie, tout en formulant des stratégies qui 



218 219

Dé-développerDé-développer le Nord 
Aram Ziai

Mots clés : dé-développement, post-développement, développement durable, 
décroissance, internationalisme 

Le concept de « dé-développement du Nord » (Abwicklung des 
Nordens) s’oppose à la fois au discours du « développement » 
en général (et à son impératif de « développement du Sud ») 
et, plus spécifiquement, à la modernisation écologique qui 
l’accompagne, le « développement durable  ». Il postule que 
ce sont les relations de pouvoir et la course à l’accumulation 
du capitalisme mondial qui causent la pauvreté dans le Sud et 
les destructions environnementales dans le monde entier. Par 
conséquent, l’idée de « dé-développement du Nord » met l’ac-
cent sur la lutte contre ces relations de pouvoir et ce système 
économique. Le concept (Spehr, 1996  : 209-236  ; Hüttner, 
1997 ; Bernhard et al., 1997) est né d’une critique du déve-
loppement durable, perçu comme une modernisation verte du 
capitalisme d’entreprise, qui reproduit à la fois l’idée d’une 
supériorité occidentale, une foi patriarcale en la science et la 
technologie, et une confiance injustifiée dans la planification 
et le développement (Hüttner, 1997 : 141).

Le concept puise ses racines historiques dans les débats qui 
ont eu lieu au cours des années 1990 en Allemagne, au sein de la 
Fédération allemande des groupes internationalistes et de soli-
darité avec le tiers-monde (Bundeskongress Entwicklungspo-
litischer Aktionsgruppen – buko). L’approche s’inspirait alors 
de l’écoféminisme et de la théorie des systèmes-mondes, mais 
aussi des études postcoloniales et de l’internationalisme post-
moderne – qui promouvait une lutte internationale pour la 
solidarité, tout en ayant abandonné les concepts traditionnels 
du parti communiste comme avant-garde, de la classe ouvrière 
comme sujet révolutionnaire et du socialisme d’État comme 
solution. Entretenant une sympathie à l’égard des approches 
écoféministes de la subsistance, l’approche du dé-développe-
ment maintenait néanmoins une distance critique vis-à-vis des 
solutions qu’elles proposaient, jugées trop centrées sur l’agri-
culture et trop peu concernées par les luttes et les alternatives à 
un niveau macro-politique. Certains craignaient en effet que la 

de la décroissance compte plus de 100  organisations avec 
3 000 membres actifs, situés principalement en Europe, mais 
aussi en Amérique du Nord et du Sud, aux Philippines, en Inde, 
en Tunisie et en Turquie73.

Pour aller plus loin 

Blog Degrowth, www.degrowth.info

Liste de diffusion internationale sur la décroissance, www.criticalmanage-
ment.org/node/3220

Master en écologie politique à l’icta-uab et master en ligne sur la décrois-
sance, www.master.degrowth.org

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (dir.) (2015 [2014]), 
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ère, Paris : Le Passager clan-
destin.

Demaria, Federico, François Schneider, Filka Sekulova et Joan Martínez-
Alier (2013), « What is Degrowth? From an Activist Slogan to a Social 
Movement », Environmental Values, no 22, p. 191-215.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1979 [1975]), Demain la décroissance : entropie, 
écologie, économie, Paris : Pierre-Marcel Favre.

Latouche, Serge (2007), Petit Traité de la décroissance sereine, Paris : Mille et 
une nuits.

Federico Demaria est un chercheur pluridisciplinaire qui travaille sur 
l’écologie politique et l’économie écologique à l’Institut de science et 
technologie de l’environnement de l’université autonome de Barcelone 
(icta-uab), en Espagne. Il est aussi chercheur invité à l’Institut internatio-
nal d’études sociales de La Haye, aux Pays-Bas. Demaria est membre du 
collectif Research & Degrowth et de EnvJustice, un projet de recherche qui 
vise à étudier le mouvement mondial pour la justice environnementale et 
à y contribuer. Il est également producteur d’olives biologiques.

Serge Latouche est professeur émérite à l’université Paris-Saclay, en 
France. Il est spécialiste des relations économiques et culturelles Nord-
Sud et de l’épistémologie des sciences sociales. Il est l’auteur de nom-
breux ouvrages sur la décroissance, qu’il aborde en premier lieu dans une 
perspective post-développementiste. Il a notamment écrit Faut-il refuser 
le développement ? Essai sur l’anti-économique du tiers-monde (PUF, 1986) ; 
L’Occidentalisation du monde : essai sur la signification, la portée et les limites 
de l’uniformisation planétaire (La Découverte, 1989) ; et La Planète des 
naufragés : essai sur l’après-développement (La Découverte, 1991).

73. Retrouvez la carte du réseau international de la décroissance, en pleine 
expansion : www.degrowth.info/en/get-involved/map



220 221

conscience environnementale mondiale ou du « sauvetage de 
la planète  », la déforestation de l’Amazonie par exemple. À 
la différence de certaines approches du post-développement, 
celle du dé-développement n’entend pas empêcher l’occiden-
talisation, la modernisation et l’industrialisation. C’est sur ce 
point que le concept rejoint les débats sur les politiques zapa-
tistes et le fait de ne pas parler au nom des autres. Contrai-
rement aux approches marxistes, l’idée de dé-développer le 
Nord évite explicitement les déclarations sur la manière dont 
les sociétés devraient s’organiser et produire, à l’exception du 
principe selon lequel elles ne doivent pas le faire sur la base 
de l’exploitation du travail et des ressources d’autres groupes. 
De fait, ce principe limiterait déjà fortement les tentatives de 
modernisation et d’industrialisation (Spehr, 1996 : 224). Le 
dé-développement du Nord n’abolit pas en soi le capitalisme, 
le patriarcat et le racisme, mais offre une manière de traiter les 
crises sociales et écologiques qui ne reproduit pas ces struc-
tures. Il vise simplement à fournir un cadre pour l’organisation 
future de la société (Spehr, 1996 : 226).

Si le concept a été débattu dans les milieux environnemen-
talistes internationalistes et de gauche en Allemagne depuis 
sa création, ces dernières années, il est également de plus en 
plus promu au sein du mouvement de la décroissance comme 
une alternative radicale aux approches qui cherchent à dépas-
ser la croissance sans s’attaquer au capitalisme en tant que 
tel (Habermann, 2012). Au lieu de suggérer, à la manière 
des approches classiques du développement durable, que les 
crises écologiques peuvent être résolues à coups de progrès 
technologique et de courses à l’efficacité, le concept de dé-dé-
veloppement s’attaque aux causes structurelles de ces crises. 
Dé-développer le Nord, c’est coupler la critique du capitalisme 
mondial et du développement à une perspective plus large, 
qui prend en compte les rapports de domination en général. Il 
s’agit d’une tentative d’abolir le « mode de vie impérial » (Brand 
et Wissen, 2013) dans les métropoles.

Pour aller plus loin

Bernhard, Claudia, Bernhard Fedler, Ulla Peters, Christoph Spehr et 
Heinz-Jürgen Stolz (1997), « Bausteine für Perspektiven », dans Schwert-
fisch (dir.), Zeitgeist mit Gräten: Politische Perspektiven zwischen Ökologie 
und Autonomie, Brême : Yeti Press.

précieuse critique écoféministe ne se limite à la construction de 
niches non capitalistes ou alternatives, tout en laissant intactes 
les structures plus larges (Bernhard et al., 1997 : 195).

La perspective du « dé-développement du Nord » ne perçoit pas 
le Nord comme une aire géographique, mais comme un modèle 
de société et un système de domination dans lesquels certains 
groupes sont contraints à vendre leur travail productif, reproduc-
tif et émotionnel pour une somme dérisoire, tandis que d’autres 
groupes – situés de manière disproportionnée dans le Nord – 
bénéficient de privilèges injustes. Cette perspective considère 
que le modèle de société du monde « développé » est fondé sur 
l’exclusion, et qu’il n’est donc pas une option adéquate pour les 
autres parties du monde, contrairement à ce que suggère le dis-
cours du développement. Ce concept vise non pas la création de 
niches alternatives, mais bien plutôt le changement des structures 
sociales par le bas, de manière à réduire les quantités de travail et 
de nature exploitées – l’accent étant donc mis sur le renforcement 
de l’autonomie. Ses cinq principes sont les suivants :

- Empêcher le Nord d’intervenir militairement pour garan-
tir son accès à la main-d’œuvre et à la nature – « no blood for 
oil » (« pas de sang pour le pétrole ») était le slogan contre les 
guerres d’Irak.

- Faire reculer le marché mondial, qui oblige les initiatives 
locales à une compétition mondiale entre elles, ce qui a pour 
effet d’enrayer les alternatives économiques.

- Réduire le privilège du travail formel, qui fait que de 
grandes parties de la population sont exclues des allocations de 
l’État-providence, qui devraient être remplacées par la garantie 
d’une sécurité sociale de base pour toutes et tous.

- Encourager l’appropriation directe des espaces et les rela-
tions en vue de satisfaire des besoins (« terre et liberté »).

- Mettre en place des mesures ayant pour but d’assurer la 
subsistance, d’empêcher l’accaparement de grandes superficies 
par le marché mondialisé et de favoriser leur utilisation en 
vue de garantir la sécurité alimentaire locale dans le Sud. Ces 
mesures doivent être accompagnées d’une reconstruction des 
structures de subsistance également dans le Nord, afin de déco-
loniser les régions où les gens profitent jusqu’à aujourd’hui 
d’une division coloniale du travail. 

Contrairement à certaines idées promues par le développe-
ment durable, la perspective du dé-développement insiste sur 
le fait qu’il n’est pas légitime pour les acteurs issus du Nord 
d’empêcher, à l’encontre des acteurs locaux, et au nom d’une 



222 223

Démocratie 
directe

Démocratie directe 
Christos Zografos

Mots clés : démocratie directe, autogouvernance, autonomie, transformation 
socio-écologique

La démocratie directe est une forme d’autogouvernement 
populaire, où les citoyens et citoyennes participent directement 
(sans médiation) et continuellement aux tâches de gouverne-
ment. C’est une forme radicale de démocratie qui favorise la 
décentralisation et le partage le plus large possible du pouvoir, 
en effaçant la distinction entre les gouvernants et les gouver-
nés. Elle est fondée sur le principe d’égalité politique, com-
prise comme l’exigence que toutes les voix de la société soient 
audibles de façon égale. Son institution clé est l’assemblée 
délibérante. Il s’agit de réunions où les citoyens et citoyennes 
essaient de parvenir librement à une décision commune, en 
écoutant et en discutant les différents points de vue sur une 
question, et en réfléchissant à chacun d’entre eux. La démo-
cratie directe se distingue de la démocratie représentative, qui 
consiste à élire des représentants qui décident des politiques 
publiques. Néanmoins, des éléments de la démocratie directe, 
tels que le référendum, peuvent aussi exister dans les démocra-
ties représentatives.

La pratique de la démocratie directe est très ancienne et 
remonterait à l’Antiquité. L’exemple de démocratie directe le 
plus souvent cité est la démocratie athénienne du 5e siècle avant 
Jésus-Christ, dans laquelle les citoyens adultes de sexe masculin 
participaient directement aux prises de décision politiques. Le 
caractère exclusif de la démocratie athénienne, qui empêchait les 
femmes, les esclaves et les étrangers de prendre part au proces-
sus décisionnel, indique qu’il s’agissait d’une forme très limitée 
de démocratie, bien que pertinente en ce qui concerne les insti-
tutions de démocratie directe et les formes de participation. Si 
l’on considère la démocratie comme un « gouvernement par la 
discussion », on peut aussi retrouver ses racines ailleurs, au sein 
d’une longue tradition non occidentale, à peu près à la même 
époque qu’Athènes, dans le nord de l’Inde, avec les expériences 
de la ville de Vaisali et du peuple des Sabarcae (ou Sambastai), 
rapportées par d’anciennes sources indiennes et grecques. 

Brand, Ulrich et Markus Wissen (2013), « Crisis and Continuity of Capita-
list Society-Nature Relationships: The Imperial Mode of Living and the 
Limits to Environmental Governance », Review of International Political 
Economy, vol. 20, no 4, p. 687-711.

Habermann, Friederike (2012), « Von Post-Development, Postwachstum 
und Peer-Economy: Alternative Lebensweisen als Abwicklung des 
Nordens », Journal für Entwicklungspolitik, vol. 28, no 4, p. 69-87.

Hüttner, Bernd (1997), « Von Schlangen und Fröschen – Abwicklung des 
Nordens statt Öko-Korporatismus », dans Schwertfisch (dir.), Zeitgeist mit 
Gräten: Politische Perspektiven zwischen Ökologie und Autonomie, Brême : 
Yeti Press.

Schwertfisch (dir.) (1997), Zeitgeist mit Gräten: Politische Perspektiven 
zwischen Ökologie und Autonomie, Brême : Yeti Press.

Spehr, Christoph (1996), Die Ökofalle: Nachhaltigkeit und Krise, Vienne : 
Promedia.

Aram Ziai est membre de la Bundeskoordination Internationalismus 
(buko) et professeur d’études postcoloniales et d’études du développe-
ment à l’université de Cassel, en Allemagne.



224 225

des transitions vers une vision biorégionale, avec des unités éco-
logiques gouvernées démocratiquement par les communautés 
locales, au cœur desquelles s’inscrit la promesse de la diversité 
culturelle, du bien-être humain et de la résilience écologique. 
Le modèle de gouvernance des cantons kurdes autonomes du 
Rojava, qui met l’accent sur l’égalité des genres dans les fonc-
tions et la participation politiques, intègre la démocratie directe 
dans ses processus décisionnels. Son but est de transformer la 
société sur la base des principes de l’écologie sociale de Murray 
Bookchin, et de devenir ainsi une organisation exemplaire pour 
les futurs systèmes fédéralistes de gouvernance locale. Sur tout le 
continent américain, de nombreuses communautés autochtones, 
paysannes et afro-américaines pratiquent l’autogouvernance et 
la prise de décision collective, et s’efforcent de concrétiser, dans 
leurs projets de vie, les principes d’autonomie, de communalité 
et de respect des diverses formes de vie, principes qui découlent 
de leurs cosmovisions.

À l’inverse, un côté plus « sombre » de la démocratie directe 
réside précisément dans sa capacité à empêcher la transforma-
tion. Le canton suisse d’Appenzell Rhodes-Intérieures, célébré 
comme un exemple de démocratie directe, n’a concédé le droit 
de vote aux femmes qu’en 1990, sous la contrainte du Tribunal 
fédéral. Par ailleurs, ce canton a enregistré le plus grand nombre 
de votes en Suisse pour l’interdiction des minarets. Une autre 
critique faite à la démocratie directe est que ses partisans et 
partisanes en présentent une vision romantique, oubliant que les 
États peuvent être de bien meilleurs instruments pour réaliser 
des transformations radicales, par leur capacité à coordonner et 
à mobiliser des ressources sur de larges espaces, ce qui est crucial 
à l’ère de la mondialisation. Des détracteurs mettent également 
en question la volonté des citoyens et des citoyennes à s’engager 
de façon continue dans la gouvernance du quotidien, et cri-
tiquent la démocratie directe comme étant une nostalgie roman-
tique d’une « gauche libérale », en renvoyant à des exemples 
historiques telle la Commune de Paris de 1871, comme preuve 
de son incapacité à durer et de ses limites.

D’autres critiques attirent l’attention sur des limites liées à des 
aspects importants du processus délibératif propre à la démo-
cratie directe, et soulignent que ces aspects restreignent sa capa-
cité à assurer des transformations socio-écologiques radicales. 
Par exemple, ces critiques affirment que l’accent mis sur les 
décisions prises sur la base du consentement minimise l’im-
portance du conflit, de la dissension et de la divergence dans 

En matière de sources intellectuelles modernes, les idées de 
Jean-Jacques Rousseau sur la représentation et le gouvernement 
ont exercé une influence importante. Pour Rousseau, déléguer 
son droit à l’autogouvernement à une autre personne était une 
forme d’esclavage  ; il rejetait donc toute législation contrai-
gnante sur des sujets dont les citoyens n’avaient pas préalable-
ment délibéré et convenu. Le concept clé associé à la démocratie 
directe est l’autonomie. Selon Castoriadis, l’autonomie implique 
la capacité de la société à remettre en question et à faire évoluer 
collectivement et régulièrement ses normes et ses institutions, 
idée fondée sur la conviction que seule la société elle-même 
est légitime pour faire cela. Castoriadis a critiqué les dogmes 
qui posent des règles externes limitant l’autonomie, mais aussi 
ceux qui justifient et déterminent les décisions collectives en 
les attribuant à une quelconque autorité extérieure à la société 
(par exemple Dieu, la nécessité historique, etc.) – situation qu’il 
a appelée « hétéronomie ». En résumé, la démocratie directe 
permet aux citoyens et citoyennes de contrôler les décisions qui 
concernent leur propre vie ; elle les éduque à s’impliquer dans la 
fabrique des décisions, au lieu de s’en remettre à des politiciens 
servant leurs propres intérêts, et produit des décisions haute-
ment légitimes (Heywood, 2019 [1997]).

Au regard du post-développement (Rahnema et Bawtree, 
1997), le potentiel transformateur de la démocratie directe peut 
être considéré de deux manières  : d’une part, elle permet de 
contester l’hégémonie d’un mode de pensée unique et la colo-
nisation des esprits par un imaginaire hétéronome ; d’autre part, 
elle permet de construire des pratiques alternatives de déve-
loppement. Ce potentiel se manifeste dans la manière dont les 
mouvements sociaux contemporains, mais aussi les organismes 
non étatiques à travers le monde mettent en jeu la démocratie 
directe.

En Espagne, les processus décisionnels fondés sur des assem-
blées collectives, qui ont été popularisés pendant le mouvement 
des Indignados, ont permis aux mouvements sociaux du « droit 
au logement » de perturber les dynamiques d’accumulation du 
capital urbain du capitalisme espagnol (García-Lamarca, 2017). 
Ils ont aussi permis aux municipalités de construire des modèles 
de villes plus équitables et plus soutenables au niveau environ-
nemental, grâce à l’obligation de consultations citoyennes. 
En Inde, des initiatives de démocratie écologique et radicale 
– telles que le parlement de la rivière Arvari, qui regroupe 72 vil-
lages riverains au Rajasthan – marquent la volonté d’engager 



226 227

Démocratie 
écologique

Démocratie  
écologique radicale

Ashish Kothari

Mots clés : décentralisation, localisation, communauté, éco-swaraj

Au milieu des inégalités socio-économiques et de l’effondre-
ment écologique à l’œuvre sous nos yeux partout dans le monde, 
un nombre croissant d’initiatives mettent en pratique et concep-
tualisent des voies pour atteindre un bien-être humain juste et 
soutenable. Certaines d’entre elles insistent sur la continuité des 
modes de vie et des moyens de subsistance qui ont permis une 
harmonie relative avec la Terre depuis des millénaires ou des 
siècles. D’autres sont des initiatives nouvelles, nées de mouve-
ments de résistance ou de confrontations avec les formes des-
tructrices des systèmes économiques et politiques actuellement 
dominants. Bien qu’incroyablement diverses dans leurs contextes 
et leurs processus, nombre de ces initiatives et approches pré-
sentent des caractéristiques communes permettant l’émergence 
de modèles ou de paradigmes plus généraux.

L’un de ces modèles, issu de l’expérience de terrain en Inde, 
mais qui commence à trouver un écho plus large, est la démocra-
tie écologique radicale (radical ecological democracy), aussi appelée 
localement « eco-swaraj74 ». Il s’agit d’une approche qui respecte 
les limites de la Terre et les droits des autres espèces, tout en 
défendant les valeurs fondamentales de justice sociale et d’équité. 
Grâce à une forte impulsion démocratique et égalitaire, la démo-
cratie écologique radicale cherche à donner à chaque personne la 
possibilité de participer à la prise de décision. Sa vision holistique 
du bien-être humain englobe les dimensions physique, matérielle, 
socioculturelle, intellectuelle et spirituelle75. L’éco-swaraj place 
les collectivités et les communautés – plutôt que l’État et l’entre-
prise – au centre de la gouvernance et de l’économie. Il s’appuie 
sur des initiatives concrètes à travers le sous-continent indien, 
comprenant l’agriculture, la pêche et le pastoralisme soute-
nables, la souveraineté alimentaire et celle relative aux ressources 
hydriques, la production décentralisée d’énergie, la gouvernance 

74. Voir l’entrée « Prakritik swaraj » dans ce volume, p. 411.

75. Voir Kothari (2014) ; Shrivastava et Kothari (2012).

l’accomplissement de telles transformations ; que le rôle accordé 
à la raison et à l’argumentation rationnelle dans la prise de déci-
sion consensuelle conduit à sous-estimer le rôle crucial que les 
émotions, l’imagination, la narration, la socialisation et l’activité 
corporelle jouent dans la production des transformations ; et que 
les constats du passé suggèrent qu’un leadership fort pourrait 
être plus pertinent que l’horizontalité, principe central de la 
démocratie directe, pour réaliser ces transformations.

Malgré ces critiques, il apparaît certain que l’idéal et la pra-
tique de la démocratie directe ont historiquement inspiré, et 
motivent encore, des individus et des communautés pour tenter 
avec audace de créer des mondes différents et meilleurs que 
ceux qu’ils habitent. En ce sens, la démocratie directe tient ses 
promesses pour aider à décoloniser les esprits et remettre en 
question les modes de pensée, d’action et d’existence hégémo-
niques. Dans sa meilleure version, la démocratie directe devient 
une manière différente d’être au monde.

Pour aller plus loin

Centre pour la conservation et le développement autochtones alternatifs 
(cicada), www.cicada.world

García-Lamarca, Melissa (2017), « From Occupying Plazas to Recuperating 
Housing: Insurgent Practices in Spain », International Journal of Urban 
and Regional Research, vol. 41, no 1, p. 37-53.

Heywood, Andrew (2019 [1997]), Politics, cinquième édition, Londres : 
Red Glob Press.

Lau, Anna, Melanie Sirinathsingh et Erdelan Baran (2016), « A Kurdish 
Response to Climate Change », Open Democracy, www.opendemocracy.net 

O’Connor, Kieran (2015), « “Don’t They Represent Us?”: A Discussion 
between Jacques Rancière and Ernesto Laclau », Blog Verso Books, www.
versobooks.com/blogs 

Rahnema, Majid et Victoria Bawtree (dir.) (1997), The Post-Development 
Reader, Londres : Zed Books.

Christos Zografos est directeur de recherche au sein du programme 
Ramón y Cajal de l’université Pompeu Fabra, en Espagne. Ses recherches 
en écologie politique et en économie écologique portent sur les conflits 
politiques et les transformations environnementales. Il est membre du 
collectif Research & Degrowth à Barcelone et professeur invité à l’uni-
versité Masaryk, en République tchèque.



228 229

importants pour l’économie sont gérés comme des communs ; la 
propriété privée est réduite au minimum ou disparaît ; les relations 
non monétarisées d’entraide et de partage retrouvent leur impor-
tance centrale ; les indicateurs sont essentiellement qualitatifs et se 
concentrent sur les besoins fondamentaux et le bien-être. 

Pluralité culturelle et des connaissances. Dans cette démocratie, la 
diversité est un principe clé ; le savoir, y compris sa production, 
son utilisation et sa transmission, relève du domaine public ou des 
communs ; l’innovation est produite démocratiquement et il n’y a 
pas de tours d’ivoire de l’« expertise » ; l’apprentissage se fait par 
la vie et le vivant, et pas seulement dans des institutions spécia-
lisées ; les voies individuelles ou collectives du bien-être éthique 
et spirituel et du bonheur sont disponibles pour toutes et tous.

Tels les pétales d’une fleur, qui tous sont rassemblés dans le 
bourgeon, l’ensemble de valeurs ou de principes suivants consti-
tue aussi un élément déterminant de ces initiatives alternatives. 
Ces valeurs peuvent également être considérées comme le fonde-
ment éthique ou spirituel des sociétés, formant la (les) vision(s) 
du monde de leurs membres : l’intégrité écologique et les droits de 
la nature ; l’équité, la justice et l’inclusion ; le droit à une participa-
tion significative, et la responsabilité correspondante ; la diversité 
et le pluralisme ; les communs collectifs et la solidarité avec les 
libertés individuelles ; la résilience et l’adaptabilité ; la subsidiarité, 
l’autonomie et l’écorégionalisme ; la simplicité et la sobriété (ou 
la notion d’« avoir assez ») ; la dignité et la créativité de la main-
d’œuvre et du travail ; la non-violence, l’harmonie et la paix.

Les composantes et les valeurs essentielles de l’éco-swaraj 
sont l’objet de débats en Inde, dans le cadre d’un processus 
en cours appelé Vikalp Sangam ou Alternatives Confluence76. 
Cette démarche rassemble des acteurs très divers, issus des com-
munautés, de la société civile et de multiples professions, qui 
sont impliqués dans des initiatives alternatives couvrant tous 
les domaines. Une série de rassemblements régionaux et thé-
matiques, débutés en 2015, permettent aux participants et par-
ticipantes de partager leurs expériences, d’apprendre les uns et 
les unes des autres, de créer des alliances et des collaborations, 
et d’envisager ensemble un avenir meilleur. La documentation 
de ces initiatives alternatives, sous forme d’histoires, de vidéos, 
d’études de cas, etc., constitue un bon moyen de diffuser les 
apprentissages et de stimuler l’inspiration pour de nouvelles 

76. Informations sur la démarche et ses résultats sur www.kalpavriksh.org

locale directe, la santé communautaire, des formes alternatives 
d’apprentissage et d’éducation, des médias et moyens de com-
munication contrôlés par la communauté, la localisation des acti-
vités économiques, la justice de genre et de caste, les droits des 
personnes handicapées et des personnes non hétérosexuelles, et 
bien d’autres aspects encore. La démocratie écologique radicale 
comprend les cinq sphères suivantes, qui sont interdépendantes.

La sagesse et la résilience écologiques. Ceci inclut la préservation 
et la capacité de régénération du reste de la nature – écosys-
tèmes, espèces, fonctions et cycles – et sa complexité, à partir de 
la conviction que les humains font partie de la nature, et que le 
reste de la nature a un droit intrinsèque à se développer.

Le bien-être social et la justice sociale. On parle ici de vies épa-
nouissantes et satisfaisantes sur le plan physique, social, cultu-
rel et spirituel ; où les droits, les avantages et les responsabilités 
socio-économiques et politiques sont répartis de manière équi-
table, indépendamment du genre, de la classe, de la caste, de 
l’âge, de l’appartenance ethnique, des aptitudes, de la sexualité et 
d’autres discriminations courantes ; où il existe un équilibre entre 
les intérêts collectifs et les libertés individuelles ; et où la paix et 
l’harmonie sont garanties. 

La démocratie politique directe ou radicale. Dans ce système, le 
pouvoir de décision émane de la plus petite unité de groupement 
humain, rurale ou urbaine, dans laquelle chaque être humain 
a le droit, la capacité et la possibilité de participer. À partir de 
ces unités de base, on passe à des niveaux de gouvernance plus 
importants qui doivent rendre des comptes aux niveaux sous-
jacents. La prise de décision politique se fait dans le respect des 
liens et des limites écologiques et culturels. Cela implique de 
remettre en question les frontières politiques actuelles, y compris 
celles des États-nations. Le rôle de l’État devient finalement mini-
mal, pour des fonctions comme celles d’assurer les liens avec des 
espaces plus vastes, et pour toutes les mesures d’aide sociale qui 
pourraient encore être nécessaires.

La démocratie économique. Dans cette démocratie, les commu-
nautés locales, y compris les producteurs et les consommateurs 
– souvent réunis en un seul groupe sous le nom de « prosomma-
teurs » –, ont le contrôle des moyens de production et de distribu-
tion, des échanges et des marchés. La localisation est le principe 
clé qui permet de répondre à tous les besoins fondamentaux par le 
biais d’une économie régionale locale ; les échanges commerciaux 
plus larges, si nécessaire, s’appuient sur cette autonomie locale et la 
protègent ; la nature, les ressources naturelles et d’autres éléments 



230 231

Droits  
de la nature

Droits de la nature 
Cormac Cullinan

Mots clés : écocentrisme, droits de la nature, jurisprudence de la Terre, loi 
sauvage (wild law)

La plupart des civilisations contemporaines sont organisées 
pour maximiser le produit intérieur brut (pib), d’une manière 
qui dégrade l’environnement et contribue au changement cli-
matique. Elles risquent de s’effondrer au cours du 21e siècle, à 
moins qu’elles ne soient réorientées pour promouvoir le bien-être 
humain, en améliorant l’intégrité et la vitalité des communautés 
écologiques dans lesquelles elles s’inscrivent. Les défenseurs et 
défenseuses des droits de la nature, également connus sous le 
nom de « droits de la Terre-Mère », affirment que pour réaliser 
cette transition, les systèmes juridiques doivent non seulement 
reconnaître que tous les éléments de la nature sont des sujets de 
droit qui ont des droits inhérents, mais ils doivent aussi les faire 
respecter. La reconnaissance juridique des droits de la nature 
permet à la fois de contextualiser les droits de l’Homme comme 
une expression particulière des droits de la nature propre à l’es-
pèce (puisque les êtres humains font partie de la nature), et de 
créer des obligations pour les êtres humains et les personnes 
morales de respecter les droits de la nature.

La reconnaissance juridique des droits de la nature est un 
élément d’un discours plus large sur la jurisprudence de la Terre 
et d’autres approches écologiques pour gouverner les sociétés 
humaines. La jurisprudence de la Terre est une philosophie du 
droit et de la gouvernance dont l’objectif est d’inviter les gens 
à coexister harmonieusement au sein de la communauté ter-
restre, au lieu de légitimer et de faciliter son exploitation et sa 
dégradation.

Les droits de la nature, comme les droits de l’Homme, sont 
conçus comme des droits inhérents et inaliénables qui découlent 
de la simple existence du titulaire des droits. Cela signifie que 
chaque être ou élément de la nature (y compris les personnes) 
doit au minimum avoir le droit d’exister, le droit d’occuper un 
lieu physique et le droit d’interagir avec d’autres êtres, d’une 
manière qui lui permette de remplir son rôle unique dans les 
processus écologiques et évolutifs.

transformations. Cette documentation est rendue disponible par 
le biais d’un site web dédié (www.vikalpsangam.org) et d’une 
exposition mobile, entre autres.

Au-delà de l’Inde, cette approche est aussi en train d’établir des 
liens avec des alternatives radicales d’autres parties du monde. 
En 2012, plusieurs organisations et mouvements de la société 
civile ont signé un Traité des peuples pour la soutenabilité sur la 
démocratie écologique radicale77. Une liste de discussion a permis 
ensuite de maintenir le dialogue et de créer des occasions d’ap-
prentissage mutuel entre des organisations de la société civile, 
autour de sujets tels que la décroissance, l’écoféminisme, les 
sociétés coopératives et l’économie sociale et solidaire en Europe, 
le buen vivir et ses autres équivalents en Amérique latine, etc.

L’éco-swaraj (ou démocratie écologique radicale) est la vision 
d’un monde qui bouge, et non pas un programme taillé dans 
la pierre. Dans son processus même d’évolution démocratique 
populaire, il constitue une alternative aux idéologies et aux for-
mulations imposées d’en haut, même s’il en reprend des éléments 
pertinents. C’est la base de son potentiel transformateur.

Pour aller plus loin

Kalpavriksh Environmental Action Group, www.kalpavriksh.org

« Radical Ecological Democracy », www.radicalecologicaldemocracy.org

Vikalp Sangam, www.vikalpsangam.org

Kothari, Ashish (2014), « Radical Ecological Democracy: A Path Forward 
for India and Beyond », Development, vol. 57, no 1, p. 36-45.

Shrivastava, Aseem et Ashish Kothari (2012), Churning the Earth: The 
Making of Global India, New Delhi : Viking/Penguin India.

Ashish Kothari est l’un des fondateurs du groupe environnemental indien 
Kalpavriksh. Il a enseigné à l’Institut indien d’administration publique, 
a coordonné le plan national de stratégie et d’action pour la biodiversité 
en Inde, a siégé aux conseils d’administration de Greenpeace India et de 
Greenpeace International, a contribué à la création du icca Consortium 
et a présidé un réseau de l’uicn sur les zones protégées et les communau-
tés. Ashish Kothari a aussi co-écrit et codirigé plus de 30 ouvrages, dont 
Birds in Our Lives (Universities Press, 2007) ; Churning the Earth ; et Alter-
native Futures: India Unshackled (AuthorsUpFront, 2017). Il participe à 
la coordination des démarches Vikalp Sangam et Global Confluence of 
Alternatives, et il est membre du groupe de travail permanent sur les 
alternatives au développement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.

77. « Radical Ecological Democracy », www.radicalecologicaldemocracy.org 



232 233

par rapport aux intérêts collectifs de la communauté terrestre, 
et de la vie elle-même. 

La reconnaissance des droits de la nature, en revanche, est 
fondée sur une vision écocentrique du monde, qui considère 
l’humain comme une forme de vie particulière ou un élément 
de la Terre jouant un rôle unique, mais non prééminent, au sein 
de la communauté terrestre. Par exemple, le préambule et le pre-
mier article de la Déclaration universelle des droits de l’Homme 
se réfèrent à la Terre comme à une communauté vivante et auto-
régulée d’êtres interdépendants, qui soutient tous les êtres et qui, 
par conséquent, donne la priorité au maintien de l’intégrité et de 
la santé de l’ensemble de la communauté terrestre. Les défen-
seurs des droits de la nature s’appuient sur les découvertes de 
sciences telles que la physique quantique, la biologie et l’écologie 
pour prouver que tous les éléments du cosmos sont interconnec-
tés et pour réfuter les croyances largement répandues selon les-
quelles les êtres humains sont séparés de la nature et lui sont 
supérieurs. Cette approche s’inspire également des anciennes 
traditions de sagesse et des cosmologies des peuples autoch-
tones, qui considèrent la Terre comme une communauté de vie 
sacrée et exigent des humains qu’ils entretiennent des relations 
respectueuses avec les autres êtres.

La jurisprudence de la Terre et les droits de la nature consti-
tuent un défi fondamental pour tous les aspects du discours 
dominant sur le « développement », ainsi que pour le capitalisme 
et le patriarcat. Ils proposent une compréhension différente 
du rôle de l’humanité, de l’objectif fondamental des sociétés 
humaines et de la manière de promouvoir le bien-être humain. 
Par exemple, dans une perspective écocentrique, le « développe-
ment » est compris comme le processus par lequel un individu 
développe plus de profondeur, de complexité, d’empathie et de 
sagesse à travers l’interrelation ou l’« inter-être » avec la com-
munauté de la vie. C’est l’antithèse de la signification contem-
poraine du « développement », qui implique l’exploitation et la 
dégradation de systèmes naturels complexes pour augmenter 
le pib.

Depuis 2008, les droits de la nature et la jurisprudence de 
la Terre occupent une place de plus en plus importante dans 
les discours des mouvements sociaux, des militants et militantes 
pour la justice environnementale et sociale, et des peuples autoch-
tones du monde entier. Ces concepts sont devenus un thème 
central des discussions au sein des Nations unies sur le sujet 
« Harmony With Nature » et ont été intégrés dans les manifestes 

L’expression contemporaine la plus significative des droits de 
la nature est la Constitution de l’Équateur, qui a été adoptée 
en septembre 2008. La Déclaration universelle des droits de 
la Terre-Mère a ensuite été proclamée par la Conférence mon-
diale des peuples sur le changement climatique et les droits de 
la Terre-Mère à Cochabamba, en Bolivie, le 22 avril 2010. La 
Constitution de l’Équateur stipule : « La nature ou Pachamama, 
où la vie se reproduit et existe, a le droit d’exister, de persister, 
et de maintenir et régénérer ses cycles vitaux, sa structure, ses 
fonctions et ses processus évolutifs » (article 72). La Constitu-
tion indique clairement que la reconnaissance des droits de la 
nature vise à créer un cadre dans lequel les citoyens et citoyennes 
peuvent jouir de leurs droits et exercer leurs responsabilités afin 
d’atteindre le bien-être par une cohabitation harmonieuse avec 
la nature. En outre, il s’agirait d’un cadre qui exige à la fois 
de l’État et des personnes privées qu’il et elles respectent et 
défendent les droits de la nature, et qui donne mandat à l’État 
de garantir un modèle de développement qui soit cohérent avec 
cette démarche. La législation néo-zélandaise reconnaît le fleuve 
Whanganui et la zone de Te Urewera comme des entités juri-
diques ayant des droits. En Inde, les tribunaux ont reconnu 
le même statut au Gange et au fleuve Yamuna, aux glaciers 
Gangotri et Yamunotri dont ces fleuves sont issus, ainsi qu’aux 
forêts et cours d’eau qui y sont liés. La Cour constitutionnelle 
de Colombie a aussi déclaré que le bassin hydrographique de la 
rivière Atrato est une entité juridique ayant droit à la « protec-
tion, la conservation, l’entretien et la restauration ».

La modernité, le capitalisme et le consumérisme découlent 
d’une vision profondément anthropocentrique selon laquelle les 
êtres humains sont séparés de la nature et peuvent transcender 
ses lois. Cet exceptionnalisme humain conçoit la Terre comme 
un ensemble de ressources qui existent dans le but de satisfaire 
l’humain. Les ressources étant considérées comme rares, il est 
primordial de rivaliser avec les autres afin d’en obtenir une plus 
grande part. C’est sur cette vision du monde que reposent la 
plupart des systèmes juridiques actuels. La loi définit la nature 
(abstraction faite des êtres humains) comme un «  bien  » et 
accorde au propriétaire des pouvoirs de décision étendus en ce 
qui concerne ces « actifs », mais aussi le pouvoir de monopoliser 
les avantages qui en découlent. Cela constitue la base des sys-
tèmes économiques et politiques qui concentrent la richesse et 
le pouvoir, et qui légitiment les décisions privilégiant les intérêts 
économiques à court terme d’une infime minorité d’humains 



234 235

Droits de 
l’HommeDroits de l’Homme 

Miloon Kothari

Mots clés : droits de l’Homme, dignité, solidarité, justice, participation

[…] la reconnaissance de la dignité inhérente à tous les 
membres de la famille humaine et de leurs droits égaux 
et inaliénables constitue le fondement de la liberté, de la 
justice et de la paix dans le monde. 
–  Préambule à la Déclaration universelle des droits de 
l’Homme

Tous les êtres humains naissent libres et égaux en dignité 
et en droits. 
– Déclaration universelle des droits de l’Homme, article 1

Les droits de l’Homme78 ont été conceptualisés, mis en œuvre, 
violés et combattus pendant des siècles. Aujourd’hui, dans un 
monde post-développement, les principes et instruments univer-
sels des droits de l’Homme offrent une base morale, éthique et 
juridique puissante pour faire régner la justice dans un monde 
de plus en plus injuste et dévasté.

En 539 avant Jésus-Christ, les armées de Cyrus le Grand, pre-
mier roi de la Perse antique, ont conquis la ville de Babylone. 
Mais ce sont ses actions ultérieures (expliquées sur le cylindre de 
Cyrus découvert en 1879) qui ont marqué une avancée majeure 
pour l’humanité. Il a promulgué un décret qui a libéré les esclaves, 
déclaré que tous les peuples avaient le droit de choisir leur religion 
et établi l’égalité raciale. Les principes des droits de l’Homme ont 
également émergé dans les textes majeurs de plusieurs grandes 
religions du monde. Les documents issus des révolutions améri-
caine et française ont aussi épousé l’esprit des droits de l’Homme. 
Au fil des siècles, de grands penseurs en ont formulé le contenu, 
formant une pierre angulaire pour que l’humanité embrasse 
la démocratie et la liberté (Jean-Jacques Rousseau, Mahatma 

78. ndt : Nous avons traduit human rights par « droits de l’Homme » plutôt que 
par « droits humains », dans la mesure où le texte accorde une place importante 
au droit et que celui-ci utilise la première des deux expressions. La majuscule 
indique que l’expression englobe les humains dans leur ensemble.

de plusieurs partis politiques verts et écosocialistes. Les droits de 
la nature et la jurisprudence de la Terre s’attaquent aux racines 
les plus profondes des problèmes environnementaux et sociétaux 
contemporains. Ils fournissent un manifeste qui transcende la 
race, la classe, la nationalité et la culture, et sont fondés sur une 
compréhension du fonctionnement de l’Univers, plus précise 
que la vision anthropocentrique, mécaniste et réductionniste du 
monde. Les droits de la nature offrent une base pour un mouve-
ment mondial fondé sur les droits, qui peut changer les normes 
du comportement humain jugé acceptable, comme cela a été fait 
avec les droits de l’Homme. Ces atouts signifient que, bien que le 
mouvement pour les droits de la nature n’en soit qu’à ses débuts, 
il a le potentiel d’avoir un impact considérable à l’échelle mon-
diale, de sorte que son influence devrait continuer à s’accélérer.

Pour aller plus loin

Global Alliance for the Rights of Nature (Alliance mondiale pour les droits 
de la nature), www.therightsofnature.org 

« Harmony With Nature » (Nations unies), www.harmonywithnatureun.org

Cullinan, Cormac (2011 [2002]), Wild Law: A Manifesto for Earth Justice, 
Totnes : Green Books.

Cormac Cullinan est un avocat sud-africain spécialiste de l’environne-
ment, dont le livre révolutionnaire Wild Law: A Manifesto for Earth Justice 
a contribué à inspirer le mouvement mondial pour les droits de la nature. 
Il est fondateur et membre du comité exécutif de la Global Alliance for 
the Rights of Nature, directeur du Wild Law Institute et juge au sein du 
Tribunal international des droits de la nature. Il est l’un des initiateurs 
de la Déclaration universelle des droits de la Terre-Mère (2010) et de la 
Convention des peuples (2014) par laquelle a été créé le Tribunal.



236 237

- L’approche des droits de l’Homme repose sur des principes 
fondamentaux tels que la non-discrimination, l’égalité des 
sexes, la participation citoyenne et le droit à la réparation des 
violations des droits de l’Homme. Ces principes complètent 
et renforcent les principes environnementaux. Le droit au 
consentement préalable libre et éclairé, par exemple, peut être 
dérivé du droit international des droits de l’Homme.
- Les droits de l’Homme sont « universels » ; ils s’appliquent 
à tous les habitants et habitantes de la planète, indépendam-
ment de leur race, de leur religion et de leur situation écono-
mique. Les droits contenus dans la dudh sont acceptés par les 
193 États membres de l’onu. Ils sont étayés par un système 
international solide et en constante évolution, comprenant le 
Conseil des droits de l’Homme des Nations unies, son examen 
périodique universel, des rapporteurs spéciaux et des organes 
de traités qui surveillent en permanence le comportement des 
acteurs étatiques et non étatiques afin de garantir le respect 
des engagements en matière de droits de l’Homme. Ces méca-
nismes complets sont à la fois radicaux et pratiques. C’est 
peut-être la principale raison pour laquelle l’approche fondée 
sur les droits de l’Homme a trouvé un écho parmi les mouve-
ments sociaux et les campagnes à travers le monde, en plus du 
système de longue date des rapporteurs spéciaux sur les droits 
des peuples autochtones, l’extrême pauvreté, le logement, la 
santé et l’alimentation. Des rapporteurs spéciaux ont récem-
ment été nommés pour l’eau et l’assainissement, la solidarité 
et les droits de l’Homme, et l’environnement.
- De nouveaux instruments, destinés à faire face aux réali-
tés mondiales actuelles, sont en cours d’élaboration dans le 
cadre d’un processus transparent et inclusif. Il s’agit de la 
Déclaration sur les droits des paysans et des autres personnes 
travaillant dans les zones rurales, et d’un instrument juridi-
quement contraignant visant à réglementer les activités des 
sociétés transnationales et autres entreprises commerciales. 
Ces mesures résultent en grande partie d’initiatives mondiales 
remarquables, intersectorielles et interdisciplinaires, menées 
par des coalitions internationales de la société civile et des 
mouvements sociaux travaillant avec des gouvernements pro-
gressistes.
- Aux niveaux national et infranational, le système de protec-
tion fait intervenir les tribunaux nationaux, les commissions, 
tribunaux et médiateurs des droits de l’Homme, et les orga-
nisations, campagnes et mouvements issus de la société civile. 

Gandhi, Martin Luther King, Eleanor Roosevelt, Nelson Man-
dela et le dalaï-lama). Les leçons tirées de siècles de réflexion 
et d’action, mais aussi l’expression profonde de l’humanité en 
réponse aux horreurs de la guerre mondiale se sont traduites par 
l’adoption, en 1948, de la Déclaration universelle des droits de 
l’Homme (dudh) par l’Assemblée générale des Nations unies.

Après l’adoption de la dudh et la période de décolonisation, 
des constitutions nationales sont nées, entre autres, de la lutte 
pour la liberté en Inde et du mouvement anti-apartheid en 
Afrique du Sud. Ces constitutions reposent principalement sur 
la notion de droits fondamentaux de l’Homme. La dudh a éga-
lement déclenché l’évolution des instruments des Nations unies 
relatifs aux droits de l’Homme, portant sur les droits culturels, 
civils, économiques, sociaux et politiques, ainsi que sur les droits 
spécifiques des femmes, des enfants, des populations autoch-
tones, des migrants et des personnes handicapées. L’ensemble 
de l’édifice des droits de l’Homme est construit sur la préser-
vation et le maintien de la dignité des personnes. L’édifice des 
droits de l’Homme est aussi, de manière significative, fondé en 
premier lieu sur la satisfaction des besoins des plus vulnérables. 
Ce point de départ pour la réalisation des droits de l’Homme est 
particulièrement pertinent à une époque où les communautés 
les plus discriminées du monde, historiquement et économi-
quement, sont de plus en plus touchées par les politiques éco-
nomiques néolibérales et les effets néfastes de phénomènes tels 
que le changement climatique.

Les instruments relatifs aux droits de l’Homme protègent les 
droits économiques, sociaux et culturels, y compris le droit à 
l’alimentation, aux moyens de subsistance, à la santé, au loge-
ment, à la sécurité sociale et les droits civils et politiques, mais 
aussi le droit à la vie, la liberté de religion et de croyance, le droit 
de réunion et d’association pacifique et le droit de participer aux 
affaires politiques et publiques.

L’approche des droits de l’Homme est une alternative radicale 
qui s’attaque directement à l’injustice, à l’exploitation et à la 
discrimination de millions de personnes à travers le monde de 
la manière suivante :

- Le respect des droits de l’Homme représente un défi direct 
et puissant pour les forces hégémoniques mondiales qui 
cherchent à réduire les droits des personnes à des marchan-
dises et à financiariser ce qui devrait être des droits élémen-
taires (l’eau, la terre, le logement, et ainsi de suite).



238 239

Éco-anarchismeÉco-anarchisme 
Ted Trainer

Mots clés : limites à la croissance, simplicité, soutenabilité de la communauté, 
éco-anarchisme

La définition conventionnelle du « développement » – recher-
cher sans cesse la croissance et l’abondance – entraîne et accen-
tue inévitablement la destruction écologique, l’inégalité et la 
pauvreté, l’effondrement social, ainsi que les conflits armés 
pour les ressources et les marchés. Comme je l’ai affirmé dans 
Abandon Affluence! (Trainer, 1985), la clé pour enrayer cette 
situation potentiellement fatale est de reconnaître combien 
la conception dominante du développement est erronée et 
vicieuse, et de la remplacer par l’approche de «  la voie de la 
simplicité » (The Simpler Way), comme nous l’appelons en Aus-
tralie. Cette analyse de la situation mondiale se concentre sur 
le fait, largement méconnu, que dans une société soutenable 
et juste, la consommation de ressources par habitant ou habi-
tante devrait être réduite à environ 10 % des niveaux actuels 
dans les pays riches. Ce raisonnement de base sur les « limites 
à la croissance » est présenté sur le site web du mouvement79. 
L’analyse est aujourd’hui extrêmement solide et a des implica-
tions profondes et inéluctables sur les objectifs et les moyens 
du développement. Dans les pays riches comme dans les pays 
pauvres, l’objectif doit être de créer des communautés à petite 
échelle, hautement autosuffisantes et autogérées, informées et 
animées par une culture de la simplicité et de la frugalité, avec 
des sources non matérielles de satisfaction de la vie. Seules 
des communautés de ce type peuvent réduire suffisamment la 
consommation de ressources par habitant, tout en permettant 
une bonne qualité de vie pour toutes celles et ceux qui peuplent 
la planète.

Ce que l’on oublie facilement, c’est que de tels agencements 
doivent être éco-anarchistes. Seules des communautés auto-
nomes et totalement participatives peuvent gérer correcte-
ment des économies locales à petite échelle. Certains systèmes  

79. www.thesimplerway.info

L’évolution des droits de l’Homme au niveau national, dans 
les constitutions et les lois, avec le droit à la terre, le droit à un 
environnement sain et les droits de la nature, représente aussi 
une avancée importante.

Les notions de solidarité, de fraternité, de coopération et de 
confiance, qui vont au-delà de l’approche principalement indi-
vidualiste pour laquelle les paradigmes occidentaux ont été cri-
tiqués, sont également de plus en plus reconnues comme les 
pierres angulaires d’une vision du monde alternative et radicale 
fondée sur les droits de l’Homme.

Ces valeurs s’expriment le mieux dans le paradigme des droits 
de l’Homme, qui privilégie la vérité, qui constitue une expres-
sion puissante des valeurs et impératifs éthiques, moraux et 
juridiques, et qui défend la dignité de l’individu et l’identité 
collective de la communauté. Dans les contextes internatio-
naux, nationaux et régionaux, les principes et les instruments 
des droits de l’Homme devraient être rigoureusement appliqués 
par les militantes et militants du post-développement dans leur 
résistance aux forces hégémoniques.

Pour aller plus loin 

Déclaration des Nations unies sur les droits des paysans et des autres per-
sonnes travaillant dans les zones rurales, www.fao.org 

« Defending Peasants’ Rights », www.defendingpeasantrights.org 

Haut-commissariat des Nations unies aux droits de l’Homme, www.ohchr.org 

International Service for Human Rights, www.ishr.ch 

Treaty Alliance, www.treatymovement.com 

La Vía Campesina, www.viacampesina.org/en/international-peasants-voice/

Miloon Kothari est un chercheur-militant reconnu dans le domaine des 
droits de l’Homme. Il est le président d’upr (Universal Periodic Report) 
Info et a été l’ancien rapporteur spécial sur le logement adéquat auprès 
du Conseil des droits de l’Homme des Nations unies. Durant son man-
dat, il a dirigé le processus qui a abouti aux principes de base et directives 
des Nations unies sur les expulsions et les déplacements liés au déve-
loppement, qui constituent la norme opérationnelle mondiale actuelle 
en matière de droits de l’Homme sur la pratique des expulsions forcées. 



240 241

très clair que la stratégie doit être éco-anarchiste. Les écoso-
cialistes cherchent à prendre le pouvoir de l’État afin de mettre 
en œuvre des arrangements post-capitalistes à partir du centre 
politique. Ils n’essaient pas de rendre possible le type d’alter-
natives discutées ci-dessus  ; ils sont fortement enclins à tra-
vailler pour «  libérer le système industriel des contradictions 
du capitalisme afin que tout le monde accède à un niveau de 
vie élevé ». La stratégie éco-anarchiste, elle, donne la priorité à 
l’action de la base et à la révolution culturelle par laquelle les 
gens ordinaires en viennent à adopter des idées, des valeurs et 
des systèmes alternatifs. Comme l’ont compris Kropotkine et 
Tolstoï, prendre le pouvoir de l’État est une perte de temps tant 
que les gens ne comprennent pas la nécessité de communautés 
participatives autogouvernées. C’est en fait dans l’émergence 
de cette vision et de cet engagement que se fait la révolution 
et que le changement ultérieur des structures devient possible. 
Prendre le pouvoir de l’État ou l’éliminer en est la conséquence.

L’une des principales préoccupations du projet de « la voie 
de la simplicité » est de fournir des détails pratiques montrant 
comment cette vision du développement éco-anarchiste peut 
être réalisée aussi bien dans les pays riches que dans les pays 
pauvres80. En outre, un rapport de 53 pages explique com-
ment la banlieue d’une ville riche comme Sydney pourrait être 
remodelée pour réduire de 90 % les coûts en ressources, en 
dollars, ainsi que les coûts écologiques81. Les banlieues, les 
villes rurales et les villages du tiers-monde peuvent facilement 
satisfaire la plupart de leurs besoins fondamentaux grâce aux 
ressources locales et aux accords de coopération. Au lieu de 
nous sentir obligés de rivaliser avec l’économie mondiale, notre 
souci devrait être de maximiser l’indépendance par une vie 
collective. La stratégie de transition de « la voie de la simpli-
cité  » se concentre principalement sur le travail au sein des 
mouvements des villes en transition, de la décroissance, de la 
permaculture et des écovillages, et en particulier des villages 
du tiers-monde, où de nombreux modèles de solutions locales, 
de formes d’autogouvernement communautaires et de « préfi-
guration » existent déjà.

80. Voir www.thesimplerway.info

81. Ibid.

centralisés et étatiques seraient toujours nécessaires, mais l’éco-
nomie nationale serait réduite à une fraction de la production, 
du commerce et du pib actuels. L’économie serait à croissance 
zéro et viserait à approvisionner les villes et les régions en 
petites quantités de produits de base, tels que le ciment, les 
tuyaux d’irrigation et les machines légères. Les communau-
tés contrôleraient leurs propres affaires grâce aux initiatives 
citoyennes, avec une dépendance minimale vis-à-vis des auto-
rités ou des bureaucraties. Il y aurait des comités de citoyens et 
citoyennes volontaires, des réunions pour travaux collectifs, des 
discussions informelles, des communs, des actions spontanées 
et des assemblées communales. Il n’existerait pas de ressources 
excédentaires qui justifieraient que les États centralisés admi-
nistrent les systèmes locaux. Plus important encore, les bureau-
craties ne possèdent, de fait, ni les savoirs locaux, ni la capacité 
de soutenir l’énergie et la cohésion citoyennes nécessaires à 
un changement généralisé. À moins que les procédures poli-
tiques ne soient rigoureusement fondées sur l’autonomisation 
participative, la solidarité et les bonnes décisions, les actions 
n’aboutiront pas.

Par-dessus tout, un véritable développement ne peut être 
guidé par la quête de la richesse ; les sources non matérielles 
de satisfaction de la vie doivent remplacer l’esprit d’acquisition 
individualiste et compétitif. La reconnaissance internationale 
de ce fait est essentielle pour aider les sociétés paysannes et 
autochtones à éviter d’assimiler l’abondance au progrès. Et cela 
permet, par suite, de préserver et de célébrer les cultures tradi-
tionnelles comme un rempart supplémentaire contre l’assaut 
du consumérisme occidental. Malgré les progrès réalisés par 
les mouvements du monde riche (tels que la simplicité volon-
taire, les écovillages, la décroissance ou les villes en transition), 
la révolution éco-anarchiste sera probablement menée par les 
populations paysannes et autochtones. Il est essentiel de ne pas 
considérer cette alternative comme inférieure ou comme une 
consolation à côté de la voie supposée supérieure du capita-
lisme de consommation. Un grand nombre de personnes dans 
le monde sont plus ou moins déjà sur cette voie, par exemple 
au sein de La Vía Campesina, du projet de Chikukwa et du 
mouvement zapatiste.

En plus d’affirmer une vision particulière concernant les 
objectifs sociaux, « la voie de la simplicité » a des implications 
directes sur les moyens d’action. Une fois que la théorie stan-
dard « écosocialiste » de la transition est examinée, il devient 



242 243

ÉcoféminismeÉcoféminisme 
Christelle Terreblanche 

Mots clés : économie capitaliste patriarcale, dualisme idéologique, travail méta-
industriel, subsistance, sobriété

Les écoféministes mettent en évidence les liens historiques, 
matériels et idéologiques entre l’assujettissement des femmes 
et la domination de la nature. En tant que mouvement en évo-
lution permanente, il se réfère à un ensemble divers de théo-
ries politiques, comme les éthiques féministe, décoloniale et 
environnementale, et qui incite à examiner la façon dont la 
pensée patriarcale détourne des concepts fondamentaux. Dès 
ses débuts, dans les années 1960, la théorie écoféministe a été 
inspirée par l’action directe populaire. L’écoféminisme s’est 
développé conjointement aux mouvements antinucléaires et 
pacifistes des années 1970 et 1980, et dans un contexte d’in-
quiétude croissante du public face à la dégradation de l’en-
vironnement. On trouve des femmes militantes partout où la 
reproduction sociale et écologique de la vie est menacée – que 
ce soit par les déchets toxiques, la violence raciale, l’exploitation 
de celles et ceux exerçant un travail de soin, la perte de la bio-
diversité, la déforestation, la marchandisation des semences ou 
la spoliation des terres ancestrales pour le « développement ».

Les écoféministes affirment que l’émancipation humaine vis-
à-vis des comportements historiquement patriarcaux ne peut 
être accomplie sans la libération de tous les êtres « altérisés ». 
Elles considèrent que les femmes du Nord global et les com-
munautés paysannes et les peuples autochtones du Sud peuvent 
s’unir en une seule voix politique authentique – car ces groupes 
sociaux sont compétents pour prendre soin de la vie humaine 
et non humaine. L’écoféminisme, en tant que mouvement poli-
tique, est sui generis ; ce n’est pas simplement une ramification 
du féminisme, du marxisme ou de l’écologie. Nonobstant un 
certain brassage d’idées, l’écoféminisme réarticule les préoccu-
pations féministes en matière d’égalité sociale, en reliant cette 
question à celles de la justice et de l’intégrité environnementales.

L’écoféminisme est parfois considéré comme une renaissance 
de la sagesse ancienne sur l’interconnexion de «  toute vie  ». 
On peut citer l’exemple des femmes indiennes du mouvement 

Pour aller plus loin

Simplicity Institute, www.simplicityinstitute.org

Transition Network, www.transitionnetwork.org 

La Vía Campesina, www.viacampesina.org

Kropotkine, Pierre (1910 [1898]), Champs, usines et ateliers, ou l’industrie 
combinée avec l’agriculture et le travail cérébral avec le travail manuel, Paris : 
Stock. 

Sarkar, Saral (1999), Eco-Socialism or Eco-Capitalism? A Critical Analysis of 
Humanity’s Fundamental Choices, Londres : Zed Books.

Trainer, Ted (1985), Abandon Affluence!, Londres : Zed Books. 

Ted (F. E.) Trainer est un maître de conférences retraité de l’École de 
travail social de l’université de Nouvelle-Galles-du-Sud à Sydney, en Aus-
tralie. Il a écrit de nombreux livres et articles sur les problèmes mondiaux, 
les questions de soutenabilité, les critiques radicales de l’économie, les 
formes sociales alternatives et la transition vers celles-ci. Il développe 
un lieu éducatif sur les modes de vie alternatifs, connu sous le nom de 
Pigface Point, ainsi qu’un site web à l’usage des éducateurs critiques du 
monde entier.



244 245

du monde autochtone du buen vivir ou de la « vie bonne » en 
Amérique latine, ou l’attention récente portée par l’Europe à la 
décroissance et aux économies solidaires. Vandana Shiva a rap-
porté un autre exemple de « mal-développement », en racontant 
comment la souveraineté alimentaire communautaire atteinte 
par les agricultrices indiennes a été perdue après l’introduction 
des technologies de la révolution verte du 20e siècle.

Alors que les solutions financières et technologiques aggravent 
la crise écologique, les écoféministes démasquent la nature 
complexe de l’appropriation capitaliste, qui fait intervenir la 
classe, l’ethnie et le sexe/genre. En tant que politique matéria-
liste ancrée dans les questions de travail, l’écoféminisme est, 
par définition, un mouvement non essentialiste, qui fait le lien 
entre la surconsommation dans le Nord global industrialisé 
et riche et ses réserves dans le Sud. Car ce sont les périphé-
ries du productivisme capitaliste patriarcal qui pâtissent de ses 
retombées environnementales – ce qui se traduit par une dette 
écologique envers les communautés autochtones, et une dette 
incarnée envers les femmes aujourd’hui vivantes et les géné-
rations futures. Les écoféministes matérialistes, comme Ariel 
Salleh, Mary Mellor, Ewa Charkiewicz, Ana Isla et d’autres, 
établissent un lien entre subsistance et sobriété. Leurs critiques 
structurelles de l’économie réductionniste pointent du doigt le 
fait qu’elle ne tient aucunement compte du travail reproductif 
dans les foyers et dans les champs – ni des cycles naturels dont 
dépend pourtant le capitalisme.

Les écoféministes soutiennent que ce travail reproductif 
reste a priori étranger à la valorisation capitaliste et marxiste 
de la production et à la valeur d’échange comme moteur de 
l’accumulation. Ariel Salleh conçoit les travailleuses et travail-
leurs reproductifs tacites – femmes, paysannes et paysans, et 
autochtones – comme une « classe méta-industrielle » majori-
taire d’échelle mondiale, dont les compétences manifestent une 
épistémologie et une éthique « matérialistes incarnées ». Leurs 
modes d’approvisionnement régénérateurs, en lien direct avec 
la nature, constituent une réponse politique et matérielle toute 
prête à la crise environnementale. Ces travailleuses et travailleurs 
existent dans le monde entier, formant un patchwork de tra-
vail non aliéné, vaste mais semble-t-il invisible, et maintiennent 
la vie dans un réseau complexe de relations entre l’humain et 
la nature. Le travail méta-industriel confère aux cycles éco-
logiques une « valeur métabolique » nette positive. Il est clair 
ici que l’écoféminisme élargit le champ de l’analyse de classe 

Chipko qui protégeaient les forêts de l’exploitation forestière 
en entourant les arbres de leurs bras, dans les années 1960. 
Toutefois, le terme « écoféminisme » est attribué à la féministe 
française Françoise d’Eaubonne qui a appelé, en 1974, à une 
révolution pour sauver l’écosphère. Elle proposait une recons-
truction totale des relations entre les humains et la nature, et 
entre les hommes et les femmes. L’analyse historique de la révo-
lution scientifique européenne par la théoricienne pionnière 
Carolyn Merchant, dans son ouvrage La Mort de la nature, a 
mis en lumière la détermination des pères de la modernité à 
maîtriser la souveraineté reproductive des femmes par le biais de 
chasses aux sorcières institutionnalisées. Les connaissances spé-
cialisées des herboristes et des sages-femmes ont été remplacées 
par une « profession médicale » qui considère la nature et le corps 
comme des « machines ». Cela a aboli le principe de précaution 
inhérent au travail de soin effectué par les femmes, tout en ren-
forçant une ancienne ontologie dualiste quant à la supériorité 
rationnelle des hommes et leur contrôle sur les « autres », telles 
les femmes « indisciplinées » et la nature « chaotique ».

Les modernistes libéraux dominants ont souvent interprété la 
critique écoféministe à l’envers, comme une variante de l’idée 
patriarcale selon laquelle les femmes ou les autochtones sont 
« par essence plus proches de la nature » et donc inférieurs. En 
fait, les écoféministes déconstruisent les vieilles binarités hégé-
moniques issues du dualisme « homme versus nature », en révé-
lant comment celles-ci permettent aux personnes jouissant de 
privilèges de sexe, de genre, d’ethnie et de classe de maintenir 
leur domination sociale à travers l’« altérisation ». Compris de 
cette manière, un point de vue écoféministe peut contribuer à 
l’approfondissement de la conscience réflexive des personnes, 
quant à la manière dont elles sont elles-mêmes concernées par 
des relations de pouvoir existantes.

À l’échelle internationale, les femmes effectuent 65 % du 
travail pour 10 % des salaires, tandis que dans le Sud global, 
elles produisent 60 à 80 % de la nourriture consommée. À la 
suite de recherches menées en Afrique coloniale et en Amérique 
du Sud, Maria Mies et ses collègues de l’école de Bielefeld en 
Allemagne ont proposé une « perspective de la subsistance », 
qui reconnaît le savoir écologique des femmes et des commu-
nautés paysannes en tant que productrices et pourvoyeuses de 
vie. Depuis les années 1980, cet argument économique a mobi-
lisé l’écoféminisme en tant que politique post-développement, 
anticipant les alternatives contemporaines telles que la vision 



246 247

Écologie  
de la culture

Écologie de la culture 
Ekaterina Chertkovskaya

Mots clés : écologie, culture, mouvements sociaux, Russie, justice 
environnementale

L’« écologie de la culture » peut être définie comme un cadre 
conceptuel et un terrain de lutte qui réunit la soutenabilité éco-
logique et la soutenabilité culturelle des lieux et des espaces dans 
lesquels les personnes vivent. Le concept a été introduit en 1979 
par Dmitri Sergueïevitch Likhatchov, un universitaire et un intel-
lectuel engagé soviétique, qui a survécu au camp de travail péni-
tentiaire de Solovki et au siège de Leningrad. Considéré comme 
la « conscience de la nation », Likhatchov faisait preuve d’un 
remarquable franc-parler et exprimait son opposition à des pro-
jets tels que le détournement des cours d’eau de Sibérie – un pro-
jet de grande envergure, planifié par le gouvernement soviétique 
depuis les années 1930, mais finalement abandonné en 1986.

Likhatchov considérait la soutenabilité écologique comme 
cruciale pour la vie sur Terre et critiquait la conception du pro-
grès synonyme d’expansion industrielle. La continuité de la 
culture et du patrimoine culturel était tout aussi importante 
pour lui et faisait partie intégrante de sa conception ouverte 
de l’écologie. Cet accent mis simultanément sur l’environne-
ment et la culture n’est pas surprenant. La vision productiviste 
du progrès en Union soviétique et les idéologies qui lui étaient 
liées ont entraîné non seulement des interventions spectacu-
laires dans l’environnement naturel, mais aussi dans ce que 
Likhatchov appelait l’« environnement culturel » – par exemple, 
l’architecture des espaces urbains, qui renvoyait à l’époque 
pré-révolutionnaire et devait donc être modifiée pour être plus 
conforme aux visions soviétiques. Bien que l’ère soviétique ait 
indubitablement amené dans les paysages urbains des styles 
architecturaux, un aménagement, des transports publics et des 
monuments remarquables, de nombreux repères et symboles du 
passé ont été impitoyablement détruits. Ironiquement, l’héritage 
culturel soviétique lui-même est souvent menacé aujourd’hui, 
l’appât du gain rapide étant un trait caractéristique du capita-
lisme post-soviétique.

L’écologie de la culture, selon Likhatchov, est aussi impor-
tante pour la dimension morale de la vie humaine qu’elle l’est 

marxiste traditionnelle. Et en effet, sa théorisation des fonde-
ments « naturalisés » de l’appropriation capitaliste à travers le 
travail reproductif est reprise par la gauche universitaire. Il y 
a toujours un risque, cependant, que ces théories émises par 
des femmes finissent par être assimilées dans les méta-récits 
patriarcaux existants.

Une politique écoféministe lutte pour l’émancipation humaine 
par le biais d’économies solidaires régénératives fondées sur le 
partage. Elle place la complexité avant la conformité, la coo-
pération avant la compétition, les communs avant la propriété, 
et la valeur d’usage avant la valeur d’échange. Cette politique 
émancipatrice gagne en notoriété en raison de sa capacité à élu-
cider les convergences entre les préoccupations de l’écologie, 
du féminisme et du marxisme et les éthiques autochtones cen-
trées sur la vie, comme le swaraj en Inde et l’éthique africaine 
de l’ubuntu. L’écoféminisme fournit une base sociologique sys-
témique pour toutes les alternatives post-développement, qui 
visent à la fois l’égalité et des modes de vie soutenables. Les 
écoféministes plaident pour une vision du monde fondée sur le 
respect de la diversité de toutes les formes de vie.

Pour aller plus loin 

Diverse Women for Diversity (Navdanya), www.navdanya.org 

Marche mondiale des femmes, www.marchemondiale.org

WoMin – African Women Unite Against Mining, www.womin.org.za 

Merchant, Carolyn (2021 [1980]), La Mort de la nature : les femmes, l’écologie 
et la Révolution scientifique, Marseille : Wildproject. 

Mies, Maria et Vandana Shiva (1998 [1993]), Écoféminisme, Paris : L’Har-
mattan. 

Salleh, Ariel (dir.) (2009), Eco-Sufficiency and Global Justice: Women Write 
Political Ecology, Londres : Pluto Press.

Christelle Terreblanche est doctorante en études du développement au 
Centre for Civil Society de l’université de KwaZulu-Natal, en Afrique 
du Sud. Ses recherches portent sur l’écoféminisme, l’écologie politique 
et la justice écologique. Elle est une ancienne correspondante politique 
et une ex-porte-parole de la Commission de vérité et réconciliation en 
Afrique du Sud.



248 249

été au centre de la campagne militante. Les luttes particulière-
ment liées à l’écologie de la culture sont souvent en phase avec 
la soutenabilité écologique, étant donné que l’environnement 
culturel et l’environnement biophysique sont tous deux mena-
cés par le développement centré sur l’accumulation du capital. 
C’est le cas de la campagne qui s’oppose à la construction d’un 
quartier judiciaire et résidentiel au bord de la Neva à Saint-Pé-
tersbourg, près de la forteresse Pierre-et-Paul, et qui propose, à 
la place, la création d’un parc qui porterait le nom de Likhatchov. 
Les militants et militantes plaident ici pour un espace vert au 
centre de la ville, qui s’intégrerait dans le paysage actuel.

Les mouvements qui se réfèrent à l’écologie de la culture 
mettent fortement l’accent sur l’importance de la justice parti-
cipative, ce qui rapproche l’écologie de la culture des modèles 
et des luttes pour la justice environnementale. Certains de 
ces mouvements construisent des alliances et échangent des 
informations et des expériences, favorisant ainsi de nouvelles 
pratiques et démarches d’auto-organisation. Dans la ville de 
Joukovski, la mobilisation des résidents pour la protection de 
la forêt a finalement contribué à l’élection du Conseil popu-
laire de Joukovski – une organisation chargée de coordonner le 
contrôle des résidents sur les pouvoirs officiels de la ville. En 
réponse aux menaces constantes qui pèsent sur le patrimoine 
architectural de Moscou, de nombreuses initiatives visant à par-
tager les histoires et les connaissances sur la ville ont vu le jour, 
notamment des promenades et des conférences animées par des 
ethnographes et des passionnés de la capitale. Ces initiatives 
n’ont généralement pas de but commercial, mais sont plutôt de 
nature conviviale et collective. Elles contribuent à l’écologie de 
la culture et sensibilisent aux menaces permanentes qui pèsent 
sur la ville.

L’écologie de la culture a le potentiel d’unir des luttes diffé-
rentes et quelque peu dispersées, en leur offrant un cadre pour 
répondre à un problème commun. En raison de son lien avec la 
soutenabilité écologique, l’écologie de la culture peut également 
contribuer à ouvrir la voie à une sensibilisation accrue du public 
aux questions écologiques. Cependant, pour que ce potentiel 
de transformation se réalise, l’écologie de la culture doit être 
considérée comme un concept vivant, susceptible de s’enrichir 
de nouvelles significations et ouvert aux apports de nouvelles 
personnes qui peuvent contribuer à son développement.

pour l’environnement au sens biologique en vue du maintien 
de la vie physique – les deux étant inséparables : « Il n’y a pas 
de fossé entre les deux, comme il n’y a pas de frontière claire 
entre la nature et la culture » (Likhatchov, 2014 [1984] : 90). 
L’écologie de la culture n’implique pas une vision élitiste ou 
exclusive de la culture, mais elle embrasse toute la gamme des 
pratiques culturelles par lesquelles les gens donnent sens à leur 
vie. Ces pratiques peuvent se manifester dans des constructions 
architecturales remarquables, comme l’avant-garde russe qui 
incarne l’une des ambitions et des potentialités exprimées au 
début de l’ère soviétique, ou l’art populaire qui décore les mai-
sons de village. Il peut également s’agir d’un paysage organisé 
harmonieusement, qui ouvre une vue sur la rivière ou crée un 
sentiment d’espace. L’écologie de la culture ne se limite cepen-
dant pas aux phénomènes matériels ou physiques. Elle peut aussi 
inclure, par exemple, la musique (Sonevytsky et Ivakhiv, 2015), 
la danse et la littérature (Likhatchov, 2000 [1992-1993]). 

Bien que l’écologie de la culture ne soit pas mobilisée expli-
citement par les mouvements sociaux aujourd’hui, elle offre 
pourtant une référence utile pour les luttes urbaines dans la Rus-
sie post-soviétique, qui s’opposent souvent à la destruction du 
patrimoine matériel et immatériel et à la densification urbaine. 
Dans tout le pays, la destruction de bâtiments se produit à une 
fréquence étonnante et suscite une résistance active de la part de 
mouvements sociaux comme Archnadzor82 à Moscou, ou Zhivoi 
Gorod83 à Saint-Pétersbourg, et de mouvements similaires à 
Oufa, Tver, Vologda et dans d’autres villes. Ces mouvements 
rassemblent des habitants, des ethnographes, des écologistes et 
bien d’autres personnes.

Lorsqu’un bâtiment est en danger, mettre en lumière qui l’a 
construit, ce qu’il a de particulier et les personnalités qui lui 
sont associées devient un moyen de renforcer la campagne de 
résistance, ce qui montre le rôle central de l’écologie de la culture 
dans les luttes urbaines. L’une de ces actions concernait la pro-
tection d’un bâtiment lié à la famille Tolstoï. La figure de Tolstoï, 
accompagnée d’une citation de Guerre et Paix (« il est plus hono-
rable d’avouer ses torts que d’en arriver à l’irréparable »), a ainsi 

82. Archnadzor (« Veille architecturale ») est un mouvement social qui vise à pro-
téger le patrimoine architectural de Moscou. Voir www.archnadzor.ru (en russe).

83. Zhivoi Gorod (« Ville vivante ») est un mouvement social qui réunit les 
personnes qui aiment Saint-Pétersbourg et s’en soucient. Voir www.save-spb.ru 
(en russe, avec quelques informations en anglais).



250 251

Écologie jaïneÉcologie jaïne 
Satish Kumar
Mots clés : non-violence, modération, simplicité, écologie respectueuse

Le principe le plus élevé et le plus profond du jaïnisme est 
l’ahimsa, fondé sur une non-violence globale et totale, dans la 
pensée, dans le discours et dans l’action. Cela signifie non-vio-
lence envers soi-même, envers les autres et envers la nature. 
Bien sûr, les jaïns sont conscients que la non-violence abso-
lue n’est pas possible, mais nous nous devons d’être attentifs à 
nos activités mentales, verbales et physiques afin de minimiser 
tout dommage ou préjudice que nous pourrions nous infliger à 
nous-mêmes ou infliger à d’autres êtres vivants. Cette attention 
constante est essentielle pour maximiser la bienveillance et mini-
miser les dommages. De nombreuses religions reconnaissent 
l’importance de la non-violence mais l’orientent surtout vers 
les autres humains, alors que les jaïns prêchent et pratiquent 
la non-violence envers tous les êtres vivants, dont les humains.

Les jaïns reconnaissent que la terre, l’air, le feu, l’eau, les 
plantes, les forêts et les animaux – en d’autres termes, l’ensemble 
du monde naturel – sont vivants. La nature est dotée d’intelli-
gence et a une âme. Par conséquent, toute vie est sacrée et doit 
être traitée avec respect. L’écologie jaïne est donc une écologie 
respectueuse. Beaucoup de gens croient que la vie humaine est 
supérieure à la vie non humaine, et que nous pouvons ainsi 
sacrifier la vie non humaine à notre usage. C’est pourquoi la 
production et la consommation de viande, la destruction des 
forêts tropicales et la surpêche dans les océans sont si large-
ment pratiquées. Mais les jaïns sont tenus à faire preuve d’un 
respect égal pour la vie humaine et la vie non humaine. Par 
conséquent, ils perçoivent non seulement la production et la 
consommation de viande et de poisson comme des sacrilèges, 
mais ils s’obligent également à limiter leur consommation de 
végétaux. Par exemple, ma mère ne mangeait ni pommes de 
terre, ni carottes, ni aucun autre légume-racine, car elle pensait 
que perturber le sol et déraciner les plantes était une forme 
subtile de violence. Nous devrions prélever seulement ce que les 
plantes nous donnent en fruits mûrs. Ma mère limitait le nombre 
de légumes et de fruits qu’elle consommait. Elle disait que la 
pratique de la non-violence nécessite la retenue.

En pratiquant la modération, nous faisons la paix avec nous-
mêmes, la paix avec les gens et la paix avec la nature. L’élevage 

Pour aller plus loin 

Likhatchov, Dmitri Sergueïevitch (2000 [1992-1993]), «  Ekologiya 
kul’turi », dans Russkaya kul’tura, Moscou : Iskusstvo.

Likhatchov, Dmitri Sergueïevitch (2014 [1984]), « Ekologiya kul’turi », dans 
Zametki o russkom, Moscou : Azbuka- Attikus/Kolibri.

Sonevytsky, Maria et Adrian Ivakhiv (2015), « Late Soviet Discourses of 
Nature and the Natural: Musical Avtentyka, Native Faith, and “Cultural 
Ecology” after Chornobyl », dans Aaron S. Allen et Kevin Dawe (dir.), 
Current Directions in Ecomusicology: Music, Culture, Nature, Londres  : 
Routledge.

Ekaterina Chertkovskaya est chercheuse en études sur la décroissance 
et en études critiques sur l’organisation. Elle est membre du collectif 
éditorial de la revue ephemera. Elle travaille actuellement à l’université de 
Lund, en Suède, et a été co-coordinatrice du thème sur la décroissance 
pour le Pufendorf Institute for Advanced Studies (2015-2016).



252 253

principes de l’ahimsa et de l’aparigraha permettrait d’éviter la 
crise écologique, l’injustice sociale et l’exploitation des faibles.

L’ahimsa et l’aparigraha mettent l’accent sur la qualité de la vie 
plutôt que sur la quantité des possessions matérielles. En prenant 
bien soin de la Terre, tous les humains peuvent avoir une bonne 
vie, une bonne nourriture, un bon logement, une bonne éduca-
tion et une bonne médecine. Pour les jaïns, la question n’est pas 
de savoir combien l’on possède, mais de se demander si notre 
vie est bonne, heureuse et épanouie. Moins devient plus, aussi 
longtemps que ce moins reste nourrissant et enrichissant.

Il est fréquent que les religions demeurent attachées à des tra-
ditions qu’elles suivent à la lettre et de façon dogmatique. Elles 
perdent leur inspiration initiale, et c’est ce qui s’est passé avec 
le jaïnisme. Il est probable qu’aujourd’hui, beaucoup de jaïns 
ne pratiquent pas l’ahimsa et l’aparigraha. Néanmoins, un cer-
tain nombre de jaïns radicaux renouent avec leurs racines et 
découvrent que les pratiques fondées sur ces principes sont non 
seulement bonnes pour eux, sur le plan personnel, mais aussi 
pour la société et la planète Terre.

Par exemple, un moine appelé Hitaruchi et ses disciples du Guja-
rat mettent en pratique les principes écologiques de non-violence 
et de frugalité dans leur vie quotidienne. Ils évitent complètement 
l’usage du plastique, limitent l’utilisation de produits industriels et 
privilégient des produits locaux faits maison. Un mouvement ini-
tié par la secte jaïne Terapanthi à la fin des années 1940, nommé 
Anuvrat (« Mouvement des vœux mineurs »), promeut activement 
un mode de vie simple, exempt d’avidité et de corruption, et une 
vie douce afin de minimiser les dommages causés au monde natu-
rel. Ce mouvement a gagné un nombre considérable d’adeptes en 
Inde. De nombreux jaïns redécouvrent également leurs racines et 
rejettent l’idée d’un développement qui gaspille et pollue. Mais 
cette redécouverte et les pratiques qui en découlent doivent être 
encore plus fréquentes si l’on veut que l’écologie jaïne fasse partie 
des mouvements qui répondent aux crises écologiques et sociales 
auxquelles nous sommes confrontés.

Pour aller plus loin

Anuvrat Global Organization, www.anuvibha.org/about

Kumar, Satish (2015 [2002]), Tu es donc je suis : une déclaration de dépen-
dance, Paris : Belfond.

Satish Kumar est le rédacteur en chef du magazine Resurgence & Ecolo-
gist (www.resurgence.org) et le fondateur du Schumacher College, en 
Angleterre.

d’animaux dans des conditions cruelles, comme dans les fermes 
industrielles, l’empoisonnement des sols par des produits 
chimiques, la destruction des forêts tropicales et la surexploi-
tation des océans sont des actes de guerre contre la nature. Le 
principe de l’ahimsa nécessite la paix avec la planète Terre.

Toutes les vies sont interdépendantes et interconnectées. De la 
même façon que dans une famille, les parents et les enfants, les 
maris et les femmes, les frères et les sœurs prennent soin les uns des 
autres, nous devrions traiter les personnes de toutes les nations, de 
toutes les religions, races et couleurs, comme nos frères et sœurs, 
et faire preuve de bienveillance envers toutes et tous. Avant d’être 
américains ou russes, britanniques ou français, indiens ou pakis-
tanais, hindous ou musulmans, chrétiens ou juifs, bouddhistes ou 
jaïns, noirs ou blancs, nous sommes toutes et tous des humains. 
Nous sommes membres d’une seule famille humaine. Ce sens de 
l’unité de toute vie va au-delà de la vie humaine. Les oiseaux qui 
volent dans le ciel, les animaux qui errent dans les forêts et les vers 
de terre qui travaillent sous le sol sont tous nos proches et nous 
ne pouvons donc pas leur faire de mal. Notre devoir sacré est de 
pratiquer la compassion et d’encourager toute forme de vie. 

Un autre principe du jaïnisme, tout aussi important, est l’apa-
rigraha. C’est un mot très beau, mais difficile à traduire. Il signifie 
« se libérer de l’esclavage des possessions matérielles ». C’est un 
principe écologique de réduction de la consommation et d’accu-
mulation minimum des biens matériels. Si je peux me débrouiller 
avec trois ou quatre chemises, pourquoi devrais-je en avoir dix 
ou vingt ? Pourquoi aurais-je besoin de remplir une armoire avec 
autant de chaussures ? Cela vaut pour toutes les possessions maté-
rielles. Les jaïns sont tenus d’utiliser les choses pour répondre à 
leurs besoins, non par avidité, et de se libérer du poids, des soucis 
et de l’anxiété de la possession matérielle.

Le principe de l’aparigraha est à l’opposé de l’idée moderne de 
l’économie, dont l’idéal central est l’optimisation de la production 
et de la consommation. Même à l’occasion des fêtes religieuses, 
la priorité est d’acheter et de consommer. Les gens deviennent 
tellement obsédés par le fait d’acheter et de vendre qu’il ne leur 
reste plus de temps, ou que très peu, pour eux-mêmes et pour 
leur vie spirituelle.

Dans une société consumériste, la majorité des gens n’ont pas 
de temps pour la poésie, l’art ou la musique. Pas de temps pour 
la famille ou les amis. Pas de temps pour se promener seuls et 
apprécier la nature. Pas de temps pour faire la fête. Ce type de 
vie est l’antithèse de l’aparigraha. Restaurer et réactualiser les 



254 255

anthropocentriques surannées, nous nous identifions à toutes 
les formes de vie. Puis vient la prise de conscience que la dis-
tinction entre «  vivant  » et « non-vivant  » est une construc-
tion humaine. Chaque atome de ce corps existait avant que 
la vie organique n’émerge, il y a 4 milliards d’années. Vous 
souvenez-vous de notre enfance en tant que minéral, lave ou 
rocher ? Les roches ont le pouvoir de se tisser elles-mêmes 
dans des choses telles que des corps. Nous sommes ces roches 
qui dansent. Pourquoi les regardons-nous de haut avec un tel 
air condescendant ? Elles sont une partie immortelle de nous.

Si nous nous lançons dans un tel voyage intérieur, il se peut 
qu’en revenant à la réalité consensuelle actuelle, nous décou-
vrions que nos actions en faveur de l’environnement sont puri-
fiées et renforcées par cette expérience. Nous avons trouvé ici 
un niveau de notre être que les mites, la rouille, l’holocauste 
nucléaire ou la destruction du pool génétique de la forêt tropi-
cale ne peuvent corrompre. L’engagement à sauver le monde 
n’est pas diminué par cette nouvelle perspective, bien que 
la peur et l’anxiété qui faisaient partie de notre motivation 
commencent à se dissiper et soient remplacées par un certain 
désintéressement. Nous agissons parce que la vie est tout ce qui 
compte, et les actions d’une conscience désintéressée et plus 
détachée peuvent être encore plus efficaces.

De toutes les espèces qui ont existé, on estime que moins de 1 
sur 1 000 existe encore aujourd’hui. Les autres se sont éteintes. 
Lorsque l’environnement change, toute espèce incapable de 
s’adapter, de changer, d’évoluer disparaît. Toute l’évolution se 
déroule de cette manière. C’est ainsi qu’un poisson privé d’oxy-
gène, l’un de nos ancêtres, a commencé à coloniser la terre. La 
menace d’extinction est la main du potier qui façonne toutes 
les formes de vie. L’espèce humaine fait partie des millions 
d’espèces menacées d’extinction imminente par la catastrophe 
climatique et d’autres changements environnementaux. S’il est 
vrai que la « nature humaine » révélée par 12 000 ans d’histoire 
écrite n’offre pas beaucoup d’espoir quant au fait que nous 
puissions changer nos comportements belliqueux, avides et 
ignorants, l’histoire fossile, beaucoup plus longue, nous assure 
que nous pouvons changer. Nous sommes ce poisson privé d’oxy-
gène, nous sommes cette myriade d’exploits de flexibilité défiant 
la mort, qui nous sont révélés par l’étude de l’évolution. Une 
certaine confiance, en dépit de notre « humanité » récente, est 
justifiée. De ce point de vue, la menace d’extinction apparaît 
comme une invitation au changement, à l’évolution. Après un 

Écologie profondeÉcologie profonde 
John Seed

Mots clés : écologie profonde, anthropocentrisme, éthique environnementale

L’écologie profonde (deep ecology) met fondamentalement 
au défi l’anthropocentrisme et le chauvinisme humain. L’idée 
que les humains sont le sommet de la création, la source 
de toute valeur et la mesure de toutes choses est profondé-
ment ancrée dans la culture mondiale dominante et dans la 
conscience. Lorsque nous, en tant qu’humains, cherchons à 
voir à travers les couches accumulées d’autocongratulation 
anthropocentrique, un changement de conscience très profond 
commence à se produire. L’aliénation s’atténue. L’humain n’est 
plus un étranger, un être à part. La qualité d’humain apparaît 
alors comme n’étant que la strate la plus récente de notre exis-
tence, et lorsque nous cessons de nous identifier exclusivement 
à cette étape de l’évolution, nous pouvons commencer à nous 
reconnaître en tant que mammifères, en tant que vertébrés, 
en tant qu’espèce qui n’a émergé que récemment de la forêt 
tropicale. À mesure que le brouillard de l’amnésie se dissipe, 
nos relations avec les autres espèces se transforment, de même 
que notre engagement envers elles. Ce qui est décrit ici ne doit 
pas être considéré comme purement intellectuel. L’intellect 
n’est qu’un point d’entrée dans le processus décrit, mais c’est 
le plus facile à partager.

Pour certaines personnes, ce changement de perspective 
découle d’actions en faveur de la Terre-Mère. L’expression 
« Je protège la forêt tropicale » devient progressivement : « Je 
fais partie de la forêt tropicale qui se protège. Je suis cette par-
tie de la forêt qui a récemment émergé en tant que pensée. » 
Quel soulagement, alors ! Des milliers d’années de séparation 
vaine s’achèvent et nous pouvons commencer à nous rappeler 
à notre « vraie nature ». Le changement est d’ordre spirituel ; il 
s’agit de « penser comme une montagne », pour reprendre les 
mots d’Aldo Leopold. Ce changement de conscience est parfois 
appelé « écologie profonde ».

Au fur et à mesure que la mémoire profonde s’améliore, que 
les implications de l’évolution et de l’écologie sont intério-
risées, et qu’elles remplacent dans nos esprits des structures 



256 257

Leopold, Aldo (2000 [1949]), Almanach d’un comté des sables, Paris : Flam-
marion.

Næss, Arne (1973), « The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology 
Movement », Inquiry, vol. 16, nos 1-4, p. 95-100.

Næss, Arne et David Rothenberg (2009 [1992]), Vers l’écologie profonde, 
Marseille : Wildproject. 

Seed, John, entretiens et articles disponibles sur www.rainforestinfo.org.
au/johnseed.htm

John Seed est le fondateur du Rainforest Information Centre, à Lismore, 
en Australie. Depuis 1979, il participe à des actions directes et à des cam-
pagnes de protection des forêts tropicales dans le monde entier. Il a écrit 
et donné des conférences sur l’écologie profonde, a dirigé des ateliers 
expérientiels d’écologie profonde pendant 25 ans, et a reçu la médaille 
de l’ordre d’Australie pour services rendus en matière de conservation 
de la nature.

bref répit de la main du potier, nous voici de nouveau sur le 
tour. Le changement qui s’impose à nous est un changement 
de conscience.

L’écologie profonde est la recherche d’une conscience viable. 
Bien sûr, la conscience a émergé et évolué selon les mêmes 
lois que tout le reste. Modelé par les pressions environnemen-
tales, l’esprit de nos ancêtres a été forcé, à maintes reprises, 
à se transcender. Pour survivre aux pressions environnemen-
tales actuelles, nous devons nous souvenir consciemment de 
notre héritage évolutif et écologique. Nous devons apprendre 
à penser comme une montagne. Si nous voulons nous ouvrir 
à l’évolution d’une nouvelle conscience, nous devons pleine-
ment faire face à notre extinction imminente – la pression envi-
ronnementale ultime – et accepter ce terrible pronostic. Cela 
signifie qu’il faut reconnaître cette partie de nous qui se dérobe 
à cette vérité, qui se cache dans l’ivresse ou l’agitation devant 
le désespoir de l’humain, dont la course de 4 milliards d’an-
nées est terminée, dont la vie organique est à un cheveu d’être 
achevée. Une perspective biocentrique, la prise de conscience 
que les roches dansent et que nos racines sont plus profondes 
que ces 4 milliards d’années, peuvent nous donner le courage 
d’affronter le désespoir et de parvenir à une conscience plus 
viable, une conscience à la fois durable et de nouveau en har-
monie avec la vie.

L’expression « écologie profonde » a été forgée par le phi-
losophe sceptique et écologiste norvégien Arne Næss (1912-
2009). Le mouvement de l’écologie profonde a été porté par 
le sociologue Bill Devall (1938-2009) et le philosophe George 
Sessions (1938-2016). Il a ensuite été repris par Doug Tompkins 
(1943-2015), fondateur de la marque de vêtements Esprit et 
défenseur de la wilderness. Tompkins est à l’origine de la Foun-
dation for Deep Ecology, qui a publié en 2005 une anthologie 
des travaux de Næss en 11 volumes. Depuis les années 1980, 
l’écologie profonde est devenue un courant important au sein 
des débats universitaires en éthique environnementale.

Pour aller plus loin

Devall, Bill et George Sessions (1985), Deep Ecology: Living as If Nature 
Mattered, Salt Lake City : G.M. Smith.

Katz, Eric, Andrew Light et David Rothenberg (dir.) (2000), Beneath the 
Surface: Critical Essays in the Philosophy of Deep Ecology, Cambridge (États-
Unis) : mit Press.



258 259

fondrement des anciennes sociétés tribales en Europe et au 
Moyen-Orient. Les tenants de l’écologie sociale sont également 
influencés par des éléments de la pensée autochtone nord-amé-
ricaine et par diverses écoles de théorie sociale critique, comme 
l’approche historiquement ancrée du féminisme écologique por-
tée par Ynestra King et Chaia Heller.

En prenant en compte ces influences, l’écologie sociale met en 
évidence divers principes sociaux égalitaires que de nombreuses 
cultures autochtones – passées et présentes – ont en commun et 
les élève au rang de guides pour un ordre social renouvelé. Ces 
principes, mis en avant par des anthropologues critiques et des 
penseurs autochtones, comprennent les concepts d’interdépen-
dance, de réciprocité, d’unité dans la diversité et une éthique de 
la complémentarité – c’est-à-dire l’équilibre des rôles entre les 
différents secteurs sociaux, notamment à travers la compensa-
tion active des différences entre les individus. Le conflit inhérent 
entre ces principes directeurs et ceux des sociétés hiérarchisées 
de plus en plus stratifiées a donné lieu à des héritages antago-
nistes entre domination et liberté pendant une grande partie de 
l’histoire de l’humanité.

La réflexion philosophique de l’écologie sociale examine 
l’émergence de la conscience humaine au sein des processus 
de l’évolution naturelle. La perspective du naturalisme dialec-
tique examine les forces dynamiques de l’histoire de l’évolution 
et considère l’évolution culturelle comme un développement 
dialectique influencé par des facteurs naturels et sociaux. Les 
tenants de l’écologie sociale remettent en question la conception 
dominante de la nature comme un « domaine de nécessité », 
suggérant que dans la mesure où l’évolution naturelle a fait pro-
gresser les qualités de diversité et de complexité, et a également 
été à l’origine de la créativité et de la liberté humaines, il est 
impératif pour nos sociétés d’exprimer et de déployer pleine-
ment ces tendances évolutionnistes sous-jacentes.

Ces explorations historiques et philosophiques sont à la base 
de la stratégie politique de l’écologie sociale, que l’on qualifie 
de « municipalisme libertaire » ou « confédéral », ou, plus sim-
plement, de « communalisme », découlant d’idées clés héritées 
de la Commune de Paris de 1871. L’écologie sociale reprend les 
racines grecques anciennes du mot « politique », comme étant 
l’autogestion démocratique de la polis, ou municipalité. Bookchin 
a plaidé pour des villes et des quartiers libérés, gouvernés par 
des assemblées populaires ouvertes et librement confédérées, 
pour contester l’esprit de clocher, encourager l’indépendance et 

Écologie socialeÉcologie sociale 
Brian Tokar

Mots clés : démocratie directe, écologie, confédération, hiérarchie, communauté, 
assemblée, mouvements sociaux

L’écologie sociale offre une nouvelle perspective politique 
révolutionnaire, en remettant en question les conceptions 
conventionnelles des relations entre les communautés humaines 
et le monde naturel, et en proposant une vision alternative des 
villes, villages et quartiers, libres, confédérés et pratiquant la 
démocratie directe, qui cherche à réharmoniser ces relations. 
L’écologie sociale a été initialement proposée par le théoricien 
social Murray Bookchin – qui a travaillé aux États-Unis entre 
les années 1960 et le début des années 2000 – et a été déve-
loppée plus avant par ses collègues et de nombreuses autres 
personnes dans le monde entier. L’écologie sociale a exercé 
une influence sur divers mouvements sociaux, notamment les 
campagnes des années 1970 contre l’énergie nucléaire, certains 
des mouvements altermondialistes et de justice climatique, et la 
lutte actuelle pour l’autonomie démocratique des communautés 
kurdes en Turquie et en Syrie.

L’écologie sociale considère que les problèmes environnemen-
taux sont fondamentalement de nature sociale et politique, et 
qu’ils sont enracinés dans les héritages historiques de la domi-
nation et de la hiérarchie sociale. L’écologie sociale prend ses 
racines dans les courants du socialisme anarchiste et libertaire, 
qui remettent en question le capitalisme et l’État-nation et consi-
dèrent les institutions de la démocratie locale comme le meilleur 
antidote au pouvoir centralisé de l’État. Murray Bookchin a été 
l’un des premiers penseurs occidentaux à identifier l’impératif 
de croissance du capitalisme comme une menace fondamentale 
pour l’intégrité des écosystèmes vivants. Il a soutenu que les 
préoccupations sociales et écologiques sont fondamentalement 
inséparables. Par le biais d’études approfondies sur l’histoire et 
l’anthropologie, Bookchin a remis en question la conception 
occidentale commune selon laquelle les humains cherchent par 
essence à dominer le monde naturel, concluant plutôt que la 
domination de la nature est un mythe enraciné dans les rela-
tions de domination entre les peuples qui ont émergé de l’ef-



260 261

diennes. Les tenants de l’écologie sociale ont inspiré les efforts 
en faveur d’un urbanisme plus vert et du pouvoir des quartiers 
dans de nombreuses régions du monde. L’influence actuelle 
la plus frappante concerne peut-être les militants et militantes 
des régions kurdes du Moyen-Orient – particulièrement déchi-
rées par la guerre –, où des populations d’origines ethniques 
diverses, longtemps marginalisées par les pouvoirs coloniaux 
et étatiques, ont créé des institutions de démocratie directe 
confédérale. Malgré la persistance des guerres sectaires et des 
violences religieuses, les villes kurdes proches de la frontière 
turco-syrienne œuvrent en faveur de l’égalité des sexes et de la 
reconstruction écologique, en s’inspirant largement de l’écologie 
sociale et d’autres perspectives sociales critiques ancrées dans 
une grande variété de points de vue culturels.

Pour aller plus loin 

Institute for Social Ecology, www.social-ecology.org

New Compass Press, www.new-compass.net

Bookchin, Murray (1982), The Ecology of Freedom: The Emergence and Dis-
solution of Hierarchy, Palo Alto : Cheshire Books.

Bookchin, Murray (2020 [1982 et 1990]), L’Écologie sociale : penser la liberté 
au-delà de l’humain, Marseille : Wildproject.

Bookchin, Murray (2022 [2015]), La Révolution à venir : assemblées popu-
laires et promesses de démocratie directe, Marseille : Agone.

Eiglad, Eirik (dir.) (2015), Social Ecology and Social Change, Porsgrunn : 
New Compass Press.

Brian Tokar est maître de conférences en études environnementales à 
l’université du Vermont, aux États-Unis. Il est membre du comité de 
direction de l’Institute for Social Ecology, après en avoir été directeur. 
Il est notamment l’auteur de Toward Climate Justice: Perspectives on the 
Climate Crisis and Social Change (édition révisée, New Compass Press, 
2014 [2010]).

construire un véritable contre-pouvoir. Il a célébré les traditions 
persistantes des town meetings dans le Vermont et dans toute la 
région de la Nouvelle-Angleterre aux États-Unis, décrivant com-
ment ces réunions ont pris un caractère de plus en plus radical 
et égalitaire dans la région durant les années qui ont précédé la 
révolution américaine.

Les tenants de l’écologie sociale estiment que si les institutions 
du capitalisme et de l’État renforcent la stratification sociale 
et exploitent les divisions entre les personnes, des structures 
alternatives ancrées dans la démocratie directe peuvent favoriser 
l’émergence d’un intérêt général de la société pour un renou-
veau social et écologique. Les personnes inspirées par ce point 
de vue ont introduit des structures de démocratie directe et des 
assemblées populaires dans de nombreux mouvements sociaux 
aux États-Unis, en Europe et au-delà, depuis les campagnes 
populaires d’action directe contre l’énergie nucléaire à la fin des 
années 1970 jusqu’aux mouvements plus récents autour de la 
justice mondiale et de l’altermondialisme, comme Occupy Wall 
Street. La dimension préfigurative de ces mouvements – anti-
ciper et mettre en œuvre les différents éléments d’une société 
libérée – a encouragé les participants et participantes à remettre 
en question le statu quo et à promouvoir des visions d’avenir 
porteuses de transformations.

Les partisans de l’écologie sociale ont également cherché à 
renouveler la tradition utopique de la pensée occidentale. Le 
cofondateur de l’Institute for Social Ecology, Dan Chodorkoff, 
plaide ainsi en faveur d’un « utopisme pratique ». L’idée est de 
combiner les connaissances théoriques et la pratique politique 
de l’écologie sociale avec les principes avancés de la construc-
tion écologique et du réaménagement urbain, ainsi qu’avec les 
écotechnologies, pour produire de la nourriture, de l’énergie et 
d’autres produits de première nécessité. Les concepts de design 
écologique, tels que la permaculture, qui encouragent une com-
préhension plus approfondie des modèles du monde naturel, 
résonnent avec la vision de l’écologie sociale selon laquelle les 
êtres humains peuvent participer à la nature de manière créative 
et mutuellement bénéfique, tout en cherchant à renverser les 
héritages historiques d’abus et de destruction.

Les perspectives de l’écologie sociale ont profondément 
influencé les acteurs des mouvements sociaux, depuis les pre-
mières années de la politique écologiste jusqu’aux campagnes 
récentes en faveur de l’autonomisation locale par le biais d’as-
semblées populaires, dans plusieurs villes européennes et cana-



262 263

des connaissances des femmes, et propose de reconstruire des 
relations économiques de manière à assurer la participation des 
femmes à tous les processus de décision. L’écologie implique de 
reconnaître que la nature entière constitue le patrimoine com-
mun des humains et des non-humains, et que toutes les activités 
économiques devraient être encadrées par l’écologie ainsi que 
par la société.

Une économie démocratique est une économie sans accumu-
lation, dans laquelle les activités ne sont pas orientées vers un 
impératif de développement économique non remis en question, 
mais vers la satisfaction des besoins de toutes et tous. Cela signi-
fie qu’il faut privilégier la valeur d’usage par rapport à la valeur 
d’échange, garantir un accès collectif et égal à la terre, à l’eau et 
aux autres ressources locales, et faire de la nature non humaine 
le patrimoine commun non marchand de toutes les créatures 
vivantes. Les droits collectifs et égaux sur les moyens de repro-
duction sociale y sont maintenus au détriment de l’efficacité et 
de l’orientation vers le profit. Les propositions concrètes asso-
ciées à ce projet comprennent la réalisation de la justice dans le 
domaine de la propriété foncière ; la réorganisation de la pro-
duction agricole en fonction des besoins ; la socialisation des 
responsabilités assumées par les femmes dans leur travail non 
rémunéré, par le biais de crèches et de cuisines collectives ; et 
l’autogestion locale des ressources à travers des coopératives 
d’énergie et des conseils de l’eau.

Parmi les mesures prises pour rendre ce projet opérationnel, 
on peut citer les initiatives municipales visant à offrir un accès 
à la terre aux familles qui en étaient dénuées. Des parcelles 
en périphérie urbaine ont été ouvertes à la culture collective, 
à raison de 10 à 40  familles sans terre par parcelle, avec un 
soutien technique et matériel. Les parcelles sont reliées à des 
espaces de semis, où sont conservées les semences développées 
par les familles. La production dans ces unités est principale-
ment axée sur la subsistance, mais celles-ci sont également en 
relation avec des plates-formes de vente directe situées dans 
les centres urbains, pour commercialiser les surplus de produc-
tion. Un autre exemple est le réseau de coopératives de femmes, 
dont le mouvement des femmes kurdes a été le fer de lance. 
En lien avec la production et la distribution, ces coopératives 
sont principalement engagées dans l’agrotransformation et la 
fabrication textile, et elles commercialisent leurs produits direc-
tement auprès des consommateurs et des consommatrices, grâce 
à des centres de distribution coopératifs comme ceux d’Eko-Jin. 

Économie 
démocratique

Économie démocratique 
au Kurdistan 

Azize Aslan et Bengi Akbulut

Mots clés : démocratie, écologie, émancipation du genre, besoins

La branche du mouvement kurde qui suit l’idéologie dévelop-
pée par Abdullah Öcalan – laquelle remonte à la fondation du 
Parti des travailleurs du Kurdistan (pkk), en 1978 – s’est éloi-
gnée de son objectif initialement déclaré concernant la création 
d’un État kurde indépendant, pour défendre le confédéralisme 
et l’autonomie démocratiques comme principaux modèles d’or-
ganisation. Le projet d’autonomie démocratique implique un 
processus d’organisation reposant sur le droit, l’autodéfense, la 
diplomatie, la culture et l’écologie. Il comprend la construction 
d’une « économie démocratique » et communautaire, fondée sur 
les principes d’écologie et d’émancipation du genre. Le projet 
réintègre l’économie dans les processus sociaux, en garantissant 
l’accès de toutes et tous aux moyens de reproduction sociale 
– une reconfiguration définie par les besoins.

Le principal fondement intellectuel du projet kurde est la 
critique, par Abdullah Öcalan, de la modernité capitaliste. 
Öcalan approfondit l’analyse marxiste du capitalisme en son-
dant l’universalité du capitalisme industriel, qui repose sur une 
logique d’accumulation. Le projet s’inspire également des idées 
de Murray Bookchin sur l’écologie sociale et le municipalisme 
libertaire. À partir de ces racines intellectuelles, la démocratie, 
l’émancipation du genre et l’écologie sont définies comme les 
principes en fonction desquels toutes les relations économiques 
doivent être organisées. La démocratie implique que la prise 
de décision concernant ce qu’il faut produire et partager, et 
la manière de gérer les ressources et les distribuer, doit être 
participative et égalitaire. Parmi les moyens de prise de déci-
sion sociétale figurent les communes et les conseils à différentes 
échelles – quartier, ville, commune – et sur différents thèmes 
– jeunesse, femmes, éducation, économie, écologie, etc. –, ainsi 
que des lieux tels que les coopératives d’énergie et les conseils de 
l’eau. L’émancipation du genre suppose la subversion discursive 
et matérielle de l’invisibilité et de la dévalorisation du travail et 



264 265

Pour aller plus loin 

Akbulut, Bengi (2017), « Commons against the Tide: The Project of Demo-
cratic Economy », dans Fikret Adaman, Bengi Akbulut et Murat Arsel 
(dir.), Neoliberal Turkey and Its Discontents: Economic Policy and the Envi-
ronment Under Erdoğan, Londres : I.B. Tauris.

Aslan, Azize (2016), « Demokratik özerklikte ekonomik özyönetim: Bakûr 
örneği  », Birikim, no  325, p.  93-98 [« Economic Self-Governance in 
Democratic Autonomy: The Example of Bakur (Turkish Kurdistan) », 
traduction en anglais disponible sur : www.mesopotamia.coop]. 

Azize Aslan a obtenu un doctorat en sociologie à l’Institut des sciences 
sociales et humaines Alfonso Vélez Pliego à la Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla, au Mexique. Elle travaille sur une étude compa-
rative des mouvements zapatistes et kurdes ; elle a pris une part active 
au projet d’économie démocratique et a beaucoup écrit sur la question.

Bengi Akbulut, titulaire d’un doctorat en économie, est maîtresse de 
conférences au sein du département de géographie, d’environnement et 
d’aménagement de l’université Concordia, au Canada. Elle travaille sur 
l’économie politique du développement, l’écologie politique, les com-
muns et les économies alternatives.

La plupart des coopératives de transformation agroalimentaire 
sont issues de collectifs agricoles urbains existants et sont liées 
à ceux-ci. En outre, les coopératives sont mises en réseau avec 
des responsables municipaux, des militants, des universitaires 
et des groupes de la société civile, sous l’égide plus large du 
mouvement des femmes, le Congrès des femmes libres (kja) 
– un lieu de débat et de prise de décision.

Le projet d’autonomie démocratique prévoit l’organisation 
d’une économie soutenable et autonome comme un aspect 
indispensable de l’autonomie politique. Il vise à organiser la 
production de biens et de services de façon communautaire, 
afin d’empêcher l’État de jouer un rôle dans ce domaine. En ce 
sens, le projet est à mettre en parallèle avec d’autres mouvements 
autonomes tels que celui des zapatistes. Il entre également en 
résonance avec le mouvement plus large de l’économie solidaire 
à l’échelle mondiale, car il déconstruit l’impératif du développe-
ment capitaliste et donne la priorité à l’autogestion, à la justice 
sociale et à l’intégrité écologique.

Bien qu’il reste beaucoup à voir sur la manière dont le projet 
d’économie démocratique va continuer à se concrétiser, on peut 
discerner un certain nombre de défis. Les inégalités existantes, 
comme celles liées à la propriété foncière, sont susceptibles d’im-
pliquer des défis dans l’organisation de l’économie, pour parvenir 
à une satisfaction collective et égalitaire des besoins. La tension 
entre la satisfaction des besoins de toutes et de tous en tant que 
principe d’organisation et la politique de non-accumulation de 
l’autonomie démocratique est un autre point problématique. Si 
la définition des besoins doit être délibérée démocratiquement, 
les besoins qui vont au-delà de l’autoproduction poseront inévita-
blement la question de savoir quelle quantité de surplus doit être 
« accumulée » pour les satisfaire et si ces besoins sont considérés 
collectivement comme légitimes. Plus important encore, l’esca-
lade de la violence armée et politique de l’État turc, ainsi que le 
renforcement des relations capitalistes dans la région soulèvent 
de réelles difficultés. Or, ce qui a permis et continue de soutenir 
ce projet, ce sont les réseaux de solidarité que l’on trouve au sein 
du peuple kurde. Si le collectivisme, le partage et la solidarité ont 
toujours été des codes culturels forts, c’est l’histoire collective 
de la lutte qui a le plus renforcé ces réseaux. Ils ont, à leur tour, 
servi de base sur laquelle une économie démocratique autonome 
a pu être organisée. En ce sens, l’engagement et l’organisation 
solidaire du peuple kurde constituent une circonstance opportune 
inestimable.



266 267

Cette compréhension intégrée devrait permettre de redécouvrir 
les racines maternelles de l’économie du don et sa culture d’af-
firmation de la vie.

Le ventre de la mère est le topos original, un lieu où nous faisons 
l’expérience de l’interconnexion et de la satisfaction directe des 
besoins. Il peut être considéré comme un modèle de l’économie 
du don. D’un point de vue psychologique, à ce tout début de 
notre vie, la mère est notre premier Autre, mais nous ne sommes 
pas séparés d’elle. Au contraire, à cette étape de la vie, le monde 
est appréhendé dans sa totalité. Une fois né, nous faisons l’expé-
rience du même monde, mais pour la première fois, nous ressen-
tons une distance, une séparation vis-à-vis du topos originel. Le 
besoin de surmonter cette distance pourrait bien être le début de 
la tendresse, du dévouement et de l’orientation vers l’autre.

Les sociétés matriarcales, en tant que communautés centrées 
sur la mère et favorables au don, et en tant qu’économies du 
don, se souviennent collectivement de cette origine. En outre, 
les matriarcats – et les sociétés autochtones en général – recon-
naissent la Terre-Mère comme une entité qui donne et reçoit. 
L’étude du réseau Modern Matriarchal Studies a montré que les 
matriarcats sont profondément attachés aux principes d’équilibre 
et d’interconnexion. Ils respectent la diversité entre les genres, 
les générations, et entre les humains et la nature. Il n’y a pas de 
propriété privée dans les économies du don matriarcales, et le 
bien-être de tous les membres est une priorité. La production est 
fondée sur les principes de subsistance et de coopération, et au 
lieu d’accumuler et de thésauriser des biens, tout circule comme 
un don dans les matriarcats. 

Les éléments de base d’une économie du don sont les suivants : 
équilibre par la circulation ; interconnexion et diversité ; abon-
dance et limitation de l’ego ; maternage et orientation vers les 
besoins.

Dans son ouvrage classique The Gift: How the Creative Spirit 
Transforms the World (2019 [1983]), Lewis Hyde soulignait que 
lorsque le don cesse de circuler et devient « capital  », la faim 
apparaît. Hyde n’est pas le seul penseur à décrire le mouvement 
du don comme une sorte de flux circulaire nourricier. À l’inverse, 
la logique patriarcale de l’échange repose sur la devise « do ut des » 
– donner pour recevoir en retour. Les universitaires de la théorie 
critique du patriarcat84 montrent que dans sa forme capitaliste, 

84. Institut de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisations alter-
natives, www.fipaz.at 

Économie du donÉconomie du don 
Simone Wörer

Mots clés : matriarcat, économie du don, orientation vers les besoins, maternage, 
patriarcat capitaliste

Une économie du don repose sur le principe selon lequel des 
biens et services matériels et immatériels sont donnés ou reçus 
sans obligation immédiate ou future de retour. Telle serait la 
définition commune du terme. Historiquement, la plupart des 
auteurs universitaires qui ont travaillé sur le don et l’économie 
du don étaient des hommes blancs et patriarcaux (Göttner-Aben-
droth, 2007). Ils ont ignoré les femmes en tant que pourvoyeuses 
de dons, ont rejeté la maternité et ont nié que la nature fasse 
partie du champ d’application du « don » en tant que principe 
fondamental. Ils ont divisé le don afin de créer l’idée d’un contrat 
contraignant contrôlable et prévisible. Nombre de ces auteurs, 
comme Mauss, Serres ou Bataille, interprètent même le don 
comme un acte violent et ne font pas la distinction entre les 
logiques du don et de l’échange patriarcal. En outre, la plupart 
de ces approches sont anthropologiques et se concentrent sur 
les sociétés « primitives », sans se rendre compte qu’une culture 
et une économie du don sont toujours actives dans le patriarcat 
capitaliste mondialisant d’aujourd’hui.

Ces dernières années, nous avons assisté à une renaissance des 
théories du don et de l’économie du don. Par exemple, le livre de 
Charles Eisenstein, Sacred Economies (2011), et le travail pionnier 
de Genevieve Vaughan tentent de montrer qu’il n’y aurait pas de 
vie humaine sans le don. Eisenstein commence son analyse de 
l’histoire de l’argent par les mots « Au commencement était le 
Don », et Vaughan remonte au début de la vie, avec les enfants 
d’une mère humaine, pour insister sur l’importance cruciale 
d’un maternage et d’une attention orientés vers les besoins. D’un 
point de vue sémiotique, Vaughan développe le concept d’Homo 
donans, décrivant les humains comme des êtres qui dispensent 
et reçoivent des dons, et soulignant les racines maternelles de 
l’économie du don. Nous avons néanmoins besoin d’une compré-
hension intégrale. Une vision du monde radicalement alternative 
exige une analyse approfondie du patriarcat et une critique de 
ses systèmes économiques et technologiques. Cela permettrait de 
combiner les résultats du réseau Modern Matriarchal Studies et 
les idées écoféministes sur les liens entre féminisme et écologie. 



268 269

le patriarcat s’approprie le don et le transforme, en tentant de lui 
ôter son statut de logique originelle de la vie et de pratique de 
liaison. Ici, les liens orientés vers le don au sein de la nature et de 
la communauté humaine sont brutalement transformés par des 
systèmes mécaniques, composés de parties échangeables et infer-
tiles, qui fonctionnent comme des produits fabriqués par l’être 
humain : marchandises, machines, armes et argent. Un patriar-
cat capitaliste produit la rareté en tuant la vie matériellement et 
immatériellement. L’abus du don, à des fins d’accumulation et 
de profit, et dans l’intérêt des structures de domination, conduit 
à une suspicion généralisée à l’égard des pratiques de don orien-
tées vers le besoin et vers l’Autre. Un patriarcat capitaliste tente 
de contrôler complètement l’exercice du don par le travail non 
rémunéré et la consommation forcée. Cependant, une économie 
du don serait fondée sur le flux nourricier du don orienté vers 
les besoins, dans son expression matérielle et immatérielle, et 
comme Claudia von Werlhof (2011) l’appelle, sur un principe 
d’« Interconnexion de tout l’Être ».

Pour aller plus loin 

International Feminists for a Gift Economy (Genevieve Vaughan), www.
gift-economy.com

Modern Matriarchal Studies, www.mmstudies.com 

Eisenstein, Charles (2011), Sacred Economics: Money, Gift and Society in the 
Age of Transition, Berkeley : Evolver Editions.

Göttner-Abendroth, Heide (2007), « Matriarchal Society and the Gift Para-
digm: Motherliness as an Ethical Principle », dans Genevieve Vaughan 
(dir.), Women and the Gift Economy: A Radically Different Worldview Is Pos-
sible, Toronto : Inanna. 

Hyde, Lewis (2019 [1983]), The Gift: How the Creative Spirit Transforms the 
World, New York : Vintage Books.

Werlhof, Claudia von (2011), The Failure of Modern Civilization and the 
Struggle for a “Deep” Alternative: On “Critical Theory of Patriarchy” as a 
New Paradigm, Francfort-sur-le-Main : Peter Lang.

Simone Wörer est titulaire d’une maîtrise en sciences de l’éducation. Elle 
a soutenu une thèse en sciences politiques sur la crise du don, à l’uni-
versité d’Innsbruck en Autriche, sous la direction de Claudia von Werl-
hof. Elle est chercheuse indépendante, autrice de Politik und Kultur der 
Gabe: Annäherung aus patriarchatskritischer Sicht (Peter Lang, 2012) et 
membre du Planetary Movement for Mother Earth et du fipaz (Institut 
de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisations alternatives), 
situé en Autriche.

Économie  
populaire et solidaireÉconomie  

populaire et solidaire
Natalia Quiroga Díaz

Mots clés : économie populaire, économies non capitalistes, solidarité, économie 
latino-américaine

L’économie populaire est apparue dans les années 1980 en 
Amérique latine comme une préoccupation académique, en 
réponse à l’utilisation généralisée du concept d’informalité, 
proposé en 1972 par l’Organisation internationale du travail 
et par des institutions universitaires et gouvernementales. Le 
terme « informalité » a été inventé pour expliquer la persistance 
du travail non salarié. Cependant, l’économie populaire existait 
depuis longtemps, notamment – mais pas exclusivement – sous 
de multiples formes persistantes de pratiques économiques, 
sociales et culturelles autochtones.

Au cours des décennies suivantes, les politiques néolibé-
rales ont accentué les inégalités sociales et la détérioration des 
conditions de vie. Dans ce contexte, et avec une forte influence 
marxiste, un concept polysémique d’« économie populaire » a 
émergé. Il partait du principe que l’organisation de base de 
l’économie populaire n’était pas les petites entreprises, mais 
l’unité domestique, à partir de laquelle les gens développent 
des stratégies de travail – rémunérées ou non – destinées à la 
satisfaction des besoins. Ainsi compris, le concept soulignait le 
travail de reproduction sociale réalisé principalement par les 
femmes, sous diverses formes.

Il est bien connu que la théorie sociale hégémonique frag-
mente la société en sphères : économie, société, culture et poli-
tique. L’économie est définie comme un système de marché 
autorégulé qui, laissé à lui-même, résout de manière optimale 
le problème d’allocation des ressources. Pour des penseurs cri-
tiques tels que Karl Polanyi, cependant, l’économie est encas-
trée dans la société ; la diversité des liens sociaux, culturels et 
politiques ne lui est pas extérieure, mais en fait partie inté-
grante. L’économie est ainsi qualifiée d’« économie sociale », 
étant donné qu’elle est considérée du point de vue de la société 



270 271

imbrication nécessaire avec les divers mouvements ruraux et 
urbains qui luttent pour la terre, les habitats populaires et les 
économies communautaires, ainsi qu’avec le mouvement fémi-
niste (Quiroga, 2009).

En critiquant la vision entrepreneuriale et capitaliste du 
monde, le concept d’économie populaire offre ainsi une 
compréhension contextualisée de l’économie. Les travaux 
fondateurs de Razeto (Razeto et al., 1983) soulignent les 
contributions des secteurs appauvris eux-mêmes dans la 
construction de réponses à leurs problèmes de subsistance, à 
travers une économie populaire et solidaire visant à surmonter 
la pauvreté. Coraggio (1989) examine la diversité des formes 
que prend le travail, ainsi que la fragmentation imposée par le 
capital, en soulignant la nécessité de surmonter l’atomisation 
afin de tendre vers une rationalité reproductive de la vie comme 
objectif central d’une économie capable de produire des alter-
natives de transition au capital. Quijano (1998) propose le 
concept de « pôles marginaux » qui caractérisent l’hétérogénéité 
structurelle, qu’il s’agisse d’activités économiques, de formes 
d’organisation, d’utilisation, de niveau de ressources, de tech-
nologie et de productivité. Il souligne davantage l’importance 
des conditions d’autonomie reproductive (terre et services) que 
celle des conditions de travail et de salaire.

La pratique de la construction et du maintien d’une éco-
nomie différente se déroule non seulement dans le cadre de 
conflits sociaux, culturels et politiques, mais aussi au milieu 
de contradictions conceptuelles qui deviennent pertinentes 
lorsqu’elles se retrouvent dans les formes populaires de soli-
darité. Ainsi, le terme « économie sociale » a été utilisé par les 
gouvernements pour désigner des politiques ciblées d’« assis-
tancialisme » qui encouragent le travail indépendant précaire 
parmi les pauvres. En outre, les activités considérées comme 
faisant partie des économies solidaires finissent souvent par 
être des mesures temporaires, mises en œuvre uniquement 
jusqu’à ce que la crise soit surmontée et qu’un retour à l’éco-
nomie « moderne » soit possible ; ces activités n’ont donc pas 
de potentiel de transformation. Cela dit, il y a eu en Amérique 
latine des expériences efficaces de politiques publiques qui ont 
soutenu les processus d’autogestion et d’organisation de la pro-
duction et de la reproduction, en milieu rural et urbain, et qui 
ont élargi l’espace d’institutionnalisation de l’économie au-delà 
du marché, limitant ainsi l’expansion incontrôlée de la logique 
commerciale promue par le néolibéralisme.

tout entière, selon le principe éthique ultime de la reproduction 
de la vie.

L’économie est en outre conçue comme un système pluriel 
d’institutions, de normes, de valeurs et de pratiques qui orga-
nisent et coordonnent le processus de production, de distribu-
tion, de circulation et de consommation. Le but de ce processus 
est de générer la base matérielle permettant de satisfaire les 
besoins et les désirs légitimes de toutes et de tous, pour vivre 
dans la dignité et la liberté, de façon responsable et démo-
cratique, et en harmonie avec la nature. L’économie suppose 
donc un principe éthique inéluctable qui s’oppose au projet 
mercantile et à l’accumulation illimitée aux dépens des autres.

En ce qui concerne l’économie sociale et solidaire en Amé-
rique latine, il s’agit autant d’une manière particulière de gérer 
l’économie quotidienne que d’un projet d’action collective 
visant à contrecarrer les tendances destructrices du capita-
lisme, avec la possibilité de construire un système économique 
alternatif. La solidarité naît de la disposition de chaque indi-
vidu ou communauté à reconnaître les autres et à veiller à 
leurs besoins, sans avoir à renoncer à ses propres intérêts. Elle 
implique une coopération responsable au lieu d’une compé-
tition destructrice, le partage des ressources et des responsa-
bilités, la participation à la redistribution des richesses et la 
promotion collective de meilleures formes de sociabilité.

Pour l’économie sociale, le marché n’est que l’un des nom-
breux principes économiques, parmi lesquels se trouvent : la 
division sociale du travail productif en vue de la création de 
conditions de vie, dans l’échange avec la nature ; l’autarcie ou 
l’autosuffisance  ; la réciprocité, la distribution/appropriation 
primaire ; la redistribution des excédents ; l’échange non mar-
chand ; les modes de consommation  ; et la coordination de 
l’ensemble du processus économique. Loin d’être universels, 
ces axes sont propres à chaque société et à chaque moment 
historique.

L’économie sociale et solidaire latino-américaine présente 
une spécificité importante : l’existence d’un vaste secteur d’éco-
nomie populaire qui, dans certaines régions, peut couvrir deux 
tiers de la demande nationale – par exemple, les agriculteurs 
et agricultrices qui satisfont les besoins alimentaires locaux. 
La vitalité de ces formes économiques montre que la société 
est soutenue par diverses rationalités et relations qui n’ont pas 
pour seul objectif la recherche du profit. Les différentes formes 
d’économie populaire, sociale et solidaire entretiennent une 



272 273

Économies  
communautaires

Économies 
communautaires 

J. K. Gibson-Graham

Mots clés : diversité, communs, négociation éthique, habitat

L’expression « économie communautaire » (community eco-
nomy) renvoie à un espace de réflexion et d’action. Les écono-
mies communautaires se caractérisent par des pratiques diverses 
et négociées de manière éthique, qui assurent les moyens de 
subsistance des humains et des non-humains et leur permettent 
de bâtir des habitats prospères. En mettant en œuvre d’autres 
mondes, ici et maintenant, ces économies remettent en cause la 
domination du capitalisme et la contournent.

En 1996, dans un monde où l’économie capitaliste a pu se 
présenter comme le seul type de système économique possible, 
la féministe J. K. Gibson-Graham, spécialiste en géographie éco-
nomique, suggérait que la façon dont nous nous représentons 
« l’économie » était également susceptible de freiner nos actions 
pour la réformer. Avec la disparition du socialisme d’État en 
tant que modèle alternatif, il a semblé que la critique du capita-
lisme et la poursuite des stratégies de résistance demeuraient la 
seule réponse politique. Mais que restait-il du projet positif de 
construire des économies plus équitables et soutenables ?

Gibson-Graham mettait l’accent sur l’incroyable diversité des 
pratiques économiques – telles que le travail, les affaires et les 
transactions de biens et de services – qui avaient été exclues 
des théories économiques dominantes ou avaient seulement 
été considérées comme des pratiques marginales incapables 
d’« impulser » un dynamisme économique. En tant que théori-
ciennes et théoriciens du Sud global, les féministes et les anthro-
pologues savent pourtant à quel point les femmes et les membres 
de la famille qui accomplissent un travail non rémunéré, ainsi 
que les paysans qui pratiquent une agriculture de subsistance, 
les petits commerçants, les gardiens de terres autochtones et 
les coopératives de travailleurs et de producteurs « portent la 
moitié du ciel ». Gibson-Graham soutenait que celles et ceux qui 
souhaitaient changer le monde étaient en train d’ignorer toute 
une série de modèles économiques. Pourquoi ne pas imaginer, 

Avec sa longue histoire de lutte et d’organisation, l’écono-
mie populaire et solidaire continue de s’opposer à la compré-
hension technique de l’économie, en donnant la priorité aux 
conditions matérielles et symboliques de reproduction de celles 
et ceux qui, en exerçant leur travail, produisent entre eux les 
conditions de leur existence territorialisée.

Pour aller plus loin

Coraggio, José Luis (1989), « Política económica, comunicación y economía 
popular », Ecuador Debate, no 17, p. 57-94.

Coraggio, José Luis (2015), « Para pensar las nuevas economías: conceptos 
y experiencias en América Latina », dans Boaventura de Sousa Santos et 
Teresa Cunha (dir.), International Coloquium Epistemologies of the South: 
South-South, South-North and North-South Global Learnings, vol. 3, Coim-
bra : Centro de Estudos Sociais (ces).

Hinkelammert, Franz J. et Henry Mora Jiménez (2009), Economía, sociedad 
y vida humana: preludio a una segunda crítica de la economía política, Buenos 
Aires : ungs/ Altamira.

Quijano, Aníbal (1998), La economía popular y sus caminos en América Latina, 
Lima : Mosca Azul Editores.

Quiroga Díaz, Natalia (2009), « Economías feminista, social y solidaria: 
respuestas heterodoxas a la crisis de reproducción en América Latina », 
Iconos: revista de ciencias sociales, no 33, p. 77-89. 

Razeto, Luis, Arno Klenner, Apolonia Ramirez et Roberto Urmeneta 
(1983), Las organizaciones económicas populares, Santiago : Ediciones pet.

Natalia Quiroga Díaz est coordinatrice académique du master en écono-
mie sociale de l’université nationale de General Sarmiento en Argentine 
(ungs), et co-coordinatrice et co-fondatrice du groupe de travail clasco 
pour l’économie féministe émancipatrice. Elle est diplômée en économie 
(université nationale de Colombie) ; en planification et développement 
régional (université des Andes, Colombie) ; et en économie sociale et 
solidaire (ungs, Argentine).



274 275

aux coopératives de travailleurs et travailleuses et à la protection 
des terres, etc.

Partout dans le monde se trouvent des personnes qui mettent 
en œuvre des façons plus responsables de répondre à leurs 
besoins et à ceux des autres, sans saccager l’environnement ou 
mépriser les générations futures. Ces mouvements s’appuient 
généralement sur des préoccupations ancrées localement et rela-
tives aux personnes, aux espèces et aux paysages. Mais ils sont 
également associés à des réseaux qui exercent une influence 
politique aux niveaux national et mondial. L’exemple de l’ef-
fet multiscalaire du mouvement du commerce équitable est à 
cet égard significatif. De nouvelles normes qui protègent les 
personnes et les milieux naturels des dommages éventuels cau-
sés par les transactions marchandes sont ainsi continuellement 
renégociées dans le cadre de réglementations internationales. De 
même, il est possible de citer l’exemple de la volonté commune 
des alliances internationales qui a conduit à des accords sur la 
réglementation des chlorofluorocarbures, laquelle a su guérir 
notre patrimoine atmosphérique de son trou d’ozone. La notion 
d’économie « communautaire » – par opposition à l’économie 
« capitaliste » – offre un nouveau cadre, transformateur, à ce qui 
se trouve au cœur de la raison d’être de l’économie. L’écono-
mie communautaire met en effet au premier plan la profonde 
interdépendance qui lie les humains entre eux et avec les autres 
non humains – espèces végétales et animales, communautés 
fongiques et bactériennes, ou systèmes terrestres géologiques 
et climatiques.

La philosophie des économies communautaires est-elle sus-
ceptible de supplanter l’hégémonie de la pensée et du com-
portement économiques capitalistes  ? Il est certain qu’une 
manière différente de connaître les «  réalités  » économiques, 
de les représenter et d’en parler est une condition préalable à 
ce déplacement. Il est certain que les expériences d’économie 
communautaire pratiquées sur le terrain constituent une source 
d’inspiration pour l’avenir. Un réseau croissant de penseurs et de 
militants s’attelle aujourd’hui à la théorisation des interactions 
de l’économie communautaire. L’objectif est de concevoir des 
systèmes adaptatifs complexes, dirigés non pas par le capital, 
mais par une négociation éthique en accord avec les besoins du 
monde « plus qu’humain ». En mettant en commun nos capa-
cités, en agissant et en pensant ensemble, nous nous engageons 
dans une voie qui nous conduit « au-delà du développement » 
tel que nous l’avons connu jusqu’à présent.

en effet, que ces diverses activités économiques fournissent une 
nouvelle base pour l’intelligence et l’action collectives ?

Le concept d’« économie communautaire » tente de décrire la 
diversité des efforts visant à trouver des modalités plus respon-
sables du point de vue éthique pour assurer la survie – c’est-à-
dire la satisfaction des besoins fondamentaux – et pour générer 
et répartir les excédents permettant l’épanouissement de la vie. 
En mobilisant la notion chargée de « communauté » pour quali-
fier le terme principal « économie » – et en supprimant l’adjectif 
« capitaliste » comme primordial –, Gibson-Graham souhaitait 
mettre en évidence l’idée que, malgré les différences sociales et 
culturelles, la cohabitation constitue la base à partir de laquelle 
nous devons préserver et gérer notre demeure terrestre, notre 
oïkos. 

Dans Take Back the Economy (2013), Gibson-Graham et ses 
collègues résument ainsi les défis auxquels l’économie commu-
nautaire tente de répondre :

- De quoi avons-nous réellement besoin pour mener une vie 
saine, tant sur le plan matériel que psychique ? Comment pou-
vons-nous survivre correctement ?

- Que faisons-nous de ce qui reste une fois que nous avons 
satisfait nos besoins liés à notre survie ? Comment répartis-
sons-nous les excédents ?

- Quel type de relation entretenons-nous avec les personnes 
et les milieux qui nous permettent de survivre en bonne santé ? 
Comment entrons-nous en relation avec nos semblables lorsque 
nous cherchons à survivre correctement ?

- Quels sont nos besoins en matériaux et en énergie dans le 
processus de survie ? Que consommons-nous ?

- Comment maintenons-nous, restaurons-nous et régéné-
rons-nous les dons de la nature et de l’intellect dont tous les 
humains dépendent ? Comment prenons-nous soin de nos com-
muns ?

- Comment stockons-nous et utilisons-nous nos excédents et 
nos économies afin de soutenir et d’aider les personnes et la 
planète ? Comment construisons-nous l’avenir ?

Ces questions orientent de multiples innovations, expériences 
pratiques et mouvements sociaux visant à créer d’«  autres 
mondes ». Il suffit de penser, par exemple, aux mouvements en 
faveur d’un revenu de base, aux villes en transition, à l’économie 
solidaire, au buen vivir, au commerce équitable, à la consomma-
tion soutenable, aux organismes fonciers solidaires (community 
land trusts), aux banques éthiques et à la finance communautaire, 



276 277

Économie  
sociale et solidaire

Économie  
sociale et solidaire

Nadia Johanisova et Markéta Vinkelhoferová

Mots clés : économie sociale et solidaire, entreprenariat social, économies non 
capitalistes, propriété collective, économies communautaires

L’économie sociale (et) solidaire est un concept englobant un 
ensemble de pratiques économiques observées au niveau mon-
dial, qui ne se conforment pas à la logique économique domi-
nante des entreprises privées – lesquelles se font concurrence 
sur des marchés abstraits pour maximiser les profits tirés de 
consommateurs cherchant leur propre intérêt, tout en rédui-
sant la nature à une ressource passive. À l’inverse, ces pratiques 
impliquent souvent une forme de propriété collective, des proces-
sus de décision démocratiques, non hiérarchiques et fondés sur 
le consensus, ainsi qu’une coopération mutuelle et une intégra-
tion dans un contexte social et écologique local. Les pratiques de 
l’économie sociale et solidaire peuvent ainsi brouiller la frontière 
entre consommateur et producteur. La recherche du profit et les 
comportements égoïstes tendent à céder le pas à des préoccupa-
tions plus larges telles que l’équité et la solidarité, le droit à une 
existence digne, l’intégrité et les limites écologiques.

Ces pratiques peuvent être informelles ou organisées de manière 
formelle, traditionnelles ou nouvelles, et peuvent impliquer ou 
non des transactions monétaires. Contrairement à une économie 
qui, dans sa conception conventionnelle, est intégrée soit au mar-
ché soit à l’État, ces économies opèrent souvent au sein d’autres 
espaces : réseaux de solidarité internationale, communautés et 
écosystèmes locaux, familles élargies, villages et municipalités. 
Les exemples de ces économies « alternatives », « non capitalistes » 
comprennent : le travail réciproque, le jardinage urbain, l’agri-
culture de subsistance, certains projets de commerce équitable, 
des projets d’agriculture soutenus par la communauté, la com-
mercialisation collective de produits artisanaux par des associa-
tions locales d’artisans, les régimes traditionnels des communs, 
les usines occupées par des travailleurs, les coopératives d’éner-
gie renouvelable, certaines formes de coopératives de logement 
et d’associations d’autoconstruction, les monnaies communau-

Pour aller plus loin 

Community Economies Research Network, www.communityeconomies.org 

Gibson-Graham, J. K. (1996), The End of Capitalism (As We Knew it) A 
Feminist Critique of Political Economy, Oxford : Blackwell.

Gibson-Graham, J. K. (2016), « Commoning as a Postcapitalist Politics », 
dans Ash Amin et Philip Howell (dir.), Releasing the Commons: Rethinking 
the Futures of the Commons, Londres et New York : Routledge.

Gibson-Graham, J. K., Jenny Cameron et Stephen Healy (2013), Take Back 
the Economy: An Ethical Guide for Transforming Our Communities, Min-
neapolis : University of Minnesota Press.

J. K. Gibson-Graham est le nom de plume partagé par Julie Graham, 
décédée en 2010, et Katherine Gibson, professeure-chercheuse à l’Ins-
titute for Culture and Society de l’université occidentale de Sydney, en 
Australie. J. K. Gibson-Graham a cofondé le Community Economies 
Collective, qui héberge aujourd’hui un réseau de recherche sur les éco-
nomies communautaires (Community Economies Research Network).



278 279

daire en « entreprise sociale » peut servir d’excuse au maintien du 
statu quo. Les entreprises sociales sont en effet censées fournir des 
emplois, atténuer la pauvreté et, d’une manière générale, éponger 
les coûts sociaux du système, permettant ainsi de justifier un recul 
des services sociaux publics.

Si certaines initiatives sont délibérément radicales (Castells et 
al., 2012), de nombreuses entités de l’économie sociale et solidaire 
ne se considèrent pas comme telles. Par exemple, les jardiniers 
qui travaillent sur des parcelles urbaines en République tchèque 
pratiquent une forme d’économie non capitaliste en cultivant leur 
nourriture et en la partageant, mais peu d’entre eux y voient une 
remise en cause du système économique. De même, les forgerons 
soninkés de Kaédi, en Mauritanie – dont les communautés coo-
pératives produisent des outils métalliques destinés au marché 
local, réutilisent la ferraille comme intrant et cultivent leur propre 
nourriture – ne sont pas sciemment radicaux (Latouche, 1998). 
Or, leurs pratiques pourraient être considérées comme faisant 
partie de l’économie sociale et solidaire, puisqu’elles ont persisté 
en tant qu’enclave non capitaliste dans un système économique 
qui a détruit, il y a cent ans, une grande partie du secteur de la 
ferronnerie en Afrique de l’Ouest.

Une conception étendue de l’« économie » comme « la façon 
dont les personnes s’organisent collectivement pour gagner leur 
vie et la façon dont une société s’organise pour (re)produire sa vie 
matérielle et son bien-être » (Dash, 2013) ouvre une large pers-
pective historique et contemporaine sur les économies « autres », 
jusqu’ici marginalisées par le courant dominant. Les archives nous 
apprennent qu’une « économie morale », plus ancienne, prévalait 
dans la Grande-Bretagne du 18e siècle (E. P. Thompson) et dans 
l’Asie du Sud-Est du 20e siècle (J. Scott). Cet ancien ethos éco-
nomique tendait à garantir à chacun et chacune un droit à la vie 
ou aux moyens de subsistance, à viser la soutenabilité plutôt que 
la croissance, et à laisser une large place au soutien économique 
mutuel et à la réciprocité. Selon Karl Polanyi, David Graeber 
et d’autres auteurs, cet ethos économique aurait prévalu dans la 
plupart des sociétés durant une grande partie de leur histoire. Cet 
éclairage historique pourrait nous inviter à considérer les collectifs 
d’économie sociale et solidaire non comme de simples « innova-
tions », mais comme un retour à une économie reposant sur des 
bases morales, après nous être aventurés dans la voie sans issue 
du système économique dominant.

Si les économies morales traditionnelles peuvent servir de point 
d’ancrage et de sources d’inspiration, toutes n’ont pas été démo-

taires/sociales, les coopératives de prêt et de crédit, les associations 
d’épargne et de crédit rotatif, les banques sans intérêts, les réseaux 
de garde d’enfants, les centres communaux de réutilisation des 
déchets, les coopératives artistiques, les sociétés funéraires tradi-
tionnelles, et bien d’autres expériences encore. Si la pratique de 
l’économie sociale et solidaire est répandue et connue sous de 
nombreux noms, le concept est relativement nouveau. Le Réseau 
intercontinental de promotion de l’économie sociale solidaire 
(ripess), composé de réseaux continentaux, a tenu sa première 
réunion en 1997 à Lima. Le concept et le mouvement ont pris de 
l’ampleur après le Forum social mondial de 2001 à Porto Alegre, 
au Brésil. Le ripess soutient explicitement les alternatives éco-
nomiques au capitalisme et au modèle de développement actuel, 
jugé défectueux. Le concept, souvent abrégé en « économie soli-
daire », doit en grande partie son dynamisme aux acteurs de ter-
rain impliqués dans cette démarche, lesquels sont soutenus par le 
monde universitaire d’Amérique latine – voir les travaux de José 
Luis Coraggio (Équateur), Luis Razeto (Chili) et Euclides André 
(Brésil) –, de France (Jean-Louis Laville) et d’autres régions fran-
cophones, comme le Québec et l’Afrique francophone.

Une vision holistique de l’économie sociale et solidaire, recon-
naissant à la fois sa forme traditionnelle et sa forme nouvelle, 
remet en cause le discours dominant sur le développement. Ce 
dernier envisage le progrès économique comme une marche du 
non-monétisé au monétisé, du communautaire au privatisé, du 
local au mondial, de l’artisanal au produit de masse. Dans cette 
perspective, les économies sociales et solidaires « traditionnelles » 
sont considérées comme arriérées, improductives, et restent le plus 
souvent invisibles. À l’inverse, certaines pratiques « nouvelles » de 
l’économie sociale et solidaire sont saluées comme des exemples 
d’« innovations sociales », d’« économie sociale » ou d’« entreprises 
sociales ». Une telle conception est courante, notamment dans 
l’Union européenne et aux États-Unis. D’une certaine manière, 
cette attention est bienvenue et peut engendrer un environne-
ment politique et financier favorable à l’économie sociale et soli-
daire. Toutefois, l’inconvénient est qu’en mettant l’accent sur le 
comportement du marché, l’augmentation d’échelle, l’emploi 
rémunéré, la structure formelle et l’«  innovation », un tel dis-
cours peut contribuer à désamorcer la radicalité des organisations 
d’économie sociale et solidaire existantes et les faire entrer dans le 
courant dominant. Les communautés traditionnelles et radicales 
de l’économie sociale et solidaire risquent également de perdre 
en visibilité. Pire, la qualification d’une économie sociale et soli-



280 281

ÉcosocialismeÉcosocialisme 
Michael Löwy

Mots clés : capitalisme, écosocialisme, marxisme, consommation, besoins 
authentiques, transformation qualitative

Le système capitaliste ne peut exister sans un « développe-
ment », une « croissance » et une « expansion » illimités. Une 
alternative radicale de post-développement se doit donc d’être 
une alternative post-capitaliste. L’écosocialisme constitue l’une 
de ces alternatives au système. Il s’agit d’un courant de pensée 
et d’action axé sur l’écologie qui s’appuie sur les fondements du 
marxisme, tout en se débarrassant de ses scories productivistes. 
Les écosocialistes considèrent que la logique des marchés et 
la logique de l’autoritarisme bureaucratique sont incompa-
tibles avec la nécessité de sauvegarder l’environnement. Des 
penseuses et des penseurs tels que Rachel Carson ou James 
O’Connor (États-Unis), André Gorz (France), Frieder Otto 
Wolf (Allemagne) et Manuel Sacristán (Espagne) comptent 
parmi les pionniers de l’écosocialisme. Plus récemment, les 
travaux de Joel Kovel, John Bellamy Foster et Ian Angus ont 
développé l’argument écosocialiste.

La rationalité de l’accumulation, de l’expansion et du déve-
loppement propre au capitalisme – en particulier dans sa forme 
néolibérale contemporaine – est guidée par des calculs à court 
terme et entre intrinsèquement en contradiction avec la ratio-
nalité écologique et la protection à long terme des cycles natu-
rels. La concurrence impitoyable, les exigences de rentabilité, la 
culture du fétichisme de la marchandise et la transformation de 
l’économie en une sphère autonome, échappant au contrôle de 
la société ou des pouvoirs politiques, détruisent les équilibres 
naturels. 

Une politique économique radicalement alternative se fon-
derait sur les critères non monétaires des besoins sociaux et de 
l’équilibre écologique. Le remplacement de la micro-rationa-
lité du profit par une macro-rationalité sociale et écologique 
exige un changement de paradigme civilisationnel, concernant 
non seulement la production, mais aussi la consommation, la 
culture, les valeurs et les styles de vie.

cratiques et équitables. Il s’agit là d’un des défis de la transition 
vers l’économie sociale et solidaire. Un autre défi concerne la 
question de l’intégrité et des limites écologiques : le discours de 
l’économie sociale et solidaire devrait accorder plus de place à 
la coopération avec la nature non humaine. Le troisième défi est 
l’économie dominante elle-même, qui tend à engloutir l’économie 
sociale et solidaire par le biais des économies d’échelle, de l’exter-
nalisation des coûts et de la dépendance à l’égard d’une produc-
tion à forte intensité capitalistique alimentée par des combustibles 
fossiles. Cela ne saurait toutefois empêcher l’économie sociale et 
solidaire, en tant que pratique populaire solidement ancrée et en 
pleine expansion, de demeurer un pilier important de la transition 
vers un monde écologiquement raisonnable et socialement juste.

Pour aller plus loin 

Red de Educación y Economía Social y Solidaria (Réseau d’édu-
cation et d’économie sociale et solidaire), www.educacion 
yeconomiasocial.ning.com 

Réseau intercontinental de promotion de l’économie sociale solidaire 
(ripess), www.ripess.org

Socioeco, bibliothèque en ligne sur l’économie sociale et solidaire, www.
socioeco.org

Castells, Manuel, Joana Conill, Amalia Cárdenas et Lisa Servon (2012), 
« Beyond the Crisis: The Emergence of Alternative Economic Practices », 
dans Manuel Castells, João Caraça et Gustavo Cardoso (dir.), Aftermath: 
The Cultures of the Economic Crisis, Oxford : Oxford University Press. 

Dash, Anup (2013), Towards an Epistemological Foundation for Social and 
Solidarity Economy, Genève : unrisd.

Latouche, Serge (1998), L’Autre Afrique : entre don et marché, Paris : Albin 
Michel.

Nadia Johanisova est spécialiste en économie écologique à la faculté des 
études sociales de l’université Masaryk, en République tchèque. Elle s’in-
téresse aux critiques du modèle économique dominant et aux alternatives 
économiques. Elle est l’autrice de Living in the Cracks: A Look at Rural 
Social Enterprises in Britain and the Czech Republic (Feasta, 2005).

Markéta Vinkelhoferová est une militante et une praticienne de l’écono-
mie sociale et solidaire. Elle travaille pour l’Académie œcuménique de 
Prague, une organisation à but non lucratif qui promeut la justice sociale 
et la protection de l’environnement. Elle est cofondatrice de la Fair & Bio 
Roastery, qui associe les principes coopératifs au commerce équitable et 
à l’inclusion sociale.



282 283

plutôt l’accent sur une « transformation qualitative » de la pro-
duction et de la consommation. Cela signifie qu’il faut mettre 
fin au gaspillage monstrueux des ressources par le capitalisme, 
qui repose sur la production à grande échelle de produits inu-
tiles et/ou nuisibles, comme c’est le cas avec l’industrie de 
l’armement. De nombreux « biens  » produits par le capita-
lisme sont intrinsèquement obsolètes  ; ils sont conçus pour 
être remplacés rapidement afin de générer des profits. Dans 
une perspective écosocialiste, la question n’est donc pas tant 
celle de la « consommation excessive » que celle du « type » de 
consommation. Une économie fondée sur l’aliénation mercan-
tile et l’acquisition compulsive de pseudo-nouveautés imposées 
par la « mode  » est tout simplement incompatible avec une 
rationalité écologique.

Une société nouvelle orienterait la production vers la satisfac-
tion des besoins authentiques, à commencer par ceux qualifiés 
de « bibliques » – eau, nourriture, vêtements, logement –, et sur 
les services publics de base tels que la santé, l’éducation et les 
transports. Les besoins authentiques seraient clairement dis-
tingués des besoins artificiels ou fictifs induits par une indus-
trie publicitaire manipulatrice. La publicité est une dimension 
indispensable de l’économie de marché capitaliste, qui n’a 
pas sa place dans une société en transition vers le socialisme. 
Dans cette dernière, les gens seraient informés sur les biens 
et les services par des associations de consommateurs. Le test 
pour distinguer les besoins authentiques des besoins artificiels 
consisterait à voir lesquels persistent après la suppression de 
la publicité.

Les écosocialistes travaillent à la construction d’une vaste 
alliance internationale entre le mouvement ouvrier, les mou-
vements écologistes, autochtones, paysans et féministes, et 
d’autres mouvements populaires dans le Nord global et le Sud 
global. Ces luttes peuvent mener à une alternative socialiste et 
écologique, mais pas en tant que résultat inévitable des contra-
dictions du capitalisme ou des « lois de fer de l’histoire ». Il n’est 
pas possible de prédire l’avenir, si ce n’est au conditionnel. Ce 
qui est clair, cependant, c’est qu’en l’absence d’une transfor-
mation écosocialiste, c’est-à-dire d’un changement radical de 
paradigme civilisationnel, la logique du capitalisme ne peut que 
conduire la planète vers des désastres écologiques dramatiques, 
menaçant la santé et même la vie de milliards d’êtres humains, 
voire la survie de notre espèce.

Dans une société écosocialiste, des secteurs entiers du sys-
tème productif seraient restructurés et de nouveaux secteurs 
seraient développés, de sorte que le plein-emploi soit assuré. 
Cependant, cela est impossible sans un contrôle public et une 
planification démocratique des moyens de production. Les 
décisions relatives aux investissements et aux changements 
technologiques doivent donc être soustraites aux banques 
et aux entreprises capitalistes afin de servir le bien commun. 
Une économie en transition vers l’écosocialisme doit ainsi être 
« réinscrite », comme le dirait Karl Polanyi, dans l’environne-
ment social et naturel. Dans ce cadre, la planification démo-
cratique signifie que les investissements productifs sont choisis 
par la population, et non par les « lois du marché » ou un Polit-
buro omniscient. Loin d’être « despotique », cette planification 
constitue la manière dont une société exerce sa liberté et se 
libère de l’aliénation et de « lois économiques » réifiées. 

La planification et la réduction du temps de travail sont les 
deux étapes les plus décisives de la marche de l’humanité vers 
ce que Marx appelait « le royaume de la liberté ». Une augmen-
tation significative du temps libre s’avère en effet nécessaire 
pour que les travailleurs et travailleuses puissent participer 
au débat démocratique et à la gestion de l’économie et de la 
société. Le passage du « progrès destructeur » du capitalisme 
au socialisme est un processus historique, une transformation 
révolutionnaire permanente de la société, de la culture et de 
la subjectivité. Cette transition conduirait non seulement à un 
nouveau mode de production et une société égalitaire, mais 
aussi à un « mode de vie » alternatif, à une nouvelle civilisation 
écosocialiste, au-delà du règne de l’argent. Une telle transfor-
mation révolutionnaire des structures sociales et politiques ne 
peut s’opérer sans le soutien actif d’une majorité de la popu-
lation à un programme écosocialiste. Le développement de 
la conscience socialiste et de la sensibilité écologique consti-
tue un processus dans lequel le facteur décisif est l’expérience 
collective de lutte vécue par chacun et chacune, à travers des 
confrontations locales et partielles.

Certains écologistes pensent que la seule alternative au pro-
ductivisme consiste à « arrêter la croissance » ou à la remplacer 
par une croissance négative – nommée « décroissance ». Cette 
dernière repose sur une réduction drastique de la consomma-
tion, qui viserait à diviser par deux les dépenses d’énergie, tan-
dis que les particuliers renonceraient au chauffage central, aux 
machines à laver, etc. Les écosocialistes, de leur côté, mettent 



284 285

Écosystèmes 
coopératifs

Écosystèmes coopératifs 
Enric Duran Giralt

Mots clés : mouvements populaires, communs, économie alternative

Nous entendons par « écosystème coopératif » un processus de 
construction d’une société post-capitaliste, fondé sur la création de 
relations coopératives dans tous les aspects de la vie – économie, 
politique, écologie, culture et besoins humains. Les écosystèmes 
coopératifs s’opposent au système capitaliste et aux États-nations ; 
ils visent à étendre les relations de solidarité entre les participants, 
ainsi que l’autonomie dans autant de domaines de la vie sociale 
que possible.

Les écosystèmes coopératifs reposent sur des principes, des 
codes, des connexions et des actions qui permettent à chaque 
projet de répondre au plus grand nombre possible de besoins. 
Chaque partie a un rôle à jouer dans la mesure où le tout n’est 
possible qu’avec la participation de toutes les parties. Ces éco-
systèmes sont dits coopératifs parce que toutes les initiatives et 
tous les individus impliqués s’appuient sur le soutien mutuel, la 
solidarité et l’équité, générant ainsi des pratiques coopératives 
opposées aux expériences compétitives qui prédominent dans les 
systèmes capitalistes.

En fait, l’expression est avant tout reprise à FairCoop, qui a 
introduit l’idée d’un « écosystème coopératif » dans son slogan 
de 2016 : « Un écosystème coopératif terrestre pour une économie 
équitable. »

Un écosystème coopératif peut devenir un point de rencontre 
synergique entre différents modèles d’économie alternative, en 
réunissant des pratiques auxquelles tous les réseaux adhèrent. 
Ces écosystèmes peuvent fonctionner localement ou mondiale-
ment, de manière interreliée, tout en restant cohérents avec leurs 
valeurs, puisque les actions et les processus de décision locaux 
sont autonomes. 

Voici quelques éléments clés d’un écosystème coopératif :
L’ouverture. L’un des aspects fondamentaux est que les indivi-

dus, les collectifs ou même les réseaux et autres processus de l’éco-
système bénéficient des outils de l’écosystème coopératif. Cette 
ouverture permet aux initiatives d’être fluides et modulables, sans 
décisions autoritaires qui fermeraient les espaces ou généreraient 
des divisions entre les participants.

Pour aller plus loin

Capitalism Nature Socialism, www.tandfonline.com/loi/rcns20

Climate and Capitalism, www.climateandcapitalism.com

Angus, Ian (2018 [2016]), Face à l’Anthropocène : le capitalisme fossile et la 
crise du système terrestre, Montréal : Écosociété.

Bellamy Foster, John (2009), The Ecological Revolution: Making Peace with 
the Planet, New York : Monthly Review Press. 

Kovel, Joel (2007 [2002]), The Enemy of Nature: The End of Capitalism or the 
End of the World?, Londres : Zed Books.

Löwy, Michael (2020 [2011]), Écosocialisme : l’alternative radicale à la catas-
trophe écologique capitaliste, Montreuil : Le Temps des cerises.

Le philosophe Michael Löwy est né au Brésil en  1938 et vit à Paris 
depuis 1969. Il est actuellement directeur de recherche émérite au cnrs. 
Ses livres et ses articles sont traduits en 29  langues. Löwy a co-écrit 
le « Manifeste écosocialiste international » (2001) avec le regretté Joel 
Kovel, ancien rédacteur en chef de la revue américaine Capitalism Nature 
Socialism.



286 287

le système néolibéral – le débat sur le rôle des marchés dans le 
développement d’alternatives. Un marché avec des valeurs liées 
au processus en cours de construction joue un rôle très important 
pour générer des relations de coopération entre diverses commu-
nautés, tant au niveau local que dans le commerce entre diffé-
rentes régions, en tenant compte de la priorité, pour les circuits 
locaux, d’être alignés avec la nature.

Générer des processus de distribution des ressources en dehors 
des marchés exige un consensus au sein de la communauté poli-
tique. Un marché permet qu’en l’absence d’un tel consensus, les 
participants puissent toujours répondre à divers besoins quoti-
diens, en ce qui concerne le matériel et les services. Un marché 
équitable ou social peut prendre de nombreuses formes, d’un 
marché de rue à une plate-forme en ligne.

La monnaie. La monnaie est l’une des principales inventions de 
l’histoire. Elle a permis à des sociétés complexes d’échanger des 
produits et des services de manière rapide et efficace, sans que les 
participants et participantes aient besoin de posséder des produits 
de même valeur et de même utilité. Disposer d’une monnaie ou de 
plusieurs est un élément clé pour les pratiques quotidiennes dans 
un écosystème coopératif. Outre les échanges, il existe aujourd’hui 
des systèmes décentralisés, tels que la technologie blockchain, qui 
permettent de réaliser des transactions en ligne sécurisées. La 
monnaie est importante pour la réserve de valeur, ce qui nous 
permet d’intégrer l’épargne et les investissements comme des élé-
ments stratégiques dans la construction des écosystèmes.

Projets communs et projets autonomes. Par analogie avec les espaces 
publics et privés présents dans les États modernes, les écosys-
tèmes coopératifs comportent fondamentalement deux types de 
relations. La majorité des projets sont autonomes, ce qui signifie 
qu’une personne ou un groupe de personnes prend ses propres 
décisions pour offrir ses produits ou services, générant ainsi ses 
propres revenus et apportant une contribution progressive au bud-
get de la communauté. La Cooperativa Integral Catalana applique 
cette méthodologie avec succès depuis 2010.

Un projet de communs qui repose sur la prise de décision par 
les participants peut servir à répondre aux besoins de ces derniers 
ou peut avoir une fonction stratégique à plus long terme.

Enric Duran Giralt est originaire de Catalogne. Il est également connu 
sous le nom de « Robin des banques », en tant que militant anticapitaliste 
catalan et membre fondateur de la Cooperativa Integral Catalana, de 
FairCoop et de Bank of the Commons.

Assemblées et démocratie directe. La prise de décision par consen-
sus est essentielle pour maintenir la fraîcheur du processus pen-
dant les premières étapes du développement. À long terme, un 
processus réussi nécessitera peut-être d’introduire le vote, en 
raison de l’encombrement des espaces participatifs, mais il est 
important qu’au cours des premières étapes, le consensus soit le 
moyen de décider des questions communes. Le consensus permet 
d’écarter la tentation d’accorder le privilège de la prise de décision 
uniquement aux personnes qui sont inscrites. Il évite les conflits 
entre divers territoires ou secteurs.

Construction dynamique. Il est important que l’interaction entre 
les moyens et les fins soit fluide et flexible. Pour parvenir au chan-
gement auquel devrait nous mener le processus de transition, il 
est nécessaire d’avoir une idée commune de la direction que pren-
dra ce changement, même si ce plan peut être modifié à chaque 
assemblée. Un plan directeur ne peut pas être un document intou-
chable, car cela priverait de liberté et de pouvoir constituant celles 
et ceux qui le construisent et apprennent au cours du processus. 
Ainsi, les pratiques actuelles et la théorie qui nous y conduit inte-
ragissent et se transforment mutuellement au fil du temps.

L’autogestion durable du processus de transition. La création d’une 
série d’établissements et de moyens de production nécessite un 
investissement en matière de temps, de matériel, d’apprentissage 
et d’expérimentation. Dans le cas des coopératives économiques, 
les coûts provenant d’erreurs peuvent se traduire par une perte 
économique importante avant que suffisamment de revenus 
soient générés pour récupérer ces coûts. Pour couvrir cette diffé-
rence entre les revenus et les dépenses générés par le processus 
productif – sans dépendre de facteurs externes tels que l’État ou 
les entreprises capitalistes, qui pourraient désactiver le projet –, 
nous devons être clairs sur la manière d’accéder aux ressources 
dès le départ. Les exemples dont nous pouvons nous inspirer sont 
les suivants : la désobéissance économique envers les institutions 
politiques ; le réinvestissement de l’argent des impôts dans l’auto-
nomie communale, comme avec la Cooperativa Integral Catalana 
(Coopérative intégrale catalane) ; ou la récupération de la valeur 
d’une cryptomonnaie numérique comme le FairCoin, soutenue 
par un mouvement coopératif citoyen mondial. 

D’autre part, pour que ces processus de transition fonctionnent, 
nous avons besoin d’outils stratégiques, tels que les outils auto-
nomes suivants :

Le marché social. Historiquement, la confusion entre le marché et 
le capitalisme a rendu difficile – étant donné l’antagonisme envers 



288 289

Le père Thomas Berry a prolongé l’œuvre de Teilhard de 
Chardin en une théologie solide de la Création, notamment 
à travers deux livres : The Dream of the Earth et The Universe 
Story. Il s’attachait à y définir la place qui revient à l’huma-
nité dans l’histoire de l’évolution de l’Univers émergent, de la 
planète Terre et de toute forme de vie sur cette planète. Berry 
soutenait que cette histoire, qui s’appuie sur diverses sciences 
et réflexions religieuses, devait devenir dès lors la pierre de 
touche de l’ère écologique naissante. Pour Berry, la tâche de 
l’humanité était de concevoir une nouvelle façon de vivre avec 
le reste du monde naturel.

J’ai commencé à m’intéresser aux questions écologiques 
en 1978, alors que je vivais parmi le peuple t’boli dans les hauts 
plateaux de la province de Cotabato du Sud, sur l’île de Min-
danao, aux Philippines. J’y ai été témoin des conséquences désas-
treuses de la déforestation. En 1980, j’ai étudié avec Thomas 
Berry au Riverdale Center for Religious Research, à New York. 
La clarté de ses vues sur la « transe technologique » qui s’empare 
de la culture mondiale a donné un sens aux catastrophes dont 
j’avais été témoin aux Philippines. Mon premier livre, To Care 
for the Earth: A Call to a New Theology, a été publié en 1986. J’ai 
ensuite participé à la rédaction de la première lettre pastorale 
des évêques philippins, What Is Happening to Our Beautiful Land?

Dans les années 1970, Leonardo Boff, au Brésil, et le théo-
logien péruvien Gustavo Gutiérrez ont jeté les bases de la 
théologie de la libération. Au cours des premières années, les 
théologiens de la libération ont souvent rejeté la « théologie de 
la Création » comme relevant d’une classe moyenne davantage 
préoccupée par la planète que par les pauvres. Cependant, le 
livre de Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, relie la théologie 
de la libération aux questions écologiques telles que le chan-
gement climatique, l’extinction des espèces et la pollution des 
océans et de l’eau douce. En se concentrant sur la région de 
l’Amazonie, Boff montre les liens entre le sort de la forêt tro-
picale, celui des peuples autochtones et celui d’autres peuples 
pauvres. Cet ouvrage a reçu un accueil extraordinaire. Le prêtre 
australien Denis Edwards, spécialisé en théologie systématique, 
est une autre personnalité qui a contribué à ancrer l’écologie 
dans la foi catholique. Dans Ecology at the Heart of Faith et dans 
d’autres livres, Edwards aide le grand public, le prédicateur, 
le directeur spirituel, l’étudiant et le théologien à abattre les 
murs qui séparent trop souvent le mysticisme, la théologie, la 
prophétie, la poésie et la science.

Écothéologie 
chrétienne

Écothéologie chrétienne 
P. Seán McDonagh

Mots clés : industrialisation, développement néocolonial, protection de la Terre, 
théologie de la Création, coûts technologiques

L’enseignement social catholique moderne trouve ses racines 
dans la révolution industrielle européenne. Des prêtres, tels 
qu’Adolph Kolping à Cologne, ont observé que l’industriali-
sation renforçait la misère des pauvres. Von Ketteler, évêque de 
Mayence, était également conscient des effets sociaux négatifs 
du capitalisme libéral. Le pape Léon XIII s’en est fait l’écho 
dans le Rerum novarum (1891), une encyclique qui critiquait 
l’exploitation des ouvriers dans les usines et réclamait un 
salaire de subsistance et le droit de créer des syndicats. 

En 1967, le pape Paul VI est allé au-delà de la question 
du développement économique dans son Populorum progressio. 
Cette encyclique novatrice, dont le titre peut être traduit par 
« Sur le développement des peuples  », a établi un cadre de 
référence pour évaluer le développement humain authentique. 
En effet, de nombreux pays, en particulier en Afrique, avaient 
obtenu de leurs maîtres coloniaux la liberté politique, mais 
faisaient en même temps l’expérience du néocolonialisme à 
travers leurs liens de dépendance économique avec l’Europe 
ou l’Amérique du Nord.

Presque toutes les encycliques sociales écrites au 20e siècle 
et au début du 21e ne contiennent que très peu d’éléments 
relatifs aux préoccupations écologiques. Le concile Vatican II 
a coïncidé avec la publication de Printemps silencieux (1962) 
de Rachel Carson, et quoiqu’il ait transformé le catholicisme 
à bien des égards, il n’a guère ouvert de discussion sur l’écolo-
gie. Cependant, le dernier document de discussion du concile, 
Gaudium et Spes : constitution pastorale sur l’Église dans le monde 
de ce temps (1965), faisait référence à la vision du grand mys-
tique et scientifique jésuite Pierre Teilhard de Chardin, dont les 
idées avaient été condamnées par le Vatican en 1957. Il s’était 
formé pour devenir paléontologue et géologue et avait participé 
à la découverte de l’Homme de Pékin. Ses expériences ont 
abouti à des livres influents, tels que Le Phénomène humain et 
Le Milieu divin.



290 291

Conférence des évêques catholiques des Philippines (1988), What Is Hap-
pening to Our Beautiful Land? 

Edwards, Denis (2006), Ecology at the Heart of Faith, New York : Orbis 
Books.

McDonagh, Seán (1986), To Care for the Earth: A Call to a New Theology, 
Londres : Chapman.

Pape François (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune, 
www.w2.vatican.va

Pape Léon XIII (1891), Rerum novarum, www.w2.vatican.va

Pape Paul VI (1967), Populorum progressio, www.w2.vatican.va

Swimme, Brian et Thomas Berry (1992), The Universe Story. From the Pri-
mordial Flaring Forth to the Ecozoic Era: A Celebration of the Unfolding of 
the Cosmos, San Francisco : HarperCollins.

Teilhard de Chardin, Pierre (1993 [1957]), Le Milieu divin : essai de vie 
intérieure, Paris : Seuil. 

Teilhard de Chardin, Pierre (2007 [1955]), Le Phénomène humain, Paris : 
Seuil.

Le père Seán McDonagh est un prêtre missionnaire colombien. Écrivain 
et conférencier en écologie et théologie, il vit actuellement en Irlande 
mais a travaillé pendant plus de 20 ans avec le peuple t’boli sur l’île de 
Mindanao, aux Philippines. Il est l’auteur de To Care for the Earth: A Call 
to a New Theology, l’un des premiers livres en anglais sur la théologie de 
la Création, et il a rédigé les commentaires de On Care for Our Common 
Home, Laudato Si’: The Encyclical of Pope Francis on the Environment (Orbis 
Books, 2016).

Le 18 juin 2015, le pape François a publié son encyclique 
Laudato si’  : sur la sauvegarde de la maison commune. Dans la 
lignée de son mentor saint François, il lance un appel : « Le défi 
urgent de sauvegarder notre maison commune inclut la pré-
occupation d’unir toute la famille humaine dans la recherche 
d’un développement durable et intégral, car nous savons que 
les choses peuvent changer » (§ 13). Au § 59, le pape interpelle 
les négationnistes avec les mots suivants : « Ce comportement 
évasif nous permet de continuer à maintenir nos styles de vie, 
de production et de consommation. » Or, la « gravité de la crise 
écologique exige […] patience, ascèse et générosité, [et que 
nous nous souvenions toujours] que “la réalité est supérieure 
à l’idée”  » (§ 201). Le pape François écrit encore  : «  Il n’y 
a pas deux crises séparées, l’une environnementale et l’autre 
sociale, mais une seule et complexe crise socio-environnemen-
tale » (§ 139). De surcroît, il soutient que « la détérioration de 
l’environnement et celle de la société affectent d’une manière 
spéciale les plus faibles de la planète » (§ 48).

Les technologies humaines causent des dommages importants 
au tissu de la vie sur Terre. Dans Laudato si’ (§ 128), le pape 
François soutient que le travail constitue une part nécessaire du 
sens de la vie sur Terre, un chemin de croissance, de dévelop-
pement humain et d’épanouissement personnel. Malheureuse-
ment, l’histoire récente a clairement montré que les changements 
technologiques, l’automatisation, la robotique et l’apprentissage 
automatique signifiaient la fin du travail permettant l’auto-ac-
complissement, tel que nous l’avons connu. Le développement 
de l’intelligence artificielle et du big data entraînera un chômage 
important dans le secteur tertiaire de l’économie. L’Église catho-
lique et les autres religions doivent commencer à faire cam-
pagne, dès à présent et de toute urgence, pour un mécanisme 
de revenu de base, afin de garantir le bien-être des citoyens sous 
ce régime de développement « technologique ».

Pour aller plus loin

Gaudium et Spes : constitution pastorale sur l’Église dans le monde de ce temps 
(1965), www.w2.vatican.va

Berry, Thomas (1988), The Dream of the Earth, San Francisco : Sierra Club 
Books.

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York : 
Orbis Books.

Carson, Rachel (2020 [1962]), Printemps silencieux, Marseille : Wildproject.



292 293

villages ont atteint. Dawson, pour sa part, énonce plutôt cinq 
caractéristiques définissant les écovillages (2013 : 219) :

« […] des initiatives de citoyens et de citoyennes ordinaires ; 
dans lesquelles l’impulsion de la communauté est d’une 
importance cruciale  ; qui cherchent à regagner un certain 
contrôle sur les ressources dont la communauté dépend  ; 
qui ont un puissant socle de valeurs partagées, souvent 
appelé “spiritualité” ; et qui agissent comme des centres de 
recherche, de démonstration, et, dans la plupart des cas, de 
formation. »

Dawson admet cependant que cette définition est surtout 
représentative du Nord global. Dans le Sud global, le concept 
d’écovillage est plus souvent utilisé pour construire des 
alliances entre des acteurs très différents, notamment entre 
des communautés traditionnelles ou autochtones et des ong, 
des gouvernements locaux et/ou des citadins, qui cherchent 
à construire des réseaux pour réduire la pauvreté, faire face 
au changement climatique, lutter pour la justice socio-envi-
ronnementale et obtenir le respect de la diversité culturelle, 
territoriale et spirituelle.

Dans la pratique, il existe de nombreuses formes d’écovil-
lages. On peut citer des centres éducatifs comme Findhorn 
en Écosse (500  personnes), la communauté intentionnelle 
The Farm dans le Tennessee, aux États-Unis (200 résidents), 
et le site de design permaculturel de Crystal Waters en Australie 
(plus de 200 personnes). Il existe également des réseaux organi-
sés tels que Sarvodaya, qui regroupe 2 000 villages soutenables 
actifs au Sri Lanka ; 100 villages traditionnels sénégalais munis 
par le gouvernement de techniques apprises des écovillages ; et 
la ville écologique d’Auroville dans le sud de l’Inde, inspirée 
par Sri Aurobindo, qui abrite environ 2 800 résidents. Il existe 
également de nombreux écovillages à petite échelle, comme 
l’écovillage familial Anthakarana (9 habitants) ou Aldeafeliz 
(30 habitants) dans les Andes colombiennes. À travers cette 
diversité, nous voyons bien comment la définition classique de 
l’écovillage par Gilman a évolué pour devenir plus inclusive, 
englobant à la fois des communautés intentionnelles et tradi-
tionnelles.

Bien que le mouvement des écovillages soit parfois critiqué 
pour ses tendances élitistes et isolationnistes, des changements 
significatifs ont eu lieu au cours des dernières décennies, entraî-

ÉcovillagesÉcovillages 
Martha Cecilia Chaves

Mots clés : écovillage, paradigmes cosmocentriques, communauté intentionnelle, 
spiritualité

Les écovillages constituent un mouvement grandissant d’al-
ternatives pratiques qui vont à l’encontre des mondes centrés 
sur l’humain et porteurs de destruction, créés par la plupart des 
sociétés modernes. Définir ce qu’est un « écovillage » constitue 
une tâche difficile car le concept évolue en permanence dans la 
façon dont il est envisagé et mis en application. La définition 
la plus courante utilisée par le Global Ecovillage Network85 
est : « une communauté intentionnelle ou traditionnelle ayant 
recours à des processus participatifs locaux afin d’associer de 
manière holistique les dimensions écologiques, économiques, 
sociales et culturelles de la soutenabilité, pour régénérer les 
environnements sociaux et naturels ».

Le terme « écovillage » a été défini pour la première fois par 
Robert Gilman (1991 : 10), comme une « implantation à taille 
humaine pleinement fonctionnelle, dans laquelle les activités 
humaines sont intégrées au monde naturel sans lui nuire, d’une 
manière qui favorise un développement humain sain et qui 
puisse assurer sa persistance dans un avenir indéfini ». Cette 
définition est étroitement liée aux expériences communautaires 
de vie alternative issues de divers courants tels que les mouve-
ments de retour à la terre des années 1960 et 1970, principa-
lement dans le Nord global. Ces mouvements trouvent leurs 
racines dans un profond mécontentement quant aux récits 
dominants de l’après-guerre sur le développement guidé par 
l’industrie. Ils recherchent des alternatives aux valeurs maté-
rialistes et une reconnexion à la nature, à travers des sites d’ha-
bitation à échelle humaine.

La définition de Gilman a été critiquée pour son caractère 
trop ambitieux, car elle décrit un état final que très peu de 

85. Le Global Ecovillage Network est un réseau de communautés et d’initiatives 
durables en plein essor, qui relie différentes cultures et différents pays et conti-
nents. Il sert d’organisation fédératrice pour les écovillages, les initiatives de villes 
en transition, les communautés intentionnelles et les individus du monde entier 
sensibles aux questions écologiques. Voir www.ecovillage.org



294 295

lisme et au matérialisme de la plupart des mondes modernes. 
En outre, du moins dans le Nord global, la reproduction du 
modèle des écovillages s’avère difficile en raison du prix des 
terrains et des permis de construire. Conscient de la nécessité 
d’un engagement sociétal accru, le mouvement des écovillages 
fonde son potentiel de transformation sur le développement de 
centres d’apprentissage pour la transition, qui diffusent de plus 
en plus les idées, les compétences et les alliances post-dévelop-
pement dans la société dominante.

Pour aller plus loin

Global Ecovillage Network, www.ecovillage.org 

Chaves, Martha Cecilia (2016), Answering the “Call of the Mountain”: 
Co-creating Sustainability through Networks of Change in Colombia, thèse 
de doctorat, université de Wageningue (Pays-Bas).

Dawson, Jonathan (2013), « From Islands to Networks: The History and 
Future of the Ecovillage Movement », dans Joshua Lockyer et James R. 
Veteto (dir.), Environmental Anthropology Engaging Ecotopia: Bioregiona-
lism, Permaculture, and Ecovillages, New York : Berghahn Books.

Gilman, Robert (1991), « The Eco-village Challenge: The Challenge of 
Developing a Community Living in Balanced Harmony – With Itself as 
Well as Nature – Is Tough, But Attainable », In Context, no 29, p. 10-14.

Martha Cecilia Chaves est une chercheuse indépendante qui travaille 
à l’interface des sciences sociales et naturelles, au sein du groupe de 
recherche colombien mingas. Elle est aussi active au sein de l’ong Mentes 
en Transición, qui promeut les transitions culturelles et pratiques vers un 
mode de vie soutenable. Elle contribue au réseau casa en Colombie et 
entretient des liens étroits avec l’université de Wageningue, aux Pays-Bas, 
ainsi qu’avec l’université de Quindío, en Colombie. 

nant une transformation de son identité, de son rôle et de son 
potentiel. En collaboration de plus en plus étroite avec des 
franges progressistes de la société, le mouvement des écovil-
lages s’élargit pour inclure d’autres types de réseaux et d’ini-
tiatives communautaires, tout en expérimentant en matière de 
dialogue interculturel et d’action collective. On peut observer 
cela au sein du Consejo de Asentamientos Sustentables de las 
Américas (casa – Conseil des sites d’habitation soutenables 
des Amériques), un réseau qui a élargi son action au-delà du 
seul domaine des écovillages pour inclure des communautés 
autochtones et afro-descendantes, ainsi que les communautés 
du mouvement Hare Krishna et des urbanistes. Dans des pays 
comme la Colombie et le Mexique, les membres de ce réseau 
tissent les savoirs, les coutumes et les rituels traditionnels avec 
ceux issus du monde urbain, afin d’établir des liens nouveaux 
et plus forts avec la nature et d’améliorer leurs pratiques de vie 
écologique (Chaves, 2016).

Les écovillages contribuent à l’émergence d’un nouveau type 
de mouvement social caractérisé par une diversité d’acteurs, 
des formes décentralisées de leadership et un véritable effort 
pour vivre de manière synchrone avec la Terre. Le militantisme 
de ces mouvements s’appuie sur le pouvoir des réseaux sociaux 
et des technologies de la communication, où des exemples 
vivants de modes de vie bas carbone sont combinés aux tech-
nologies modernes et aux valeurs spirituelles. Les écovillages 
représentent donc une stratégie de transition visant à rassem-
bler divers acteurs progressistes pour imaginer des paradigmes 
cosmocentriques, dans le but de démontrer au grand public la 
viabilité et même la joie que peut procurer un mode de vie à 
faible impact environnemental et plus proche de la nature. De 
cette façon, les écovillages sont étroitement liés, par la réduc-
tion de la production et de la consommation, au mouvement de 
la décroissance, ainsi qu’au mouvement des villes en transition 
qui représente un modèle plus large d’engagement commu-
nautaire.

Outre les nombreux défis qu’implique la pratique de la 
soutenabilité dans une dynamique collective, le mouvement 
des écovillages rencontre de grandes difficultés à générer un 
attrait plus large et un changement au niveau des institutions. 
Étant donné que ses valeurs ne sont ni axées sur le marché 
ni adoptées par la majorité, il suscite un intérêt limité auprès 
de la plupart des gouvernements. On peut donc se demander 
dans quelle mesure il offre une alternative viable à l’individua-



296 297

et l’accumulation des richesses (100:6-11), appelle à nourrir les 
pauvres (89:17-23) et traite de l’échange équitable (11:85), du fait 
de s’abstenir de l’usure (2:161), de la justice distributive par l’im-
pôt (2:267), du gouvernement juste (88:21-22, 18:29, 4:58, 5:8, 
16:90, 42:15, 38, 49:9, 13) et du respect des différences sociales 
comme étant la volonté de Dieu (10:99, 99:18). C’est par cette 
cosmologie de la justice que les humains peuvent accomplir leur 
destin d’intendants de la Terre.

L’islam ne met pas l’accent sur le spirituel au détriment du 
matériel, ou vice versa ; au contraire, il les met en harmonie. Ce 
n’est pas une religion extatique qui ordonne le détachement 
des biens de ce monde, mais une religion qui encourage l’en-
gagement dans les plaisirs humains. Selon le verset coranique, 
« les richesses et les enfants sont la parure [zinat] de la vie de ce 
monde » (18:46). Dans sa vision sociale, l’islam est communau-
taire plutôt qu’individualiste ; et en tant que perspective nataliste, 
il ne favorise pas l’abstinence. Certaines parties du Coran traitent 
même de la planification familiale. Dans la dimension morale de 
l’obéissance et de l’accomplissement de l’alliance avec Dieu, les 
musulmanes et les musulmans sont censés adhérer au principe 
de l’équilibre (42:17, 55:7-9, 57:25). C’est l’épreuve théologique 
pour atteindre les jardins du paradis – la modération en toute 
chose (2:143, 17:110, 25:67).

Si le judaïsme est décrit comme reposant sur un paradigme 
de justice, le christianisme sur l’amour, et le bouddhisme sur la 
non-violence, des chercheurs comme Al-Idrissi (2004) suggèrent 
que le paradigme éthique de l’islam s’appuie sur la miséricorde 
comme attribut de Dieu. Cependant, la dépendance économique 
mondiale vis-à-vis du pétrole a démoralisé les sociétés du Moyen-
Orient : un écart de richesse flagrant existe entre les élites et les 
classes inférieures ; l’extraction pétrolière et la guerre dévastent 
l’eau, les sols et les corps ; les femmes sont dénigrées et privées de 
leurs droits ; le terrorisme menace la vie quotidienne. Alors que 
le Coran parle du respect de la diversité – y compris envers les 
non-musulmans – et de la protection de l’environnement comme 
de devoirs dévotionnels, de nombreux musulmans et dirigeants de 
la majorité musulmane ne les respectent pas aujourd’hui.

Pour des raisons historiques, l’identité islamique est devenue 
fragile. Actuellement, plus de 1,5 milliard de musulmans et musul-
manes vivent dans le monde, de l’Australie au Groenland, parlant 
plus de 80 langues. Nombre de ces communautés se trouvent du 
mauvais côté de la mondialisation postcoloniale et du dévelop-
pement moderniste, et subissent le racisme et la diabolisation. 

Éthique islamiqueÉthique islamique 
Nawal H. Ammar

Mots clés : Coran, interdépendance de la création, miséricorde, khalifa, 
modération, hay’a

Les spécialistes s’accordent à dire que la source de l’islam est 
le Qu’ran ou Livre saint, qui est la parole de Dieu transmise par 
l’ange Gabriel au prophète Mohammed. L’islam fait aussi inter-
venir la sunna ou les traditions du Prophète ; les hadiths ou les 
communications orales attribuées au Prophète ; et les voies de la 
charia pour l’action quotidienne, y compris la jurisprudence (fiqh) 
et les écoles juridiques (madhahib). Dans la tradition islamique, le 
Coran est l’enseignement qui fait le plus autorité sur la façon dont 
Dieu a créé l’ordre de la nature. Pourtant, si la nature doit être res-
pectée en tant que création de Dieu, elle est en dehors du domaine 
de la divinité en tant que telle. Il est contraire au principe premier 
de l’islam, le tawhid ou l’unicité de Dieu, d’attribuer un caractère 
sacré à la nature – animaux, humains et autres formes de vie.

Toutes les créations de Dieu sont interdépendantes, mais dépen-
dantes de Dieu. Les humains ont été choisis par Dieu pour être 
les protecteurs de la Terre – non pas parce qu’ils sont supérieurs, 
mais plutôt comme un défi. Ils sont chacun khalifa ou intendant 
de la Terre, mais ils n’en sont pas les propriétaires. Le couple 
Al-Faruqi (1986) souligne que cette protection est une destinée 
humaine, une confiance sacrée ou amanah visant à développer les 
capacités morales des personnes. L’ultime défi dévotionnel pour 
les musulmanes et les musulmans est de transmettre d’une géné-
ration à l’autre les bienfaits de la Terre, intacts sinon améliorés. 
Les êtres humains font partie de la communauté écologique – et 
toute la création dérive du même élément, l’eau. « Il n’y a pas de 
bêtes sur la terre, il n’y a pas d’oiseaux volant de leurs ailes qui ne 
forment, comme vous, des communautés » (Coran, 6:38). Dans le 
Coran, la justice écologique consiste à utiliser les ressources de la 
Terre de manière équilibrée, ainsi qu’à refuser activement le mal 
et à faire de bonnes actions.

Haq (2001) affirme que l’islam « promulgue ce que l’on peut 
appeler une cosmologie de la justice », pour traiter le dilemme 
humain de la protection et de l’utilisation de la Terre. Le Coran 
aborde des questions relatives à la dignité des handicapés (80:1-9), 
aux droits des orphelins (93, sourate entière ; 89:17-18), à l’hon-
nêteté dans l’échange et le troc (83:1-13) ; il condamne la cupidité 



298 299

Féminismes  
du Pacifique

Féminismes du Pacifique 
Yvonne Underhill-Sem

Mots clés : Charte féministe du Pacifique, lgbtqi, relations de pouvoir genrées, îles 
du Pacifique

Les féministes qui s’identifient comme telles dans le Pacifique 
continuent à poser publiquement la question simple : « Qu’en 
est-il des femmes et de l’inégalité de genre ? » La lutte pour faire 
respecter les droits des femmes et pour garantir des services aux 
femmes et aux filles – sans parler des personnes de genre non 
conforme – se poursuit, car l’inégalité de genre dans le Pacifique 
est un vécu quotidien – et ce, en dépit de l’existence de fémo-
crates86 et de ministères dédiés aux femmes, ou des travaux de 
la Convention sur l’élimination de toutes les formes de discri-
mination à l’égard des femmes (Committee on the Elimination 
of Discrimination against Women – cedaw). La tradition et la 
culture du Pacifique alimentent les processus d’exclusion et de 
contrôle des femmes de manière systématique et durable. C’est 
pourquoi les tragédies individuelles et collectives perdurent, 
notamment les violences sexuelles quotidiennes, les meurtres 
de femmes accusées de sorcellerie, les grossesses non désirées, 
les brimades et les intimidations gratuites, une distribution des 
ressources injuste, etc. Le résultat est un féminisme aux formes 
très diverses – des féministes autodéclarées et socialement iden-
tifiées à celles dont les pratiques de reproduction sociale sont en 
phase avec des moyens de subsistance soutenables qui n’ignorent 
pas la justice de genre. Le mouvement féministe du Pacifique 
comprend des groupes lgbtqi radicaux (Haus of Khameleon), 
des collectifs intellectuels (dawn Pacific), des défenseuses qui 
s’organisent de manière créative (diva for Equality), des défen-
seuses des droits humains courageuses et compétentes (Voice 
for Change), des législateurs et des responsables politiques spé-
cialisés (Regional Rights Resources Team), des organisations 
féministes de défense des droits humains (Fiji Women’s Rights 
Movement), des organisations menées par des jeunes (Pacific 
Youth Council), et bien d’autres.

86. ndt : Le concept de « fémocrates » désigne les bureaucrates féministes, autre-
ment dit les féministes travaillant à l’intérieur de l’appareil d’État.

Il n’existe pas de compréhension monolithique et univoque de 
l’islam, et il convient de noter que là où il existe des carences 
sociales et éducatives, la pratique musulmane est souvent sim-
plement rituelle, et non réfléchie. Certains musulmans affirment 
même que si les humains ne parviennent pas à réaliser leur desti-
née éternelle, cela reflète la prédestination et la volonté de Dieu.

D’autres versets coraniques et traditions prophétiques enjoignent 
les fidèles à accomplir délibérément de bonnes actions envers la 
communauté humaine et les autres créatures. Ainsi, l’usure (riba) 
est réprouvée, tandis que le système fiscal idéal (zakat) est défini 
comme socialement redistributif et fondé sur la capacité à payer. 
Parmi les notions islamiques plus progressistes, le mot arabe hay’a 
désigne une approche de respect de l’environnement ou de rete-
nue digne dans l’utilisation de la nature et dans les autres com-
portements humains. Ce terme a un potentiel écospirituel pour 
les militantes et militants impliqués dans le dialogue interconfes-
sionnel et les mouvements sociaux. Dans le Coran et les hadiths, 
la hay’a implique le respect des femmes – qui sont traditionnel-
lement rendues invisibles dans de nombreuses interprétations 
locales de l’islam. Cet aspect de la justice de genre résonne, à son 
tour, avec la justice écologique, partout où la question démogra-
phique est une préoccupation.

Pour aller plus loin

Masson, Denise (trad.) (1967), Le Coran, Paris : Gallimard, coll. Pléiade.

Al-Faruqi, Ismail Raji et Lois Lamya al-Faruqi (1986), The Cultural Atlas 
of Islam, New York : Macmillan.

Al-Idrissi, A. (2004), « The Universality of Mercy in Islam  », Portada, 
vol. 273, p. 1-15. 

Ammar, Nawal H. (2000), « An Islamic Response to the Manifest Ecologi-
cal Crisis: Issues of Justice », dans Harold Coward et Daniel C. Maguire 
(dir.), Visions of a New Earth: Religious Perspectives on Population, Consump-
tion, and Ecology, Albany (New York) : suny Press.

Haq, S. Nomanul (2001), «  Islam and Ecology: Toward Retrieval and 
Reconstruction », dans Mary Evelyn Tucker et John A. Grim (dir.), Dæda-
lus: Journal of the American Academy of Arts and Sciences, vol. 130, no 4. 

Khalid, Fazlun et Joanne O’Brien (dir.) (1992), Islam and Ecology, New 
York et Londres : Cassell.

Nawal H. Ammar est professeure de droit et de justice et doyenne du 
College of Humanities and Social Sciences de la Rowan University dans 
le New Jersey, aux États-Unis. Elle a publié de nombreux ouvrages sur 
la justice et les droits humains, et ses derniers travaux portent sur les 
musulmans devant les tribunaux et dans les prisons.



300 301

courage ardent face à la guerre civile (Nazareth Centre for  
Rehabilitation).

Le féminisme du Pacifique est profondément enraciné dans 
les luttes pour la justice sociale. Dans les années 1960, la Young 
Women’s Christian Association a fait campagne pour une fis-
calité et des salaires plus justes. Dans les années 1970, le East 
Sepik Council of Women a mis en place des programmes de 
nutrition dans les plantations de palmiers à huile. Les féministes 
du Pacifique ont également reconnu l’importance de travailler 
au niveau régional pour remettre en question les vestiges du 
colonialisme, comme la poursuite des essais nucléaires, l’intensi-
fication des industries extractives et le manque d’expression des 
femmes dans les parlements nationaux. Malheureusement, dans 
ces enjeux régionaux, les relations de pouvoir genrées sont trop 
facilement soumises au leadership et aux privilèges patriarcaux, 
malgré les bonnes intentions de quelques-uns et la rhétorique 
de beaucoup d’autres. 

Le féminisme a émergé différemment selon les époques et les 
lieux. Aux Fidji, le féminisme de la Décennie des Nations unies 
pour la femme (1975-1985), fondé sur la reconnaissance des 
droits, a largement supplanté la Pan Pacific and South East Asia 
Women’s Association, fondée sur l’aide sociale et établie pour 
soutenir des projets coloniaux immédiats. Plus tard, le féminisme 
reposant sur les droits a inspiré la création d’un réseau d’organi-
sations telles que le Fiji Women’s Crisis Centre, le Punanga Tau-
turu Women’s Counselling Centre dans les îles Cook, le Women 
and Children Crisis Centre dans les Tonga, le Vanuatu Women’s 
Centre et l’organisation Women United Together Marshall 
Islands. Certaines d’entre elles ont recentré leurs activités sur 
des projets de paix et de démocratie, comme dans les Fidji de 
l’après-coup d’État ou lors de la création du gouvernement auto-
nome de Bougainville en Papouasie-Nouvelle-Guinée.

Dans le Pacifique, les personnes ayant une identité de genre 
non conforme et les femmes qui ne sont pas mères biologiques 
sont socialement et culturellement reconnues pour leur contri-
bution à l’éducation des enfants. Cette reconnaissance remet en 
question les relations de pouvoir asymétriques, toutes liées au 
genre. Dans la Charte, le féminisme du Pacifique embrasse cette 
diversité de personnes avec une référence explicite aux lgbtqi 
et aux jeunes femmes. En outre, les Femmes de foi (Women of 
Faith), qui ont joué un rôle essentiel dans la construction de la 
paix, soutiennent également les appels à la dépénalisation des 
lgbtqi et de l’avortement.

En plus de la diversité culturelle des peuples formant le Paci-
fique, la politique de l’autochtonie ajoute des complexités sup-
plémentaires. Mais en ce qui concerne les rapports de force 
genrés, le privilège patriarcal prévaut au détriment des femmes, 
quelles que soient la couleur de leur peau, la supériorité de leurs 
compétences ou de leurs connaissances, la qualité de leur édu-
cation ou leur potentiel de leadership.

En novembre 2016, la Charte des principes féministes pour 
les féministes du Pacifique a été présentée lors du Forum inau-
gural des féministes du Pacifique à Suva, dans les îles Fidji. 
Cette charte s’inspire librement de la Charte des principes fémi-
nistes pour les féministes d’Afrique, mais avec une vraie tonalité 
du Pacifique. En effet, les féministes d’Océanie soulignent nos 
liens communs avec la mer (wansolwara), la terre (vanua) et les 
ancêtres (tauanga). Cette initiative puise dans d’importants sen-
timents, hérités du passé, d’égalitarisme entre les genres, mais 
elle remet également en question les systèmes de leadership 
contemporains omniprésents qui privilégient les hommes.

L’avancée que représente la Charte féministe du Pacifique 
témoigne d’une nouvelle tentative de s’organiser au-delà des 
diverses formes de relations de pouvoir genrées, pour remettre 
en question le privilège patriarcal historique, mais aussi les nou-
velles relations de pouvoir genrées asymétriques. La Charte 
souligne la force principale du mouvement féministe du Paci-
fique, à savoir son ancrage dans les luttes contemporaines pour 
la justice sociale et ses diverses manifestations. Elle donne un 
nouvel élan en faveur du changement, aux côtés, par exemple, 
de la déclaration féministe du Pacifique sur la santé et les droits 
sexuels et reproductifs (Pacific Feminist Coalition on Sexual and 
Reproductive Health and Rights, 2013), et du Pacific Women’s 
Network Against Violence Against Women. La logique qui sous-
tend ces efforts est façonnée par une politique de la connaissance, 
des pratiques affectives personnelles et une hypothèse partagée 
selon laquelle l’égalité des sexes dans le Pacifique est impérative.

Les populations du Pacifique sont depuis longtemps confron-
tées à l’attachement fervent –  souvent violent, toujours plus 
militarisé et profondément dogmatique – aux processus d’accu-
mulation et d’exploitation du capitalisme mondial, qui aggravent 
les inégalités de genre. Les féministes du Pacifique ont déve-
loppé des pratiques d’alliances radicales (Fiji Women’s Forum) 
et des actions délicates mais respectueuses (Kup Women for 
Peace en Papouasie-Nouvelle-Guinée). Elles font preuve d’une 
créativité considérable (Women’s Action for Change) et d’un 



302 303

Féminismes 
latino-américains

Féminismes latino-
américains et caribéens 

Betty Ruth Lozano Lerma

Mots clés : féminismes latino-américains, eurocentrisme, modernité, décolonialité

Les féminismes latino-américains et caribéens sont devenus 
une grande force de transformation qui s’oppose aux relations 
patriarcales sur tout le continent, tandis que les femmes s’in-
terrogent sur ce que signifie « se construire » en tant que telles. 
Depuis la fin du 19e siècle, la quête profonde des femmes pour 
transformer leurs sociétés s’est manifestée par des mouvements 
féminins socialistes et anarchistes se rebellant contre le capita-
lisme et le patriarcat, contre la coercition de l’Église, et contre 
la répression par l’État et au sein de la famille. Francesca Gar-
gallo écrit dans Las ideas feministas que ces mouvements se sont 
approprié le slogan « Ni dieu, ni patron, ni mari » et en ont créé 
d’autres, comme « Démocratie à la campagne, à la maison et au 
lit », inventé par les Chiliennes Julieta Kirkwood et Margarita 
Pisano. Selon Yuderkys Espinosa et ses collaboratrices, dans 
leur important volume sur les féminismes décoloniaux, Tejiendo 
de otro modo (En tissant autrement), le programme féministe 
comprenait des contributions discursives et des revendications 
politiques pour le droit de vote, l’éducation et l’égalité devant 
la loi, configurant un féminisme eurocentrique modernisateur 
et libéral dans les premières décennies du 20e siècle. Depuis 
lors, cependant, l’histoire des féminismes latino-américains et 
caribéens a vu la confrontation de diverses expressions fémi-
nistes avec le féminisme libéral ; cette confrontation s’accen-
tue aujourd’hui avec l’émergence puissante de multiples autres 
féminismes.

Pour parler du féminisme en Amérique latine et dans les 
Caraïbes, il est impératif de reconnaître les luttes des femmes 
autochtones, noires, métisses (mestizas) et paysannes contre la 
soumission, depuis la conquête en 1492 et l’époque coloniale. 
Des centaines de femmes noires asservies des communautés 
marronnes (cimarrón) ont poursuivi leurs maîtres. Des femmes 
de toutes les ethnies et de toutes les origines ont participé aux 
campagnes indépendantistes contre la domination coloniale, à 

Concernant l’organisation politique, le féminisme du Paci-
fique est encore faible, et le scepticisme prévaut quant à son 
intérêt. Cela s’explique par : l’insistance postcoloniale pour le 
rejet des concepts et des pratiques de désignation non locales, 
ou « occidentales  », dans les luttes du Pacifique  ; l’influence 
croissante des idéologies conservatrices inspirées par la religion, 
qui prônent un égalitarisme traditionnel entre les genres ; ainsi 
que l’ignorance, la misogynie et la malveillance observées au 
niveau personnel.

L’ambition claire des signataires de la Charte est d’obtenir un 
changement profond qui fasse respecter les droits des femmes, 
des filles et des personnes de genre non conforme, afin que nous 
obtenions « la meilleure vie possible pour nous-mêmes et nos 
communautés du Pacifique ». Il s’agit toujours d’une ambition 
radicale, mais avec la Charte, elle bénéficie d’un nouvel élan.

Pour aller plus loin

Emberson-Bain, Atu (dir.) (1994), Sustainable Development or Malignant 
Growth? Perspectives of Pacific Island Women, Suva : Marama Publications.

Mishra, Margaret (2012), « A History of Fijian Women’s Activism (1900-
2010) », Journal of Women’s History, vol. 24, no 2, p. 115-143.

Pacific Feminist Coalition on srhr (2013), « Pacific Feminists and Activists: 
Re-framing, Re-articulating and Re-energizing Sexual and Reproductive 
Health and Rights! », www.dawnnet.org 

Pacific Feminist Forum (2016), « Charter of Feminist Principles for Pacific 
Feminists », www.fwrm.org.fj 

Slatter, Claire et Yvonne Underhill-Sem (2009), « Reclaiming Pacific Island 
Regionalism: Does Neoliberalism Have to Reign? », dans Bina D’Costa 
et Katrina Lee-Koo (dir.), Gender and Global Politics in the Asia-Pacific, 
New York : Palgrave Macmillan.

Teaiwa, Teresia et Claire Slatter (2013), « Samting Nating: Pacific Waves at 
the Margins of Feminist Security Studies », International Studies Perspec-
tives, vol. 14, no 4, p. 447-450.

Underhill-Sem, Yvonne (2012), « Contract Scholars, Friendly Philanthro-
pists, and Feminist Activists: New Development Subjects in the Pacific », 
Third World Quarterly, vol. 33, no 6, p. 1095-1112.

Yvonne Underhill-Sem est maîtresse de conférences en études du déve-
loppement à l’École des sciences sociales de la faculté des arts de l’uni-
versité d’Auckland, en Nouvelle-Zélande.



304 305

nomisation des femmes. Les féminismes décoloniaux affirment 
que le genre et l’hétérosexualité doivent être compris historique-
ment. Ils soutiennent qu’il existe une imbrication indissoluble 
d’oppressions multiples, diversement nommée « intersectionna-
lité », « matrice de domination », « fusion », « co-constitution », 
« surcharge » ou sobrecruzamiento, et « multiplicité des oppres-
sions  ». Les femmes noires et autochtones utilisent d’autres 
catégories en plus de la race, du genre, de la classe et de la 
sexualité – notamment l’« histoire » ou la « mémoire longue », 
le « territoire » et les « droits collectifs ».

Les féminismes latino-américains remettent en question à la 
fois le patriarcat occidental et la subordination des femmes et 
des personnes non hétérosexuelles dans les cultures autochtones 
et afro-descendantes. Ils reconnaissent l’existence de patriar-
cats préhispaniques, avec des concepts tels que le « patriarcat 
originel ancestral » et le « patriarcat de basse intensité ». Les 
féministes montrent ainsi comment les femmes ont connu, 
dans le contexte colonial, un enchevêtrement de patriarcats 
(entronque de patriarcados) et, dans le cas des afro-descendantes, 
un « patriarcat noir-colonial  », comme je le montre dans ma 
thèse Tejiendo con retazos de memorias insurgencias epistémicas 
de mujeres negras/afrocolombianas (En tissant avec des bribes de 
souvenirs des insurrections épistémiques de femmes noires/afro-co-
lombiennes).

Ces féminismes proposent donc la dépatriarcalisation des 
héritages et des visions du monde ancestrales, les cosmovisiones 
qui subordonnent la Pachamama « féminine » aux corps célestes 
de l’univers « masculin ». Ils remettent en question les essen-
tialismes ethniques qui ne s’opposent pas à la norme hétéro-
sexuelle. Ils soulignent la nécessité de résoudre les inégalités 
à partir de l’intérieur de chaque culture, en s’appuyant sur la 
multiplicité des histoires, des sujets et des expériences qui com-
posent le plurivers – et qui transcendent l’universalisme abstrait 
de la culture occidentale et la vision eurocentrique moderne.

Les mouvements de femmes en Amérique latine et dans les 
Caraïbes transforment radicalement leurs sociétés. Les mili-
tantes féministes prônent la décolonisation et la dépatriarcalisa-
tion simultanées de la société en imbriquant le communautaire, 
l’environnemental et le spirituel. Elles contribuent à créer 
d’autres mondes à partir d’ontologies qui revendiquent la vie 
au-delà du développement. Par leurs pratiques multiples, elles 
construisent les sociétés post-patriarcales du présent.

la construction des États-nations et aux luttes révolutionnaires 
du 20e siècle, sans nécessairement transformer leur situation 
de subordination.

Bien que le féminisme fasse partie de la pensée critique 
moderne, diverses expressions du féminisme latino-américain 
remettent en question la modernité en proposant un détache-
ment épistémique vis-à-vis du savoir européen, afin de penser 
les relations hiérarchiques complexes de domination qui sont 
imbriquées dans « la matrice coloniale du pouvoir ». Ainsi, les 
femmes noires, autochtones, ouvrières et lesbiennes remettent 
en question la «  femme universelle  » du féminisme libéral 
moderne – occidentale, hégémonique, capitaliste, bourgeoise 
et blanche –, parce qu’un tel concept est aveugle quant aux 
inégalités qui existent entre les femmes au-delà de l’hétéro-
normativité et du colonialisme. En d’autres termes, selon ces 
autres perspectives, le féminisme libéral répond à l’ontologie 
et à l’épistémè historiques des États-Unis et de l’Europe plutôt 
que des Amériques.

La reconfiguration du féminisme latino-américain provient 
d’une variété d’espaces féminins : collectifs artistiques avec des 
programmes féministes ; lesbiennes ; militantes d’un féminisme 
« autre » ; féminismes populaires ; féminisme communautaire 
bolivien et la communauté guatémaltèque xinca  ; féminisme 
autonome ; féminisme noir et/ou antiraciste ; féminisme déco-
lonial ; théologie féministe de la libération ; écoféminisme ; et 
mouvements sociaux de défense du territoire et de la Terre-
Mère, menés par des femmes noires, autochtones et paysannes. 
Nombre de ces mouvements vont au-delà de la critique de la 
modernité et du développement occidentaux, en s’efforçant de 
dépasser la modernité capitaliste patriarcale. Ces féministes 
considèrent la « défense du territoire » – en tant que lieu per-
mettant d’être et de continuer à être des femmes et un peuple – 
comme essentielle à leurs luttes.

Bien que les féminismes latino-américains et caribéens se 
soient inspirés de sources féministes européennes et améri-
caines, leur contexte et leur contenu uniques reconfigurent la 
théorie féministe en problématisant les concepts de genre, de 
patriarcat, de développement et de colonialité, et en intégrant 
la racialité à l’analyse du pouvoir. Ces féminismes interrogent la 
notion de genre du point de vue des épistémès amérindiennes et 
afro-descendantes, remettant ainsi en cause la vision féministe 
libérale qui interprète les cultures ancestrales comme oppres-
sives et propose l’occidentalisation comme une voie vers l’auto-



306 307

Femmes de paixFemmes de paix
Lau Kin Chi

Mots clés : violence, marginalisation, compétences relationnelles des femmes, 
paix mondiale

L’initiative « 1 000 femmes pour le prix Nobel de la paix 2005 » 
a été lancée en 2003 pour faire connaître plus largement les idées 
et les actions des femmes. Depuis la Suisse, un appel a retenti 
dans le monde entier, à la suite duquel a été créé un comité 
international de 20 femmes, venant de tous les continents. Après 
étude, 1 000 femmes, représentant plus de 150 pays, ont été 
sélectionnées et nominées collectivement pour le prix Nobel de 
la paix 2005. 

Les femmes choisies l’ont été sans aucune intention d’essen-
tialiser le « féminin » ou sans se fonder sur une quelconque divi-
sion biologique entre femmes et hommes. L’idée était plutôt 
de mettre en lumière les relations de soin qu’entretiennent les 
femmes dans leur quotidien, ainsi que leur expérience et leurs 
compétences acquises, si essentielles pour vaincre la violence 
et favoriser une paix durable. La marginalisation historique 
des femmes –  comme celle des autochtones, des paysans et 
d’autres groupes sociaux – doit être considérée dans le contexte 
des forces économiques et culturelles complexes qui les main-
tiennent dans l’asservissement social. En même temps, il faut 
rendre visibles les initiatives et la résistance exceptionnelles des 
femmes. Le projet PeaceWomen encourage les échanges entre 
différentes parties du monde, à propos des subjectivités et des 
modes de vie alternatifs et des nouveaux imaginaires concernant 
notre devenir.

L’une des forces motrices du réseau PeaceWomen Across the 
Globe (pwag – Femmes de paix autour du monde) réside dans le 
désir de créer une plate-forme permettant aux femmes d’échan-
ger leurs histoires. Ces histoires sont celles de femmes qui ont 
su transformer des conditions contraignantes en opportunités, 
en tissant des liens en dehors des logiques de marchandisation 
capitaliste. La nomination du mouvement PeaceWomen pour 
le prix Nobel de la paix 2005 était l’occasion de donner de 
la visibilité aux femmes, puisque leurs efforts créatifs déployés 
dans les marges sont généralement considérés comme mineurs, 

Pour aller plus loin

Association La Cuerda (Guatemala), www.lacuerdaguatemala.org

Blog de Sylvia Marcos, www.sylviamarcos.wordpress.com

Espinosa Miñoso, Yuderkys, Diana Gómez Correal et Karina Ochoa Muñoz 
(dir.) (2014), Tejiendo de otro modo: feminismo, epistemología y apuestas des-
coloniales en Abya Yala, Popayán : Editorial Universidad del Cauca.

Gargallo, Francesca (2006), Las ideas feministas latinoamericanas, Mexico : 
uacm.

Koman Ilel (réal.) (2014), Feminismo comunitario, www.youtube.com 

Lozano Lerma, Betty Ruth (2016), Tejiendo con retazos de memorias insur-
gencias epistémicas de mujeres negras/afrocolombianas: aportes a un feminismo 
negro decolonial, thèse de doctorat, université andine Simón Bolívar de 
Quito (Équateur).

Betty Ruth Lozano Lerma est titulaire d’un diplôme de premier cycle en 
sociologie et d’une maîtrise en philosophie, obtenus à l’université de Valle 
à Cali (Colombie), et d’un doctorat en études culturelles latino-améri-
caines de l’université andine Simón Bolívar de Quito (Équateur). Elle 
milite pour un féminisme noir et décolonial et est actuellement directrice 
de recherche à la Fundación Universitaria Bautista de Cali.



308 309

et en Indonésie ; des cours de médiation pour la paix destinés 
aux femmes ; la participation aux campagnes de #WomenSe-
riously et One Billion Rising ; des échanges entre agricultrices 
d’Afrique, d’Amérique latine et d’Asie.

En 2015, pour célébrer son dixième anniversaire, PeaceWo-
men Across the Globe a lancé un projet de « visibilité-connec-
tivité-expertise » intitulé WikiPeaceWomen. Il vise à étendre les 
connaissances et les compétences des millions de membres du 
réseau qui travaillent dans de nombreux domaines, comme la 
sécurité, la résolution des conflits, la sécurité écologique, la jus-
tice environnementale, la santé, l’éducation, la législation, et 
bien d’autres encore. L’expertise de ces femmes est ainsi diffu-
sée au-delà de leurs sphères d’influence actuelles, à différents 
niveaux, allant de leur communauté aux associations mondiales. 
Cette campagne invite à écrire et traduire les histoires d’un mil-
lion de Femmes de paix (MillionPeaceWomen), afin de favoriser 
une prise de conscience mondiale concernant la contribution 
des femmes à la lutte contre la violence.

Les Femmes de paix défient les puissants, les cupides et les 
égoïstes  ; elles se consacrent à rendre notre monde meilleur. 
Leurs histoires doivent être racontées, pour que les générations 
futures puissent les écouter et en être fières. PeaceWomen Across 
the Globe est un projet mondial d’espoir, un projet d’alliance 
des espoirs.

Pour aller plus loin

PeaceWomen Across the Globe, www.1000peacewomen.org

WikiPeaceWomen, www.wikipeacewomen.org/wpworg

1 000 femmes pour le prix Nobel de la paix (2005), 1000 PeaceWomen Across 
the Globe, Zurich : Scalo Publishers.

Chan, Shun Hing, Lau Kin Chi, Dai Jinhua et Chung Hsiu Mei (dir.) 
(2007), Colors of Peace: 108 Stories of Chinese PeaceWomen, Pékin : Central 
Compilation and Translation Press.

Lau, Kin Chi (2011), « Actions at the Margins », Signs: Journal of Women in 
Culture and Society, vol. 36, no 3, p. 551-560.

Lau Kin Chi est maîtresse de conférences au département des études 
culturelles de l’université Lingnan, à Hong Kong, en Chine. Elle est 
membre du conseil d’administration international de PeaceWomen 
Across the Globe, coordinatrice du projet WikiPeaceWomen et membre 
fondatrice de la Global University for Sustainability.

locaux et fragmentaires. Dans la logique de la mondialisation et 
de la modernisation, ce qui résiste doit être écarté. Les forces 
politiques dominantes excluent ce qu’elles ne peuvent contrôler.

Comme l’a fait remarquer la coprésidente du projet PeaceWo-
men, Ruth-Gaby Vermot-Mangold, ex-membre du Conseil 
national suisse et membre du Conseil de l’Europe :

« En janvier 2005, nous avons présenté leurs noms au comité 
du prix Nobel à Oslo, avec la conviction que, cent ans après 
Bertha von Suttner, première femme à avoir reçu le prix Nobel 
en  1905, il était temps que plus de femmes soient hono-
rées pour leurs efforts, leur courage et leur détermination à 
construire la paix. »

L’une de ces 1 000 femmes a été nommée « Anonyma », « pour 
représenter toutes les femmes anonymes dont le travail a été 
négligé, ainsi que toutes les femmes menacées qui font bou-
ger les choses et apportent des changements, mais qui restent 
inconnues ».

Le projet a suscité beaucoup d’intérêt et d’enthousiasme à 
travers le monde. Le comité du prix Nobel de la paix a même 
appliqué une procédure spéciale pour cette nomination – toute 
nomination devant normalement rester confidentielle. Dans ce 
cas, la confidentialité ne pouvait être respectée, puisque l’objec-
tif même du projet était de rendre visibles les contributions de 
1 000 femmes, qui représentaient des millions d’autres femmes 
marginalisées. Même si le projet n’a finalement pas reçu le prix 
Nobel de la paix 2005 – décerné à l’Agence internationale de 
l’énergie atomique (aiea) –, il a continué en 2006 sous le nom 
de PeaceWomen Across the Globe. Un livre de 2 200 pages a été 
publié. Les cinq années suivantes, plus de 1 000 expositions ont 
été organisées dans le monde entier, présentant dans différentes 
langues les histoires des 1 000 Femmes de paix.

L’organisation PeaceWomen Across the Globe insiste sur deux 
points essentiels : premièrement, promouvoir la résolution 1325 
des Nations unies, qui permet aux femmes de participer au 
processus de négociation de paix à la suite d’un conflit ; deu-
xièmement, encourager les interconnexions entre les questions 
relatives à la paix, aux moyens de subsistance et à l’écologie. Les 
projets engagés portent sur : des dialogues de paix en Égypte ; 
de très nombreuses tables rondes sur la paix organisées dans 
différents continents  ; l’apprentissage interrégional pour les 
femmes en Argentine ; le combat contre la violence, au Brésil 



310 311

ordinaires pour qu’elles accomplissent leur dharma, qui peut 
dépendre de plusieurs facteurs comme la caste et la position 
dans la vie. Les déclarations sur le samanya dharma (devoir 
général, universel) ou le sanatana dharma (devoir continu, éter-
nel), soit les vertus qui devraient être communes à tous les êtres 
humains, l’emportent sur les devoirs spécifiques qui incombent 
à chacun et chacune en fonction de sa situation dans la vie. 
Parmi ces vertus figurent la compassion, la non-violence, la 
générosité, la patience, la gratitude, etc. Les mouvements 
sociaux récents fondés sur les traditions religieuses hindoues 
citent ces vertus pour justifier l’action sociale.

Le troisième ensemble d’idées et de pratiques est lié au 
concept de bhakti (dévotion). La dévotion à la divinité, concep-
tualisée sous de nombreuses formes, et/ou l’engagement envers 
les maîtres religieux et les autres dévots ont, dans certains 
cas, aidé à corriger les iniquités liées au système hiérarchique 
des castes et à atténuer les problèmes sociaux. Par exemple, 
l’accent mis sur le fait que la bhakti d’une personne est plus 
importante que les circonstances de sa naissance a fait émerger 
l’idée, périodiquement dominante, que la dévotion et la piété 
devraient créer un système hiérarchique différent, fondé sur 
la foi et la vertu et non sur la naissance ou la profession. Un 
poète comme Nammalvar a déclaré qu’il était prêt à servir 
chaque dévot de la divinité Vishnu, quelle que soit sa caste. Plu-
sieurs communautés ou leaders religieux, comme Vivekananda 
(1863-1902), ont également soutenu l’idée que le service rendu 
aux êtres humains est un service rendu à Dieu (« maanava seve 
madhavan seva » ou « bhagavata seva bhagavat seva »).

Il doit y avoir littéralement des milliers d’initiatives de trans-
formation sociale qui trouvent leur source dans les traditions 
hindoues. Si nous pensons au grand temple de Tirumala à 
Tirupati, à la mission Ramakrishna et aux nombreuses ins-
titutions qu’elle a engendrées ou inspirées, à la communauté 
Swaminarayan, au travail de Mata Amritanandamayi, au 
réseau mondial d’activités inspiré par Sathya Sai Baba et à 
bien d’autres choses encore, nous aurons une idée de l’éventail 
d’initiatives et d’actions qui existent pour aider à résoudre les 
problèmes d’injustice sociale, de non-soutenabilité écologique 
et d’exploitation économique. Par exemple, les programmes 
jan kalyan (bien-être, ou bonheur de l’être humain) visent à 
fournir des infrastructures médicales, de simples cliniques de 
quartier jusqu’aux hôpitaux sophistiqués et ultraspécialisés, 
ainsi qu’à offrir un accès à l’éducation aux personnes qui en ont 

HindouismeHindouisme 
et transformation sociale 

Vasudha Narayanan

Mots clés : environnement, Inde, religion

L’hindouisme est la religion majoritaire en Inde, ainsi qu’une 
tradition religieuse mondiale. Il existe une diversité considé-
rable parmi les nombreuses traditions et les nombreux groupes 
qui entrent dans la catégorie de l’« hindouisme », ou qui sont 
dits « hindous », et ils peuvent se tourner vers un grand nombre 
de textes et d’autorités pour être guidés. Dans cet article, le 
terme sera utilisé rétrospectivement pour désigner les nom-
breuses croyances, pratiques et communautés qui se rattachent 
aux textes sanskrits incluant, entre autres, les Vedas, les épo-
pées, les Puranas et les Dharmashastras, sans oublier de nom-
breuses traditions vernaculaires du sous-continent indien et 
d’autres parties du monde.

Cette étude s’inscrit dans trois cadres conceptuels. Le pre-
mier est la notion de karma, qui signifie «  action  » mais se 
réfère plus largement aux conséquences des bonnes et mau-
vaises actions qui affectent la qualité de la vie, actuelle et future 
– une idée partagée avec le jaïnisme, le bouddhisme, le sikhisme 
et d’autres traditions sud-asiatiques. La plupart des hindous 
reconnaîtraient qu’il s’agit d’une notion complexe, et non d’un 
concept qui explique directement la souffrance et les inégalités 
dans la vie. 

Cela nous conduit à un deuxième ensemble d’idées liées au 
concept de dharma (droiture, devoir, loi). Il existe des centaines 
de passages dans les textes sanskrits et vernaculaires sur l’im-
portance de la justice et du bien-être social, et sur l’importance 
du bonheur pour tous les autres animaux. En outre, on trouve 
dans ces textes plusieurs exhortations à maintenir la pureté et 
l’intégrité des forêts, des lacs, des rivières et de la nature dans 
son ensemble. Ces passages ne sont pas de simples textes infor-
matifs, mais des injonctions faites aux êtres humains d’agir de 
façon à multiplier le bonheur et la prospérité dans ce monde. 
Des instructions spécifiques sont données, par exemple, aux 
dirigeants, pour qu’ils agissent avec droiture, et aux personnes 



312 313

Pour aller plus loin

Tirumala Tirupati Devasthanams, www.tirumala.org

Alley, Kelly D. (2002), On the Banks of the Gangā: When Wastewater Meets a 
Sacred River, Ann Arbor : University of Michigan Press.

Davis, Donald R. (2010), The Spirit of Hindu Law, Cambridge (Royaume-
Uni) : Cambridge University Press.

Kāne, Pānduranga Vāmana (1968-1974 [1930-1962]), History of Dhar-
maśāstra: Ancient and Mediæval Religious and Civil Law in India, cinq 
volumes, Poona : Bhandarkar Oriental Research Institute.

Narayanan, Vasudha (1997), « “One Tree Is Equal to Ten Sons”: Hindu 
Responses to the Problems of Ecology, Population, and Consumption », 
Journal of the American Academy of Religion, vol. 65, no 2, p. 291-332.

Nelson, Lance E. (1998), Purifying the Earthly Body of God: Religion and 
Ecology in Hindu India, Albany (New York) : suny Press.

Sanford, A. Whitney (2012), Growing Stories from India: Religion and the Fate 
of Agriculture, Lexington : University Press of Kentucky.

Vasudha Narayanan a été nommée distinguished professor au sein du dépar-
tement de religion de l’université de Floride et est directrice du Center 
for the Study of Hindu Traditions (chitra) dans la même université. Elle 
a effectué ses études aux universités de Madras et de Bombay, en Inde, 
et à l’université Harvard, aux États-Unis. Elle a été présidente de l’Ame-
rican Academy of Religion et de la Society for Hindu-Christian Studies.

été privées pour des raisons liées à leur naissance, leur caste, 
leur situation géographique ou leurs difficultés financières.

En outre, le Tirumala Tirupati Devasthanams –  l’une des 
institutions religieuses les plus riches au monde – s’intéresse 
également aux problèmes environnementaux. Au sein de cette 
institution, le Projet vert (Haritha Project) encourage la plan-
tation d’arbres, l’organisation de séminaires éducatifs sur la 
défense de l’environnement et la biodiversité, mais aussi des 
activités de lutte contre la déforestation et de protection des 
cours d’eau contre la pollution. Plusieurs chefs religieux ont 
aussi travaillé activement avec le grand public, en sensibilisant 
les gens à des projets très importants tels que le nettoyage 
de grands cours d’eau comme le Gange et la Yamuna, ou la 
plantation d’arbres dans les montagnes pour prévenir l’érosion.

Les hindous sont confrontés à plusieurs défis dans leurs 
efforts pour atteindre l’équité sociale, protéger les droits 
humains et remédier à la dégradation de l’environnement. 
Dans certains cas, la religion elle-même constitue un obs-
tacle à ces efforts. Celles et ceux qui considèrent le Gange 
comme un agent de purification ne croient pas que le fleuve 
ait lui-même besoin d’être purifié. Les hindous perpétuent, et 
subissent également, des actions ancrées dans l’intolérance. 
L’adhésion rigide à des causes religieuses et le prosélytisme 
agressif de nombreuses religions en Inde vont à l’encontre 
des droits humains. L’intolérance à l’égard des personnes qui 
mangent des produits carnés ; l’intolérance à l’égard des autres 
religions ; les vendettas religieuses ; les violences de castes qui 
persistent, en particulier contre les intouchables (dalits), dans 
de nombreuses traditions religieuses du sous-continent  ; et 
l’oppression des femmes vont toutes à l’encontre des vertus 
fondamentales de non-violence et de générosité qui font partie 
intégrante du sanatana dharma.

L’injonction védique « sarve bhavantu sukhinah » (« que tous 
les êtres humains soient heureux ») est un objectif noble mais 
difficile à atteindre depuis plusieurs millénaires. Elle constitue 
néanmoins, à n’en pas douter, un fil conducteur pour les indi-
vidus et les institutions dans les traditions hindoues.



314 315

Bien que la modernisation, la sédentarisation et le tourisme 
aient eu un effet considérable sur les cultures et les moyens 
de subsistance traditionnels, le hurai joue désormais un rôle 
important dans la renaissance culturelle et dans le déploiement 
de moyens stratégiques qui permettent de s’opposer au déve-
loppement moderne. Dans le système de pensée autochtone 
du peuple touvain, il n’existe pas de notion qui corresponde à 
celle du développement linéaire. Le hurai, en tant que concept 
holistique, intègre des éléments tels que la vie bonne, la santé, 
la soutenabilité, l’amour, le sacré, etc. C’est un concept anti-an-
thropocentrique, qui place la nature, les animaux et les dieux 
avant les humains. Il se traduit par une notion de bien-être qui 
implique que lorsque la nature, les animaux et les dieux sont 
heureux, les humains peuvent naturellement connaître le bon-
heur. Pour obtenir le hurai, les humains doivent mettre en œuvre 
des actions visant à préserver le bien-être dans son ensemble, 
non seulement dans le cadre de rituels mais aussi dans la vie 
quotidienne.

Les chefs de la communauté touvaine, à travers les pratiques 
de la vie quotidienne et les cérémonies ou les fêtes, éduquent 
les jeunes à s’impliquer pleinement dans le culte de la nature 
et le chamanisme, d’une manière qui contraste avec l’éduca-
tion scolaire traditionnelle. Grâce à cet ensemble de pratiques, 
les jeunes perçoivent et comprennent la relation étroite entre 
les humains et la nature. Ainsi, des « relations naturelles » sont 
établies entre les humains et la nature, les animaux et les êtres 
spirituels. Les visions écologiques du peuple touvain de Chine 
se manifestent dans les tabous : les enfants sont éduqués à ne 
pas les enfreindre et à respecter les règles de la nature. On leur 
apprend à ne pas nuire aux plantes et aux animaux, et à vivre 
en harmonie avec leur propre bien-être et leur bonheur. Les 
Touvains et Touvaines entretiennent par exemple la croyance 
selon laquelle des cicatrices apparaîtront sur le visage d’une per-
sonne si des œufs d’oiseaux sont cassés, ou celle selon laquelle 
les gens souffriront de tics si un arbre vivant est abattu. En ce 
qui concerne l’exploitation des ressources naturelles, les Tou-
vains de Chine observent scrupuleusement des tabous tels que 
l’interdiction de creuser la terre en profondeur ou sur de vastes 
surfaces. En outre, le peuple touvain de Chine a recours à des 
cérémonies et des rituels annuels divers pour éduquer les jeunes 
sur la manière de gérer la relation entre les humains et la nature.

Sous l’effet du développement moderne, le hurai, qui était une 
notion autochtone traditionnelle, est devenu un concept destiné 

HuraiHurai 
Yuxin Hou

Mots clés : bien-être autochtone, naturalisme, chamanisme, renaissance 
culturelle

«  Hurai  » («  toutes les choses les meilleures  ») exprime la 
logique de transformation à partir de la nature vers les ani-
maux, puis vers les êtres humains, en accord avec la cosmologie 
du peuple touvain de Chine. Ce concept entretient la croyance 
selon laquelle les êtres humains sont capables de recevoir conti-
nuellement le hurai et les bienfaits de la nature (Hou, 2014). Ce 
terme est fortement lié au bien-être autochtone et aux traditions 
de naturalisme et de chamanisme, qui s’articulent autour de 
l’interaction soutenable entre le peuple touvain de Chine et les 
animaux, la nature et les dieux.

Les Touvains sont un ancien peuple de chasseurs et de 
nomades, dont les origines remontent à la dynastie Tang. 
Aujourd’hui, le peuple touvain est dispersé dans la région du 
Xinjiang en Chine, ainsi qu’en Mongolie-Extérieure et en Rus-
sie. Les Touvains de Chine vivent principalement dans les trois 
villages de Kanas, Hemu et Baihaba, et leur population totale est 
d’environ 2 500 personnes (Hou, 2013). Le hurai, en tant que 
concept ancestral, imprégnait le quotidien du peuple touvain 
de Chine à l’époque de leur vie de nomades et de chasseurs. Il 
signifiait en général la bénédiction accordée par les dieux aux 
humains, aux animaux ainsi qu’aux autres éléments de la nature, 
dans un contexte culturel de chamanisme et de naturalisme. 
Par exemple, le champignon Ophiocordyceps sinensis, que l’on 
trouve dans les zones de haute altitude, a une grande valeur 
économique et médicale, mais il a rarement été exploité par les 
Touvains de Chine, car ils considèrent qu’il s’agit du protecteur 
de la prairie et de l’une des sources leur apportant le hurai. 
Cependant, son énorme valeur économique a attiré de plus en 
plus de personnes extérieures qui le cueillent secrètement et sans 
retenue, causant ainsi des dommages écologiques. Pour faire 
face à ce problème, les dirigeants de la communauté touvaine en 
Chine ont spontanément constitué une équipe de gardes fores-
tiers. Le concept de hurai s’applique en outre à de nombreux 
autres aspects de la vie.



316 317

IbadismeIbadisme 
Mabrouka M’Barek

Mots clés : islam, ibadisme, ascétisme, capacitation communautaire, polygamie

De nombreuses alternatives s’inspirent du domaine spirituel ou 
de cosmovisions, telles que le sumak kawsay ou l’ubuntu. L’islam 
peut-il également être une source d’inspiration pour construire 
des alternatives au néolibéralisme, au néocolonialisme et aux 
relations prédatrices avec la nature ? Il y a eu de nombreuses 
conversations sur ce que l’islam prône en matière d’économie et 
de relations des humains avec la nature. Le Coran et les hadiths 
ont fait l’objet d’un large éventail d’interprétations, mais celles-ci 
se sont avérées insuffisantes pour fournir une réponse claire aux 
défis actuels.

En fait, la recherche d’interprétations plus complexes et plus 
souples n’est souvent qu’une tentative de s’adapter au mode de 
vie capitaliste. Ainsi, la finance islamique, présentée comme une 
alternative, n’est finalement qu’un moyen d’inventer un nouveau 
vocabulaire fondé sur les préceptes de l’islam tout en soutenant le 
néolibéralisme. Les acteurs politiques, tels que les partis islamistes 
en Turquie ou en Tunisie, affirment souvent que le Prophète était 
un marchand et donc un capitaliste, mais ce parallèle infondé 
n’est qu’un prétexte pour justifier l’obéissance islamiste au Fonds 
monétaire international. Pire, les pays du Golfe incarnent le gas-
pillage et le matérialisme à un point tel qu’il est difficile de croire 
que l’islam puisse répondre aux défis d’aujourd’hui.

Pour trouver un modèle qui serve d’alternative à la société 
capitaliste, nous devons chercher au-delà des pétromonarchies, 
au-delà du clivage entre sunnites et chiites, et nous intéresser à 
l’ibadisme, une école de l’islam peu connue. La présente analyse 
situera cette idéologie dans l’histoire et décrira ses principales 
caractéristiques : un mode de gouvernance communautaire, l’as-
cétisme comme mode de vie et le pluralisme culturel.

Les ibadites sont les disciples d’Abdullah ibn Ibad al-Tamini 
et constituent la plus ancienne école de pensée de l’islam, anté-
rieure à la division entre sunnites et chiites. La faction ibadite 
est apparue après la mort du Prophète, ses adeptes estimant que 
le chef religieux suprême n’avait pas à descendre de la lignée 
du Prophète, ni à être issu d’une certaine ethnie. L’ibadisme est 
la religion dominante à Oman et il s’est répandu en Libye, en 
Algérie, à Zanzibar en Tanzanie et sur l’île de Djerba en Tunisie.  

non seulement à guider les activités quotidiennes, mais aussi à 
faire revivre la culture traditionnelle et à résister à la moderni-
sation. Cette transformation permet d’unir le peuple touvain 
de Chine et de revitaliser les liens naturels entre les humains 
et la nature, les animaux et les dieux. Dans la « cérémonie de 
destruction des os », le mot magique « hurai », répété plusieurs 
fois et accompagné de danses et de chants, suscite une jubilation 
collective et contribue à faire revivre la hiérarchie et la struc-
ture ancestrales entre les humains et la nature. Cette cérémonie 
souligne l’importance de consacrer, de recevoir et d’éprouver 
le bien-être, à travers la consommation de moelle (Hou, 2016). 
Comme d’autres rituels dans la société touvaine de Chine, elle 
permet de renouveler la signifiance du concept ancien de hurai. 
En réalité, le concept de hurai aide le peuple touvain de Chine 
à affronter les menaces que représentent les défis extérieurs et 
la modernité, mais aussi à faire face aux difficultés sociales et 
culturelles au sein de leur propre société. Les efforts et les stra-
tégies adoptés par les leaders de la communauté touvaine de 
Chine permettent d’espérer la continuité des anciens principes 
du hurai, renforcés par le mouvement de renaissance culturelle 
de la société touvaine chinoise.

Pour aller plus loin

Friends of Tuva, www.fotuva.org/index.html

Tuva Asia (The New Research of Tuva), www.en.tuva.asia

Hou, Yuxin (2013), « Saving Our Identity: An Uphill Battle for the Tuva of 
China », Cultural Survival Quarterly, vol. 37, no 4, p. 24-25.

Hou, Yuxin (2014), « The Analysis of Current Situation of Tuva People in 
China », The New Research of Tuva, no 1, p. 96-103.

Hou, Yuxin (2016), « Ritual and Cultural Revival at Tuvan Sacred Natu-
ral Sites Supports Indigenous Governance and Conservation of Nature 
in China », dans Bas Verschuuren et Naoya Furuta (dir.), Asian Sacred 
Natural Sites: Philosophy and Practice in Protected Areas and Conservation, 
New York : Routledge.

Yuxin Hou (www.yuxinhou.com) est chercheur invité au Graduate Center 
de la City University of New York et chercheur à l’Institute for Philan-
thropy de l’université Tsinghua. Il a obtenu son doctorat en anthropo-
logie en 2012 à l’université de Pékin – une recherche financée par la 
Fondation Ford.



318 319

méritante peut être choisie comme imam, les peuples berbères 
d’Afrique du Nord se sont montrés plus réceptifs et favorables à 
cette école égalitaire de l’islam. Sur l’île de Djerba en Tunisie, par 
exemple, les ibadites restent attachés à leurs origines amazighes ou 
berbères, ainsi qu’à leur identité africaine. Grâce à leur tolérance 
religieuse et à leur défense de la pluralité ethnique et de l’autono-
mie communautaire, ils sont à l’abri du capitalisme mondial, et 
l’ibadisme peut être considéré aujourd’hui comme une possibilité 
de paix dans un Moyen-Orient déchiré par les divisions ethniques 
et la malédiction du pétrole.

Les ibadites ont résisté à la centralisation en organisant leurs 
communautés en marge du pouvoir. L’ibadisme doit sans doute 
sa survie à sa stratégie de discrétion, ou kitman. Cependant, en 
Tunisie, les ibadites se sont pleinement manifestés et engagés dans 
l’espace public lors du conflit post-indépendance entre les ten-
dances yousséfistes et bourguibistes et, plus récemment, pendant 
la révolution de la dignité en 2010-2011. En 2012, la communauté 
ibadite de Guellala, sur l’île de Djerba, a organisé avec succès un 
mouvement de résistance contre les autorités de l’État qui vou-
laient continuer à exploiter une décharge saturée, laquelle mena-
çait de dégrader les rares sources d’eau disponibles.

Comme le montrent les ibadites de Djerba, la stratégie du kit-
man consiste à occuper l’espace local, à organiser une commu-
nauté qui ne dépend pas de l’État et, lorsque l’État s’en mêle, 
à lui résister. Bien que les ibadites aient été critiqués pour leur 
silence pendant la dictature de Zine el-Abidine ben Ali, qui a duré 
de 1989 à 2011, ils et elles parviennent à résister en mettant en 
œuvre un maillage de multiples modes communautaires d’auto-
gouvernance résiliente.

Pour aller plus loin
Aillet, Cyrille (2012), « L’ibâdisme, une minorité au cœur de l’islam », 

Remmm : revue des mondes musulmans et de la Méditerranée, no 132, p. 13-36.
Enki, Baptiste (2016), « Aux marges du califat, pouvoirs et doctrines dissi-

dentes : retour sur le développement de l’ibadisme », Les Clés du Moyen-
Orient, 9 et 12 septembre, www.lesclesdumoyenorient.com 

Omrane, Walid ben (2012), « La communauté amazighophone de Jerba et 
les révolutions au Maghreb », Centre d’études maghrébines, Tunis.

Omrane, Walid ben (2018), Maghrib in Past and Present, épisode 39, 21 juin, 
www.themaghribpodcast.com 

Mabrouka M’Barek est une ancienne élue de l’Assemblée nationale 
constituante de Tunisie (2011-2014). Elle est actuellement membre du 
Global Working Group Beyond Development de la Fondation Rosa- 
Luxemburg, située à Bruxelles.

L’anthropologue tunisien Walid ben Omrane a noté que l’archi-
tecture des villes ibadites témoigne du rapport que la commu-
nauté entretient avec la notion de pouvoir. En effet, la mosquée se 
trouve ici à la périphérie, alors que dans l’architecture islamique 
traditionnelle, elle représente au contraire le centre du pouvoir. 
Les mosquées ibadites sont en outre plus petites et plus modestes.

Les ibadites obéissent aux structures familiales berbères égali-
taires, où les rôles économiques des hommes et des femmes sont 
similaires. Comme le note Walid ben Omrane (comm. pers.) :

« Les Berbères ont adopté le contrat de mariage de Kairouan 
qui a bloqué les procédures polygames. De plus, les femmes 
ibadites ont le droit de répudier leur mari si au bout de deux ans, 
il ne donne aucun signe de vie durant un voyage commercial. 
La polygamie a prospéré dans les sociétés guerrières, tribales et 
nomades. Au contraire, les communautés ibadites ont souvent 
été des communautés de paix sociale – ce qui leur permettait 
d’assurer la prospérité de leur commerce –, des communautés 
fondées sur la famille traditionnelle et des sociétés sédentaires. »

L’imam ibadite reste le représentant de la communauté, mais il 
est choisi parmi les individus les plus « méritants », ce qui signifie 
que l’élu ne doit faire preuve d’aucune ambition personnelle, être 
modeste et s’engager à servir son peuple. La structure politique 
ibadite demeure patriarcale puisque l’imam est choisi parmi les 
hommes. Néanmoins, il gouverne avec le consensus de la commu-
nauté, ce qui fait que s’il devient autocratique, il peut être destitué 
avant même la fin de son mandat.

Outre la simplicité et la modestie de leur architecture, les iba-
dites adoptent un mode de vie qui repose sur les principes de 
sobriété, de modération et de rejet de tout ce qui est ostenta-
toire. Ils et elles pensent que l’indépendance peut être atteinte 
en limitant les besoins et en rationnant ce que la nature offre. 
Cette philosophie de vie s’est inspirée des premiers califes de l’is-
lam, mais elle s’oppose au luxe dans lequel ont vécu les califes 
depuis la dynastie des Omeyyades. Ce mode de vie simple perdure 
aujourd’hui. Lorsqu’une inégalité s’installe entre le représentant 
de la communauté et le peuple, elle est perçue comme une indi-
cation que le mode de gouvernance est en train de glisser vers le 
schéma d’un roi gouvernant ses sujets.

En tant qu’adeptes d’un islam opposé à la tyrannie et à la 
domination, les ibadites célèbrent la pluralité ethnique et le dia-
logue interconfessionnel. Parce qu’ils croient que toute personne 



320 321

sur lequel les communautés apprennent, définissent des valeurs 
et développent une autonomie. Pour beaucoup, le « territoire » 
est aussi un pont entre les réalités visibles et invisibles, entre les 
richesses matérielles et spirituelles. Avec le territoire et la nature 
vont la vie, la dignité et l’autodétermination des peuples.

La présence d’une icca implique une « institution de gouver-
nance locale » – un conseil des anciens, une assemblée villageoise, 
une autorité spirituelle, des normes culturelles bien ancrées –, 
qui développe des règles concernant l’accès aux communs natu-
rels et leur utilisation, et en assure le respect, avec des résultats 
positifs tant pour la nature que pour les personnes. Le terme 
« icca » indique ainsi la présence de trois caractéristiques : 1) il 
existe un « lien fort et profond » entre un peuple autochtone ou 
une communauté locale et un territoire ou une aire ; 2) le peuple 
ou la communauté concernée « prend les décisions relatives à 
ce territoire ou cette aire et les applique » ; 3) les décisions et les 
efforts du peuple ou de la communauté conduisent à la « conser-
vation de la nature » et « de la vie, des moyens de subsistance et 
des valeurs culturelles qui y sont associés ».

Bien entendu, les phénomènes socio-écologiques sont com-
plexes. Il peut y avoir des « icca définies » (présentant les trois 
caractéristiques définitionnelles), des « icca perturbées » (ayant 
rempli les trois caractéristiques dans le passé, mais échouant 
aujourd’hui en raison de perturbations qui peuvent être inver-
sées ou contrecarrées) et même des « icca désirées » (ne pré-
sentant qu’une ou deux caractéristiques définitionnelles, mais 
possédant également le potentiel de développer la troisième) 
(Borrini-Feyerabend et Campese, 2017). 

Une icca ne peut être identifiée et maintenue en vie que par le 
peuple ou la communauté qui la gouverne et la gère. Les pêcheurs 
qui s’engagent dans des opérations de surveillance de leur aire 
conservée estuarienne en Casamance, au Sénégal, et les commu-
nautés pastorales autochtones d’Iran qui prennent des décisions 
cruciales sur le moment de migrer vers leurs zones d’estivage et 
d’hivernage savent qu’ils et elles sont liés à une icca. Les peuples 
autochtones de la région amazonienne qui résistent vigoureuse-
ment aux perturbations causées par les barrages, les routes et les 
opérations minières, et les communautés rurales d’Espagne dont 
les communs sont au cœur de l’identité et de la culture locales 
savent que leur lien est suffisamment fort et effectif. Les habitants 
des forêts de Bornéo qui reconnaissent des centaines de plantes et 
de traces d’animaux, et les femmes malgaches qui réglementent 
la collecte des poulpes pour garantir leur abondance lors de la 

Territoires de vieicca - Territoires de vie 
Grazia Borrini-Feyerabend et M. Taghi Farvar

Mots clés : territoire, vie, gouvernance, peuples autochtones, communautés 
locales, communs

De tout temps et dans toutes les cultures du monde, un phé-
nomène apparaît si puissant et si naturel qu’il en est presque 
invisible. Il s’agit du lien – unique, profondément riche, parfois 
viscéral – qui rattache un peuple, ou une communauté spéci-
fique, à son territoire : la terre sur laquelle il vit, et l’eau et les 
ressources naturelles dont il dépend. Dans le monde entier, de 
nombreux termes différents sont utilisés pour décrire ce lien 
particulier (« wilaya hadat », « himas », « agdals », « territorios de 
vida », « territorios del buenvivir », « tagal », « qoroq-e bumi », « yerli 
qorukh », « faritra ifem pivelomana », « terres ancestrales », « pays », 
« aire conservée par la communauté », « site naturel sacré », « aire 
marine gérée localement », et bien d’autres encore). Ils revêtent 
des significations uniques, pour des peuples et des communautés 
uniques. En ce deuxième millénaire, ce phénomène a été identi-
fié comme une caractéristique essentielle de l’humanité et s’est 
vu offrir un nom en lingua franca, celui d’« icca87 », qui peut être 
utilisé dans toutes les langues et cultures.

En bref, les icca sont des «  territoires et des zones conser-
vées par les peuples autochtones et les communautés locales » 
– ces espaces naturels uniques où une association forte entre la 
communauté et le territoire est combinée avec une gouvernance 
locale efficace et la conservation de la nature (Borrini-Feyera-
bend et al., 2010 ; Kothari et al., 2012). L’expression « icca » 
englobe donc – mais ne devrait jamais dissimuler – une myriade 
de termes locaux, qui constituent une valeur en soi. Certes, pour 
les peuples autochtones gardiens et les communautés tradition-
nelles, le lien qui les rattache à leur territoire est plus riche que 
ce qui peut être exprimé par des mots. Il s’agit d’un lien de sub-
sistance, d’énergie et de santé, mais aussi d’une source d’identité, 
de culture, d’autonomie et de liberté. Cette relation à leur terri-
toire connecte les générations en préservant les souvenirs et les 
pratiques du passé et en les reliant à l’avenir souhaité. C’est le sol 

87. ndt : icca, pour Indigenous and Community Conservation Areas. En français, 
l’abréviation utilisée officiellement est apac, pour « aires ou territoires du patri-
moine autochtone et communautaire ». On parle aussi de « territoires de vie ».

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 



322 323

Pour aller plus loin

icca Consortium, www.iccaconsortium.org

Borrini-Feyerabend, Grazia, Barbara Lassen, Stan Stevens, Gary Mar-
tin, Juan Carlos Riascos de la Peña, Ernesto F. Ráez Luna et M. Taghi 
Farvar (2010), Bio-cultural Diversity Conserved by Indigenous Peoples and 
Local Communities: Examples and Analysis, Téhéran : icca Consortium 
et cenesta.

Borrini-Feyerabend, Grazia, Nigel Dudley, Tilman Jaeger, Barbara Lassen, 
Neema Pathak Broome, Adrian Phillips et Trevor Sandwith (2013), 
Governance of Protected Areas: From Understanding to Action, Gland 
(Suisse) : iucn wcpa.

Borrini-Feyerabend, Grazia et Rosemary Hill (2015), « Governance for the 
Conservation of Nature », dans Graeme L. Worboys, Michael Lockwood, 
Ashish Kothari, Sue Feary et Ian Pulsford (dir.), Protected Area Gover-
nance and Management, Canberra : anu Press.

Borrini-Feyerabend, Grazia et Jessica Campese (2017), Self-Strengthening 
iccas: Guidance on a Process and Resources for Custodian Indigenous Peoples 
and Local Communities, icca Consortium.

Kothari, Ashish, Colleen Corrigan, Harry Jonas, Aurélie Neumann et Holly 
Shrumm (dir.) (2012), cbd Technical Series. Recognising and Supporting 
Territories and Areas Conserved by Indigenous Peoples and Local Communities: 
Global Overview and National Case Studies, no 64, Montréal : Secretariat 
of the Convention on Biological Diversity.

Kothari, Ashish et Aurélie Neumann (2014), Policy Brief of the icca Consor-
tium: iccas and Aichi Target, no 1, Téhéran : icca Consortium, Kalpavriksh, 
cbd Secretariat, cbd Alliance et Cenesta.

Grazia Borrini-Feyerabend est cofondatrice du icca Consortium et y a 
été élue coordinatrice mondiale de 2010 à 2019. Après avoir développé le 
programme de politique sociale de l’Union internationale pour la conser-
vation de la nature (uicn) au début des années 1990, elle a été active au 
sein de la Commission des politiques environnementales, économiques et 
sociales (cpees) et de la Commission mondiale des aires protégées (cmap) 
de l’uicn, introduisant et pilotant la discipline de la « gouvernance pour 
la conservation de la nature ». Elle a travaillé dans plus de 60 pays et a 
publié plus d’une vingtaine d’ouvrages.

Feu M. Taghi Farvar a cofondé le icca Consortium, où il a été élu pré-
sident en 2010. Issu d’une tribu nomade shahsevan de l’Azerbaïdjan 
iranien, Taghi a défendu les droits des terres ancestrales des peuples 
autochtones et a contribué à ce que les tribus nomades autochtones 
soient reconnues comme les premières défenseuses de l’environnement.

prochaine saison de pêche peuvent constater les résultats de la 
protection de la nature et les analyser.

Aujourd’hui, le terme « icca » a pris de l’ampleur. Il est désor-
mais utilisé par les défenseurs de l’environnement et les agences 
gouvernementales comme un type de gouvernance pour la 
conservation de la nature88. Les icca sont reconnues comme 
des aires protégées avec un type de gouvernance spécifique, ou 
comme des aires « conservées » (Borrini-Feyerabend et al., 2013 ; 
Borrini-Feyerabend et Hill, 2015), et/ou à travers des accords 
adaptés aux chevauchements avec d’autres aires protégées rele-
vant de divers types de gouvernance. En termes de contribution 
à la protection et la conservation de la nature, les icca sont, 
selon toute vraisemblance, aussi importantes, voire plus, que les 
aires protégées officielles. Elles sont donc cruciales pour atteindre 
les objectifs de conservation au niveau mondial. Les icca four-
nissent des « modèles durables de protection de la nature », qui 
dépendent de l’intégrité et des capacités locales plutôt que d’une 
expertise et d’un financement externes. Elles maintiennent les 
moyens de subsistance, la paix et la sécurité, ainsi que l’identité 
et la fierté culturelles. Elles constituent un mécanisme non fondé 
sur le marché, qui permet d’atténuer le changement climatique et 
de s’y adapter. Elles aident à atteindre la plupart des objectifs du 
plan stratégique pour la diversité biologique 2011-2020 (Kothari 
et Neumann, 2014) et contribuent à une grande partie des 
objectifs du programme de développement durable des Nations 
unies. Cela dit, pour les peuples autochtones et les communautés 
locales qui en ont la garde, les icca demeurent essentielles pour 
maintenir la vie et les moyens de subsistance, pour jouir de droits 
collectifs sur la terre, l’eau et les ressources naturelles, avec les 
responsabilités correspondantes, et pour garantir le respect des 
connaissances, pratiques et institutions essentielles à la culture. 
Ce sont les raisons cruciales pour lesquelles des centaines d’orga-
nisations de peuples autochtones et de communautés locales, de 
défenseurs de la société civile et d’individus ont uni leurs forces 
au sein du icca Consortium – une association internationale qui, 
dans le monde entier, défend les icca contre plusieurs menaces 
omniprésentes et favorise la reconnaissance et le soutien néces-
saires de ces « territoires de vie ».

88. Voir les rapports « Planète protégée » de 2012, 2014 et 2016, du Centre 
mondial de surveillance pour la conservation de la nature (pnue-wcmc) et 
l’Union internationale pour la conservation de la nature (uicn) : www.livereport. 
protectedplanet.net



324 325

déchets se multiplient à travers le monde. On observe des pro-
testations au niveau local, mais aussi des exemples de réussites 
où les projets sont arrêtés, et des alternatives développées. La 
justice environnementale constitue donc une focale puissante 
pour donner du sens aux luttes contre les effets négatifs de 
certains projets. La croissance économique modifie le « méta-
bolisme social  » mondial, c’est-à-dire les flux d’énergie et de 
matières qui ont un effet sur les moyens de subsistance des 
humains et la conservation de la nature dans le monde entier. 
L’économie industrielle d’aujourd’hui a un appétit colossal pour 
les matériaux et l’énergie. Même une économie industrielle qui 
ne connaîtrait pas de croissance aurait besoin de « nouveaux » 
approvisionnements en combustibles fossiles –  car l’énergie 
n’est pas recyclée –, mais aussi en matériaux – ceux-ci n’étant 
qu’en partie recyclés. Ces besoins ne cessent d’augmenter avec 
la croissance économique.

Avec l’industrialisation, des quantités accrues de dioxyde de 
carbone ont été rejetées dans l’atmosphère, augmentant ainsi 
l’effet de serre ou l’acidification des océans. Ce type d’économie 
n’est donc pas circulaire ; elle est entropique. Les aquifères, le 
bois et les ressources halieutiques sont surexploités. La ferti-
lité des sols est mise en péril, tandis que la biodiversité s’ap-
pauvrit. Ce métabolisme social en mutation donne ainsi lieu à 
des conflits écologico-distributifs qui se superposent parfois à 
d’autres conflits sociaux axés sur des questions de classe, d’eth-
nicité ou d’identité autochtone, de genre, de caste ou de droits 
territoriaux.

Un mouvement mondial pour la justice environnementale 
s’affirme aujourd’hui lentement, comme le montre l’Atlas des 
conflits pour la justice environnementale (Martínez-Alier et al., 
2016). Plusieurs types d’épuisement se produisent actuellement, 
dans la mesure où l’exploitation minière, les barrages, la fractu-
ration hydraulique (pour le gaz), les plantations et les nouveaux 
réseaux de transport nécessitent une croissance métabolique. 
Peu à peu, ces développements atteignent chaque recoin restant 
de la planète, minant l’environnement ainsi que les conditions 
d’existence des populations locales, qui s’en plaignent en consé-
quence. L’alliance entre le mouvement pour la justice environ-
nementale et le mouvement de sauvegarde de l’environnement 
peut être difficile, bien qu’un appel à une convergence entre le 
mouvement de la décroissance et celui pour la justice environ-
nementale ait été lancé pour la première fois en 2012 (Martínez-
Alier, 2012).

Justice 
environnementale

Justice environnementale 
Joan Martínez-Alier

Mots clés : métabolisme social, écologie politique, conflits écologico-distributifs, 
EJ Atlas

Un mouvement mondial pour la justice environnementale 
contribue aujourd’hui à orienter la société et l’économie vers 
plus de soutenabilité environnementale. Ce mouvement est 
né des « conflits écologico-distributifs » (Martínez-Alier, 2014 
[2002]), un terme désignant les protestations collectives contre 
les injustices environnementales. Par exemple, une usine peut 
polluer une rivière qui n’appartient à personne, ou qui appar-
tient à une communauté qui gère la rivière – comme l’ont étudié 
Elinor Ostrom et son école des communs. Dans ce cas, il ne 
s’agit pas d’un dommage qui peut être évalué sur le marché. Il 
en est de même lorsque le changement climatique fait reculer 
les glaciers dans les Andes ou dans l’Himalaya, privant ainsi 
leurs communautés d’eau. Plus qu’une défaillance du marché 
– ce qui implique que de telles externalités pourraient être éva-
luées en termes monétaires et internalisées par le système de 
prix –, il s’agit, comme le dit Karl William Kapp, d’un « succès 
de transferts de coûts », qui conduit celles et ceux qui les sup-
portent à protester. Si ces protestations portent leurs fruits – ce 
qui n’est pas le cas en règle générale –, ces activités peuvent se 
voir interdites. 

Aux États-Unis, ces conflits écologico-distributifs ont été 
perçus comme des injustices persistantes envers les « gens de 
couleur » et ont donné naissance à un mouvement social dans 
les années 1980 (Bullard, 1993). Le terme de «  justice envi-
ronnementale » a alors commencé à être utilisé dans les luttes 
contre le déversement d’énormes quantités de déchets toxiques 
à proximité des communautés noires pauvres. Dès 1991, lors du 
National People of Color Environmental Leadership Summit 
à Washington dc, des liens ont été tissés afin de « commencer à 
construire un mouvement national et international réunissant 
tous les peuples de couleur, pour lutter contre la destruction et 
la spoliation de [leurs] terres et de [leurs] communautés ».

À l’heure actuelle, les conflits écologico-distributifs axés sur 
l’extraction des ressources, le transport et l’élimination des 



326 327

en Équateur, Environmental Rights Action au Nigeria, et le 
réseau Oilwatch. La résistance à l’injustice socio-environnemen-
tale a donné naissance à de nombreuses organisations de jus-
tice environnementale, qui prônent des transformations sociales 
alternatives et déploient un nouveau vocabulaire de la justice 
environnementale, avec des termes et des expressions tels que : 
l’« épidémiologie populaire », les « zones de sacrifice », la « justice 
climatique », la «  justice de l’eau », la « souveraineté alimen-
taire », la « biopiraterie », les « villages du cancer » en Chine, les 
« déserts verts » au Brésil, les « pueblos fumigados » en Argentine, 
les « mafias du sable » en Inde, le « racisme environnemental », la 
« dette écologique », l’« accaparement des terres et des océans », 
et le slogan « les plantations d’arbres ne sont pas des forêts ». 
Plusieurs réseaux utilisent ces concepts dans différentes langues, 
inventent leurs propres chansons, brandissent leurs propres ban-
deroles et réalisent leurs propres documentaires.

Pour aller plus loin

Atlas des conflits pour la justice environnementale, www.ejatlas.org

Glossaire ejolt, www.ejolt.org/section/resources/glossary

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York : 
Orbis Books.

Bullard, Robert D. (dir.) (1993), Confronting Environmental Racism: Voices 
from the Grassroots, Boston : South End Press.

Martínez-Alier, Joan (2012), «  Environmental Justice and Economic 
Degrowth: An Alliance Between Two Movements », Capitalism Nature 
Socialism, vol. 23, no 1, p. 51-73.

Martínez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Écologisme des pauvres  : une étude 
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et 
Institut Veblen.

Martínez-Alier, Joan, Leah Temper, Daniela del Bene et Arnim Scheidel 
(2016), « Is There a Global Environmental Justice Movement? », The 
Journal of Peasant Studies, vol. 43, no 3, p. 731-755.

Pape François (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune, 
www.vatican.va

Joan Martínez-Alier est directeur de recherche en économie écologique 
et en écologie politique à l’Institut des sciences et technologies de l’en-
vironnement de l’université autonome de Barcelone (icta-uab). Il est 
notamment l’auteur de Ecological Economics: Energy, Environment and 
Society (Blackwell, 1987) et de L’Écologisme des pauvres  : une étude des 
conflits environnementaux dans le monde.

Les conflits écologico-distributifs diffèrent des conflits de 
redistribution économiques concernant les salaires, les prix et les 
loyers. Les conflits écologico-distributifs portent sur les condi-
tions de vie, l’accès aux ressources naturelles et la répartition de 
la pollution. Leurs protagonistes sont moins souvent des travail-
leurs industriels que des femmes autochtones qui luttent contre 
les projets de mines à ciel ouvert, des paysans qui s’opposent aux 
plantations envahissantes de palmiers à huile, ou des citadins et 
des recycleurs de déchets qui refusent leur incinération (comme 
dans tant de cas répertoriés dans l’Atlas des conflits pour la justice 
environnementale). Les conflits écologico-distributifs diffèrent 
des luttes classiques entre le capital et le travail, bien qu’ils se 
recoupent parfois.

Ces conflits sont des luttes pour la valuation en deux sens. Le 
premier sens concerne les valeurs à adopter lors de la prise de 
décision sur l’utilisation de la nature dans des projets particuliers 
– par exemple, les valeurs marchandes, dont les valeurs moné-
taires fictives, établies par le biais d’une valuation contingente 
ou par d’autres méthodes ; les valeurs liées à la subsistance ; 
le caractère sacré ; les droits territoriaux des autochtones ; les 
valeurs écologiques dans leurs propres unités de compte. Deu-
xièmement, et plus important encore, quel groupe social devrait 
avoir le pouvoir d’inclure ou d’exclure les valeurs concernées, de 
les pondérer et de permettre des compromis ? Par exemple, les 
droits territoriaux sacrés des autochtones sont-ils assortis d’un 
droit de veto (Martínez-Alier, 2014 [2002]) ?

Depuis le milieu des années 1990, un lien a été établi entre 
le mouvement pour la justice environnementale aux États-Unis 
et l’écologisme des pauvres en Amérique latine, en Afrique et 
en Asie. Cela fait suite à la mort de Chico Mendes en 1988, qui 
s’opposait à la déforestation au Brésil, et à la mort, en 1995, 
de Ken Saro-Wiwa et de ses camarades ogonis dans le delta 
du Niger, qui luttaient contre l’extraction pétrolière et le tor-
chage du gaz par Shell. Toujours au milieu des années 1990, 
l’ouvrage Cry of the Earth, Cry of the Poor (1997 [1996]) du 
« théologien de la libération » Leonardo Boff a établi des liens 
entre la pauvreté et les plaintes environnementales. Son travail 
a été défendu dans l’encyclique papale Laudato si’ (2015), qui 
est elle-même un appel à la justice environnementale.

Depuis les années 1980, le mouvement pour la justice envi-
ronnementale a introduit un ensemble de concepts et a lancé 
une campagne. Des propositions pour laisser les énergies fossiles 
dans le sol ont été développées depuis 1997 par Acción Ecológica 



328 329

sont malades  ; ils rient, pleurent, aiment et ont peur. Cette 
conception de l’autre qu’humain est commune à de nombreux 
peuples autochtones. Pourtant, il ne s’agit pas d’une perspec-
tive anthropocentrique : les humains sont l’un des nombreux 
types d’êtres différents qui partagent le statut de personne.

Dans ces contextes, le statut de personne n’est pas stable 
ou donné. Dès la naissance, les bébés ashaninkas entrent dans 
un processus où ils se constituent en permanence comme 
asháninkasanori (véritable personne asháninka), qui durera tout 
au long de leur vie. L’art de former des personnes suppose, 
principalement, de partager des substances et des espaces de 
vie proches, de manger des aliments prescrits et d’adopter des 
comportements appropriés tels que travailler dur, être géné-
reux avec le produit de son travail et partager des émotions 
socialement constructives. Vivre en tant qu’asháninkasanori 
exige également de suivre une éthique de convivialité dans la 
relation avec la Terre, notamment en respectant les êtres autres 
qu’humains, en prenant soin de la Terre par un travail acharné, 
et en suivant les prescriptions qui énoncent où faire des jardins 
et ce que l’on peut chasser, pêcher et cueillir, où et quand. En 
retour, les animaux, les plantes, les esprits et la terre fournissent 
ce dont les gens ont besoin pour vivre comme asháninkasanori. 
Ainsi s’établit un cycle d’interdépendance et d’interconnexion, 
qui renforce continuellement l’« ashaninkaïté » des personnes 
et des lieux et permet le kametsa asaike.

Le kametsa asaike contraste fortement avec l’essor des pro-
jets extractivistes à grande échelle dans tout le Pérou, qui sont 
devenus l’épine dorsale des efforts de reconstruction à la suite 
de la guerre interne péruvienne (1980-2000). De grandes 
parties du territoire traditionnel des Ashaninkas, théâtre d’un 
épisode de la guerre particulièrement violent et long, ont été 
concédées par l’État péruvien à des entreprises multinationales 
pour l’extraction de pétrole et de gaz et la construction de bar-
rages hydroélectriques. Le continuum de violence, généré par 
la guerre et suivi immédiatement par l’extractivisme, est vécu 
par les Ashaninkas comme une déchirure de l’équilibre fragile 
entre les humains et la terre qui leur permet de vivre bien. Les 
30 dernières années ont vu le détricotage de l’asháninkasano-
ri-té et, nous disent nos collaborateurs ashaninkas, la Terre 
est en colère. Après avoir subi la violence de la guerre et de 
l’extractivisme, elle tourne le dos aux humains. Les cultures ne 
poussent pas, les arbres ne portent pas de fruits, les rivières ne 
se remplissent plus de poissons, ni les forêts d’animaux, et les 

Kametsa asaikeKametsa asaike 
Emily Caruso et Juan Pablo Sarmiento Barletti

Mots clés : convivialité, extractivisme, Amérique latine, relationalité, socialité

Cet article décrit le kametsa asaike (« bien vivre ensemble 
dans ce lieu »), une philosophie autochtone de bien-être pour-
suivie par le peuple ashaninka de l’Amazonie péruvienne. Nous 
soutenons ici que la compréhension de l’identité personnelle 
–  la perception culturellement influencée de la constitution 
des personnes – est un terrain fertile sur lequel peuvent être 
cultivées et perpétuées des alternatives pratiques et radicales 
au paradigme dominant du développement.

Le kametsa asaike présente deux caractéristiques principales 
qui remettent en question les conceptions classiques du bien-
être :

- Le bien-être subjectif n’est possible qu’à travers le bien-être 
collectif, et le collectif comprend les humains, les êtres autres 
qu’humains et la Terre.

- Il s’agit d’une pratique délibérée – pour vivre bien, chacun 
et chacune doit y travailler.

Le kametsa asaike démontre en quoi la mesure du « bien-être 
subjectif  » en matière de santé et/ou de consommation, très 
en vogue dans les milieux de développement conventionnels, 
ne peut rendre compte de l’éthique de la socialité humaine et 
des manières de connaître le monde et de s’y connecter qui 
sont contenues dans une telle pratique. En abordant le monde 
comme un réseau d’acteurs humains et autres qu’humains 
mutuellement constitués, le kametsa asaike remet implicite-
ment en question la notion moderne d’individu désincarné et 
le dualisme nature/culture qui sous-tend le complexe du déve-
loppement et autorise l’extractivisme à grande échelle, quelles 
que soient ses conséquences sur la vie.

Selon le contexte, le terme « asháninka  » signifie « nous, la 
famille » ou « nous, le peuple ». La plupart des humains et les 
êtres autres qu’humains, tels que les plantes, les animaux et les 
esprits, sont des asháninkas, c’est-à-dire des acteurs sociaux. 
Tous ces êtres perçoivent le monde et y agissent de manière 
similaire : ils peuvent être gentils ou méchants ; ils s’enivrent, 
commettent des erreurs et ont besoin de chamans lorsqu’ils 



330 331

respectueux et plus beau. Enfin, le kametsa asaike nous montre 
que la seule façon de maintenir le bien-être, en particulier lors-
qu’il fait l’objet d’une agression, est de continuer à le pratiquer 
chaque jour et de toutes les manières, petites et grandes.

Pour aller plus loin

Central Asháninka del Río Ene, www.facebook.com/careashaninka

Global Environments Network, www.globalenvironments.org

Brandenburg, Heidi et Mathew Orzel (réal.) (2016), When Two Worlds Col-
lide, www.whentwoworldscollide1.vhx.tv 

care – Central Asháninka del Río Ene (2011), Kametsa asaike: el vivir bien 
de los Asháninka del río Ene. Agenda política de la care. 

care – Central Asháninka del Río Ene (2014), Kametsa asaike, el buen vivir 
de la Amazonía peruana, www.vimeo.com/88115558

Sarmiento Barletti, Juan Pablo (2016), « The Angry Earth: Wellbeing, Place, 
and Extractivism in the Amazon », Anthropology in Action, vol. 23, no 3, 
p. 43-53.

Emily Caruso est directrice de la Global Diversity Foundation (www.
global-diversity.org). Biologiste et anthropologue de formation, elle a 
effectué son travail de terrain de doctorat auprès des communautés asha-
ninkas de la région du río Ene. Elle se passionne pour le rétablissement 
et le maintien des relations entre les humains, les autres qu’humains et 
les lieux, en tant que point de départ du bien-être individuel et collectif.

Juan Pablo Sarmiento Barletti est socio-anthropologue au Center 
for International Forestry Research à Lima, au Pérou. Il a mené des 
recherches ethnographiques approfondies auprès des Ashaninkas, sur la 
façon dont ils et elles vivent et perçoivent l’extractivisme, l’effet évident 
qu’il a sur leur vie quotidienne et l’effet moins évident qu’il a sur leurs 
relations avec leurs voisins autres qu’humains.

esprits qui aident les chamans à guérir et protéger les animaux 
de la forêt ont disparu.

Aujourd’hui, les Ashaninkas travaillent sans relâche pour effa-
cer le souvenir de la guerre et mettre un terme à l’augmentation 
des activités extractives sur leurs terres. Ils et elles cherchent 
à reconstruire leurs relations de solidarité et d’interconnexion 
entre eux, avec la Terre et avec les autres qu’humains, et à 
rétablir ainsi les conditions de la pratique du kametsa asaike. 
Avec le soutien de la Central Asháninka del Río Ene (care), 
une organisation autochtone dirigée par Ruth Buendía, les 
communautés ashaninkas de la vallée de l’Ene ont publié un 
ensemble de principes, fondés sur les pratiques quotidiennes 
du kametsa asaike, qu’elles ont appelé leur « programme poli-
tique » (care, 2011). Le peuple représenté par la care s’attend 
à ce que tout individu ou toute institution souhaitant établir 
des relations avec eux ou leurs territoires respecte ces principes. 
Ce manifeste a fait l’objet d’une application immédiate puisque 
la care a lancé une série de projets en 2011, avec le soutien 
d’ong internationales telles que Rainforest Foundation UK. 
Ces projets ont été construits sur la base des exigences du 
kametsa asaike exprimées dans le programme. Les Ashaninkas 
ont également utilisé le programme comme un outil de plai-
doyer dans leurs luttes contre les projets extractifs.

Si le kametsa asaike n’est peut-être pas directement applicable 
dans d’autres contextes sociaux, il offre des solutions radicales 
pour reconstruire l’humanité et notre relation avec la Terre, et 
constitue une approche permettant de transcender les excès de 
l’Anthropocène. Premièrement, il nous encourage à examiner 
ce qui fait de nous des personnes – en relation avec d’autres 
humains et d’autres êtres –, afin de comprendre ce qui nous 
permettra de vivre bien. Ensuite, il propose que la recherche 
du bien-être soit nécessairement collective : nous devons recon-
naître notre interdépendance et nos relations avec les autres 
êtres et la terre afin de vivre bien. Il suggère également que le 
bien-être n’est possible que si l’on donne aux gens les outils 
nécessaires pour être véritablement humains. Pour celles et 
ceux qui sont perdus dans les fausses solutions du complexe 
du développement, dans lequel les différences humaines sont 
occultées par les discours d’« amélioration » et de « rationalité », 
la découverte de ce qui fait de nous des êtres humains – et de 
la manière dont cela enracine nos constructions du bien-être – 
risque d’être une tâche difficile. Cependant, c’est peut-être la 
seule façon de construire un monde plus riche de sens, plus 



332 333

les seconds, qui sont des régénérateurs et des gardiens de la 
nature, peuvent mourir et disparaître, mettant ainsi en danger 
la vie des peuples autochtones.

Chaque espace et chaque partie de la forêt a ses acteurs. Dans 
chacun de ces espaces – qui incluent également les lieux d’ha-
bitation et d’abri des animaux sacrés –, il existe des runa ayllu 
llaktakuna (des peuples) parallèles, avec des humains appelés 
runa. Chaque montagne et les grands arbres communiquent 
par des réseaux invisibles de fils, où les supay (êtres supérieurs 
de la forêt) se rassemblent et entrent en conversation à travers 
la forêt tropicale. Le kawsak yaku (eau vivante) jaillit partout, 
depuis les chutes d’eau qui servent de passages pour relier 
les lagunes et les grandes rivières où circulent les yakuruna 
(êtres de l’eau) et les yakumama (anacondas), jusqu’au grand 
fleuve Amazone. Les yakuruna conservent l’abondance de l’ic-
thyofaune. Lorsque les yakumama quittent leurs habitations, le 
fleuve et les lagunes deviennent stériles et déserts.

L’Allpamama (la Terre-Mère) nous donne tout, nous pro-
tège, nous nourrit et nous tient chaud. La Terre et la forêt 
tropicale sont ce qui nous donne l’énergie et le souffle de la 
vie. C’est d’elles que nous recevons la sagesse, la clairvoyance, 
la responsabilité, la solidarité, l’engagement et les émotions, 
qui maintiennent les humains liés entre eux, à leurs familles, à 
leurs êtres chers, et à ce qu’ils attendent dans le futur comme 
résultat de leurs efforts et de leurs manières de vivre.

À travers la transmission des muskuy (visions et rêves), l’es-
prit humain, qui réside dans le kawsak sacha, reçoit l’énergie 
qui symbolise la vie humaine, tant pour sa force que pour sa 
grandeur et ses pensées intérieures. Ici, l’âme et la vie ne font 
qu’un avec la Pachamama ; cela participe de notre éducation 
dès le début de la conception, de sorte que nous faisons partie 
du runa kawsay.

En ce qui concerne le runakuna kawsay (la vie d’un peuple), 
les principes sont les suivants  : maintenir et soutenir la vie 
communautaire, comme la cellule familiale  ; disposer d’une 
institution de gouvernement bien organisée, avec une prise de 
décision participative et collective qui inclut les femmes, les 
jeunes, les enfants et les personnes âgées ; mettre en pratique, 
transmettre et perpétuer les connaissances culturelles et spi-
rituelles traditionnelles en toute liberté ; disposer d’établisse-
ments humains adéquats, ainsi que d’infrastructures culturelles 
adaptées aux Kichwas ; et assurer la souveraineté alimentaire 
de la population.

Kawsak sachaKawsak sacha 
Patricia Gualinga

Mots clés : forêt tropicale, yachags, Pachamama, Llakta, Allpamama, yakumama, 
kawsak yaku, peuples autochtones

La forêt tropicale vivante (kawsak sacha) est un espace où 
circule la vie d’un grand nombre d’êtres divers, du plus petit au 
plus grand. Ils proviennent des mondes animal, végétal, minéral 
et cosmique. Leur fonction est d’équilibrer et de renouveler 
l’énergie émotionnelle, psychologique, physique et spirituelle, 
qui est une part fondamentale de tous les êtres vivants. Le 
kawsak sacha est un domaine sacré qui existe dans les forêts 
primaires, dans lesquelles résident cascades, lagons, marais, 
montagnes, rivières et arbres millénaires, les êtres suprêmes 
de la nature, qui régénèrent les écosystèmes, vitaux pour tous 
les êtres humains. Le kawsak sacha est également un espace 
où les yachags (chamans) reçoivent des connaissances, où ils 
se connectent à l’être et au savoir de leurs ancêtres et des lieux 
de vie. Les yachags maintiennent l’équilibre naturel de l’uni-
vers et garantissent la perpétuation de la culture, l’harmonie 
et la continuité de la vie, liée par les fils invisibles de l’univers 
entier, en dehors des perspectives dualistes et monoculturelles 
conventionnelles.

Pour les peuples autochtones qui habitent l’Amazonie, la 
forêt tropicale est la vie. Le monde entier du kawsak sacha 
possède de l’énergie et symbolise l’esprit humain. Bien que 
la perspective de la forêt vivante soit un concept propre aux 
peuples amazoniens, le peuple de Sarayaku rend son caractère 
sacré public, en le partageant avec d’autres cultures et sociétés, 
dans l’intention de contribuer à une connaissance profonde de 
la nature.

D’autres peuples autochtones du monde ont des concepts 
similaires, qui se réfèrent à des esprits et non des êtres vivants, 
lesquels – étant donné leur pureté – habitent des lieux sacrés 
tels que les forêts primaires d’Amazonie, dont l’existence est 
menacée par la pollution et l’extraction. La disparition de ces 
êtres provoque des conflits environnementaux et la disparition 
des écosystèmes. La différence entre les esprits de la forêt et 
les êtres de la forêt est que, si les premiers ne meurent pas, 

baptiste
Texte surligné 



334 335

aussi conserver l’équilibre et la relation entre les êtres humains 
et la nature, et perpétuer le concept d’une forêt vivante et ani-
mée, avec tous ses participants  : ses véritables propriétaires 
et maîtres, ainsi que ses représentants ultimes, les yachags ou 
sages, véritables hommes de science ayant la plus haute com-
préhension de la nature et de ses êtres.

La vie et la cosmovision du peuple de Sarayaku sont une 
partie intégrante et fondamentale de la connaissance nécessaire 
pour continuer à maintenir notre identité en tant que peuple 
kichwa.

Patricia Gualinga, née à Sayaraku le 21 septembre 1969, est une autoch-
tone kichwa. Elle est titulaire d’un baccalauréat en commerce et étudie 
le contentieux des droits de l’Homme, la gestion de l’environnement et 
la communication. Elle est consultante sur les questions amazoniennes 
et directrice régionale du ministère du Tourisme en Amazonie. Elle était 
auparavant directrice chargée des femmes et des relations internationales 
pour le peuple de Sarayaku en Équateur.

Ce qui précède implique le développement d’une économie 
propre aux Kichwas, qui ne repose pas sur l’accumulation de 
biens, mais sur la solidarité et la réciprocité, une économie 
qui renforce la production soutenable avec des pratiques et 
des technologies kichwas appropriées, en respectant toujours 
l’équilibre de la nature. Cette économie s’exprime par des stra-
tégies de travail collectif et, dans les communautés de pêcheurs, 
par le troc de produits et de services, même si, actuellement, 
il s’agit aussi de planifier la mise en œuvre de nouvelles façons 
de penser l’économie.

Le sumak allpa (Terre saine) nous invite à profiter d’une 
planète saine avec un écosystème fragile, riche en biodiver-
sité et non pollué, tout en prenant soin de l’abondance de la 
flore et de la faune dans la forêt, en maintenant un niveau de 
conscience à ce sujet, et en conservant et respectant les sites 
sacrés et vivants. En même temps, on préserverait l’intégrité du 
territoire par des règles de gestion et d’utilisation fondées sur 
les lois de conservation du peuple kichwa, à travers un zonage 
territorial établi par le peuple.

Le principe fondamental du sacha runa yachay (savoir kichwa 
des peuples de la forêt) est de perpétuer nos connaissances 
ancestrales et nos pratiques culturelles et spirituelles, qui nous 
permettent de continuer à exercer nos propres pratiques tradi-
tionnelles de guérison et à utiliser les plantes médicinales, avec 
nos yachags ou sages.

Nous accordons de l’importance à l’ingéniosité de notre 
architecture traditionnelle, en harmonie avec la réalité de notre 
environnement forestier, et pratiquons l’art de la céramique et 
la fabrication d’instruments de chasse et de pêche. La musique, 
les chants sacrés, les tambours et la danse font partie intégrante 
du sacha runa yachay. Celui-ci passe aussi par la transmission 
de nos propres techniques de préparation et d’utilisation du sol 
pour l’agriculture, ainsi que des techniques de chasse, de pêche 
et de cueillette des fruits. Il est nécessaire de développer une 
éducation à visage humain et une vision ouverte qui valorise 
comme point de départ notre propre savoir et entretient des 
relations respectueuses avec les autres cultures. Nous devons 
maintenir la solidarité entre les familles des ayllus89, en établis-
sant des relations fondées sur le travail collectif. Il nous faut 

89. ndt : L’ayllu est une cellule sociale de base composée de plusieurs familles 
qui se considèrent liées par un ancêtre commun et qui s’engagent dans des 
actions communes (rituels, travaux) sur une même assise territoriale. 

baptiste
Texte surligné 



336 337

la logique des communs. Ces deux formes de kyosei sont donc 
antithétiques.

La troisième classe – celle de la communalité – est postmo-
derne  ; les idées du philosophe Kohei Hanazaki, du spécia-
liste des questions éthiques Takashi Kawamoto et du metteur 
en scène Toshiharu Takeuchi en sont l’expression. Elle oppose 
la mutualisation, la coopération et la solidarité au principe de 
concurrence, tel qu’énoncé par le « fondamentalisme de mar-
ché », et aux pratiques sociales qu’il suscite. Il ne s’agit plus ici de 
la simple mise en commun traditionnelle ; l’attention est portée 
sur les besoins et les opinions des personnes vulnérables et les 
plus démunies, démasquant ainsi les inégalités et les logiques 
d’asservissement qui se dissimulent dans certains usages du mot 
kyosei. Le philosophe et militant Hanazaki, qui vit à Hokkaido, 
recourt au concept de kyosei pour défendre les droits du peuple 
autochtone aïnou au Japon.

Au sujet du troisième genre de kyosei, de type communautaire, 
il est important d’ajouter qu’il existe un autre idéal japonais de 
communalité, appelé kyodo. Toutefois, si cette dernière forme 
de mutualisation insiste sur le partage des valeurs, des normes 
et des objectifs, le kyosei met plus particulièrement en avant les 
aspects positifs du vivre-ensemble et des expériences d’ému-
lation réciproque par-delà les différences. Ce kyosei qui prône 
le respect de l’hétérogénéité est à la fois le contrepoint de la 
communalité traditionnelle, où prévaut l’homogénéisation, et 
de la lutte moderniste pour l’existence au sein de l’économie 
de marché. Cette troisième version du kyosei dépasse les deux 
premières formes. Elle admet que conflit et rivalité constituent 
des moments historiques.

L’aggravation de la crise écologique a entraîné un réexamen 
des conceptions classiques du kyosei et des relations qu’entre-
tiennent les humains avec leur milieu naturel  ; on préfère de 
nos jours bâtir des modes de vie soutenables, en accord avec 
les lois de la nature. Ozeki propose d’appliquer le concept de 
kyosei comme une alternative en milieux agricoles, où le travail 
devient une médiation entre l’humanité et la nature et active le 
métabolisme entre celles-ci. En éthique de l’environnement, la 
mise en pratique de la logique holistique du kyosei permet de 
surmonter le conflit entre anthropocentrisme et écocentrisme. 
Ainsi, humanité et nature sont considérées toutes deux comme 
sujets.

KyoseiKyosei 
Motoi Fuse

Mots clés : kyosei, symbiose, relations entre humains et nature, convivialité

Au Japon, le mot « kyosei » signifie en langage courant « sym-
biose », « convivialité » ou « vivre-ensemble ». On peut l’utiliser 
pour décrire les relations entre sexes, entre différentes cultures, 
entre personnes handicapées et non handicapées, entre humains 
et animaux, entre humains et nature, etc. Le kyosei a donc tou-
jours trait aux relations que les humains entretiennent entre eux 
et avec la nature. Depuis la seconde moitié du 20e siècle, son 
usage a permis d’aborder les problèmes écologiques et sociaux 
à travers une approche holistique. Mais en tant qu’idéal socié-
tal, le concept de kyosei rassemble des partisans au sein et en 
dehors du milieu universitaire ; en conséquence, toute une série 
de significations, voire d’ambiguïtés, y sont associées. Ainsi, les 
partis politiques japonais ont appliqué ce concept de manière 
fort différente, selon qu’ils sont de droite ou de gauche. 

C’est dans ce contexte que l’Association for Kyosei Studies 
a été créée au Japon en 2006. Son objectif est de mener des 
enquêtes transdisciplinaires sur les systèmes sociaux. La bro-
chure de l’association détaille les différentes acceptions du 
concept de kyosei, ainsi que leurs déclinaisons pratiques dans 
le monde réel. Selon cette association, un dénominateur com-
mun regroupe les différentes conceptions du kyosei : de manière 
générale, le kyosei vise à renforcer l’égalité et la soutenabilité, en 
respectant pleinement l’hétérogénéité des langues, des cultures 
et des climats.

Le philosophe japonais contemporain Shuji Ozeki (2015) a 
élaboré un cadre conceptuel qui catégorise les acceptions du 
concept de kyosei en trois classes : celles du « sanctuaire », de 
la « concurrence » et de la « communalité ». Le kyosei dans sa 
forme « sanctuarisée » est d’orientation prémoderne ; les idées de 
l’architecte Kisho Kurokawa en sont une représentation. C’est 
ainsi que les sanctuaires sont habilités à protéger et soutenir les 
sociétés et les communautés traditionnelles et conservatrices. La 
variante « concurrentielle » du kyosei est moderniste et s’inspire 
des idées du philosophe du droit Tatsuo Inoue. Le principe de 
concurrence favorise l’hétérogénéité, l’individualisation et réfute 

baptiste
Texte surligné 



338 339

Localisation 
ouverte

Localisation ouverte 
Eirini Gaitanou et Giorgos Velegrakis

Mots clés : subjectivité politique, mouvement de réfugiés, sens du lieu, solidarité, 
praxis transformatrice

Dans son célèbre article du début des années 1990 intitulé « A 
Global Sense of Place », la géographe féministe Doreen Massey 
a soutenu que l’idée d’un lieu ayant une seule identité « essen-
tielle » fondée sur l’histoire limitée d’un territoire est erronée. Ce 
qui confère à un lieu sa spécificité, c’est le fait qu’il est construit 
« à partir d’une constellation particulière de relations sociales, 
qui se réunissent et se tissent ensemble en un lieu particulier ». 
Cette réidentification radicale du lieu permet de comprendre 
certaines réponses européennes créatives face à l’arrivée de réfu-
giés en provenance de zones de conflits mondiaux. Alors qu’un 
nouveau vocabulaire académique est en train d’émerger pour 
«  le lieu, l’articulation des dimensions locales, interlocales et 
mondiales, et les pratiques socio-spatiales radicales », le terme 
« localisation ouverte » peut décrire de nouvelles expériences de 
construction communautaire, de politique radicale et de proces-
sus de démocratisation.

La crise capitaliste actuelle et les recettes de relance des élites 
ne servent qu’à étendre et normaliser de nouvelles formes de 
répression sociale dans divers contextes géographiques. En 
réponse à cela, depuis 2011, un modèle commun de protestation 
populaire est apparu dans le monde entier, axé sur la démocratie 
radicale et la transparence de la représentation. De plus, des ini-
tiatives de solidarité ont émergé sous la forme de réseaux de lutte 
localisée dans et à travers les espaces urbains. Ces mouvements 
illustrent une culture politique fondée sur la satisfaction des 
besoins matériels quotidiens par la mise en commun au niveau 
local. En cultivant une culture de solidarité créée collectivement 
et non pré-affectée, chaque mouvement donne du contenu à ce 
que David Featherstone (2015) appelle « les géographies dyna-
miques de l’activité politique subalterne et le caractère génératif 
de la lutte politique ». Par ailleurs, le mouvement des réfugiés 
en Europe et dans d’autres pays occidentaux en 2015 nous rap-
pelle que la mobilité, et le contrôle de la mobilité, reflètent et 
renforcent le pouvoir. Les pays occidentaux cherchent à « gérer 

Pour aller plus loin

Association for Kyosei Studies, www.kyosei-gakkai.jp 

Hanazaki, Kohei (2001 [1993]), Aidentiti to kyōsei no tetsugaku, Tokyo : 
Heibonsha. 

Murakami, Yoichiro, Noriko Kawamura et Shin Chiba (dir.) (2005), Toward 
a Peaceable Future: Redefining Peace, Security, and Kyosei from a Multidisci-
plinary Perspective, Pullman : Washington State University Press.

Ozeki, Shuji (2015), Tagenteki kyōsei shakai ga mirai wo hiraku, Tokyo : Agri-
culture and Forestry Statistics Publishing Inc.

Ozeki, Shuji, Yoshio Yaguchi, Sumio Kameyama et Koshin Kimura (dir.) 
(2016), Kyōsei shakai, Tokyo : Norin Tokei Shuppan.

Motoi Fuse est né en 1981 et a obtenu son doctorat à l’université d’agri-
culture et de technologie de Tokyo (tuat) en 2011. Il enseigne à l’univer-
sité de Tokyo ainsi qu’aux universités de Tokyo Kasei et de Musashino, 
au Japon. Il a publié des articles sur la philosophie de l’environnement 
dans le Journal of Environmental Thought and Education, édité au Japon.



340 341

Les localités ouvertes sont des paradigmes de « communautés 
politiques en construction », combinant lutte sociale et poli-
tique, et formant les participants en tant que sujets politiques/
citoyens. Ces formes de lutte proposent une articulation radicale 
des intérêts sociaux et des moyens de les faire valoir. Leur projet 
témoigne d’un nouveau mode de politisation, en exprimant un 
besoin de réappropriation de la participation collective, et de 
création d’espaces publics, de lieux d’expérimentation sociale 
et de contre-institutions alternatives. Ce qui est en jeu ici, c’est 
le besoin d’un « passage au politique » en dehors de ses formes 
d’exercice traditionnelles, avec la politique de rue comme com-
posante forte.

Selon le philosophe français Jacques Rancière (2005), le carac-
tère politique d’un mouvement est lié à la recherche d’espaces 
d’action, de discours et de pensée, dépassant la simple affirma-
tion d’un groupe concret. À cet égard, la sphère publique est 
élargie, le politique est conceptualisé comme une « détermina-
tion active », et les identités comme des « processus politiques 
en cours ». À cet égard, nous pouvons identifier les initiatives de 
solidarité susmentionnées comme des localités ouvertes qui font 
de la politique, et donc de la démocratie, un mode de vie – « un 
art de vivre ». Il s’agit non seulement d’un moyen de transition et 
d’organisation de la société, mais aussi d’une auto-transforma-
tion, d’une démocratisation et d’un apprentissage constants : des 
processus de constitution du peuple en tant que sujet collectif. 
Ce type de militantisme, fortement lié aux pratiques spatiales 
et aux questions et formes d’organisation de la vie quotidienne, 
conduit au développement de processus spécifiques d’unifica-
tion, sans nécessairement induire la construction de nouveaux 
corps sociaux unifiés, mais plutôt en matérialisant un schéma 
d’« unité dans la diversité ». Les liens ne se forment pas simple-
ment sur la base de la solidarité, mais à partir d’intérêts com-
muns, de revendications communes et de mobilisation.

Les récits simplistes romancent ces mouvements et initiatives 
de solidarité, mais ceux-ci comportent de nombreuses tensions, 
limites et complexités. Les localités ouvertes que ces mouve-
ments génèrent doivent être analysées comme des « phénomènes 
en mouvement constant  », qui transforment leurs pratiques, 
leurs méthodologies et leurs relations internes. Cependant, de 
telles initiatives conceptualisent de manière relationnelle, et par-
fois controversée, « un sens radical du lieu », qui devrait toujours 
être ouvert et démocratique.

les flux de réfugiés » et à sécuriser les frontières «  interdites » 
avec des camps de détention militarisés. Pourtant, les réfugiés 
ont un grand besoin d’abri, de sécurité, de solidarité et de lieux 
communs – exactement comme les habitants locaux.

Ces dernières années, plusieurs mouvements populaires ont 
créé des lieux communs pour les réfugiés et les locaux en propo-
sant des logements dignes dans les villes. Les habitants solidaires 
et les réfugiés improvisent des projets d’auto-organisation et des 
centres de solidarité fondés sur les principes de l’antiracisme et 
de l’inclusion, sur le droit à la libre circulation, et sur des condi-
tions de vie décentes et des relations d’égalité. Ils concrétisent 
une conception de la vie quotidienne et de la lutte commune qui 
donne du pouvoir à partir de la base, ce qui conduit finalement 
à la création de localités ouvertes.

De telles initiatives existent depuis longtemps en Italie, en 
Espagne, en Suède, en Allemagne et dans d’autres pays prin-
cipalement européens, mais nous nous limitons ici à deux 
exemples en Grèce. Le premier est City Plaza, un espace d’hé-
bergement et de solidarité qui fonctionne depuis avril 2016 
comme un projet de logement auto-organisé pour les réfu-
giés sans abri dans le centre d’Athènes. City Plaza a émergé 
comme une réponse pratique aux politiques anti-migratoires 
dominantes en Grèce et dans l’Union européenne, tout en se 
développant au cours des derniers mois comme une nouvelle 
localité ouverte fondée sur les principes d’auto-organisation, 
d’autonomie et de solidarité. Le deuxième exemple est le Dis-
pensaire social de solidarité de Thessalonique, qui fonctionne 
depuis décembre 2010 comme un collectif social de soins de 
santé, offrant un traitement médical et pharmaceutique aux 
résidents non assurés. Au départ, il s’agissait d’un groupe 
de militants et de médecins désireux d’apporter un soutien 
sanitaire aux immigrés, mais cela est rapidement devenu un 
espace de soutien sanitaire pour toutes celles et ceux – locaux 
ou immigrés – qui n’avaient pas les moyens d’accéder au sys-
tème national de santé.

De telles initiatives donnent un sens à ce que nous pouvons 
identifier comme une « localisation ouverte », un processus qui 
transforme les localités existantes en lieux ouverts à la solidarité 
sociale et politique. Ces lieux communs encouragent des pra-
tiques socio-spatiales spécifiques qui répondent aux exigences 
de la vie quotidienne, tout en cultivant l’expérimentation sociale, 
la démocratisation, l’auto-organisation et les formes multicultu-
relles de coexistence.



342 343

Logiciel libreLogiciel libre 
Harry Halpin

Mots clés : ordinateurs, logiciel, propriété intellectuelle, communs

Alors que le monde est de plus en plus tissé en un réseau 
dense d’ordinateurs interconnectés, la question centrale de notre 
époque est en train de devenir une question technologique : 
comment maintenir la liberté dans un monde qui est de plus en 
plus dirigé non pas par des humains, mais par des logiciels ? Le 
logiciel libre apporte une réponse à cette question en actualisant 
la notion traditionnelle de liberté, antérieure au numérique, pour 
y inclure la dépendance de l’humanité à l’égard du logiciel. La 
question à laquelle toute forme future de politique doit répondre 
n’est pas seulement la préservation de la liberté humaine, mais 
son expansion via un plus grand contrôle populaire autonome 
de l’infrastructure informatique, par les utilisateurs eux-mêmes.

À l’heure actuelle, les capacités liées à l’Internet sont mono-
polisées par quelques grandes entreprises de la Silicon Valley, 
comme Google, Apple, Facebook et Microsoft. Nos capacités 
cognitives étendues s’exercent par l’intermédiaire de logiciels 
qui sont en fait privatisés. Cela marque un tournant décisif dans 
le capitalisme, le travail numérique sous forme de « programma-
tion » devenant la nouvelle forme hégémonique de travail. Cela 
ne signifie pas que les emplois traditionnels en usine et ceux liés 
à l’extraction des ressources ont été rendus obsolètes – loin de 
là ! Cependant, ce type de travail est soumis à des conditions de 
plus en plus brutales et précaires dans les pays de la « périphé-
rie » et dans les zones d’exclusion des pays du centre. L’absence 
d’investissement dans les logiciels, au profit de la production 
industrielle et de l’extraction des ressources, fait des « pays en 
voie de développement  » de simples rouages fournissant des 
biens à faible marge et une main-d’œuvre bon marché, pendant 
que le capitalisme se réorganise autour des logiciels.

Les logiciels mènent à l’automatisation, au remplacement du 
travail humain par des machines. Le langage qui coordonne 
celles-ci à l’échelle mondiale est le code. L’ordinateur est défini 
comme une machine de Turing universelle, une machine qui est 
infiniment flexible par rapport à d’autres outils spécialisés, car la 
même machine peut être réorganisée pour être plus efficace, ou 

Pour aller plus loin

Dispensaire social de solidarité de Thessalonique, www.kiathess.gr

Refugee Accommodation and Solidarity Space City Plaza, www.facebook.
com/sol2refugeesen 

Featherstone, David (2015), « Thinking the Crisis Politically: Lineages of 
Resistance to NeoLiberalism and the Politics of the Present Conjunc-
ture », Space and Polity, vol. 19, no 1, p. 12-30.

Massey, Doreen (1991), « A Global Sense of Place », Marxism Today, no 38, 
p. 24-29. 

Rancière, Jacques (2005), La Haine de la démocratie, Paris : La Fabrique. 

Eirini Gaitanou est titulaire d’un doctorat en études européennes et inter-
nationales du King’s College de Londres. Ses recherches portent sur les 
mouvements sociaux, la participation politique, la subjectivité politique 
et la conscience, dans une perspective marxiste. En tant que militante, 
elle participe à des débats tant pratiques que théoriques.

Giorgos Velegrakis est un chercheur doctorant en écologie politique au 
département de géographie de l’université Harokopio d’Athènes. Ses 
recherches portent sur l’extractivisme et les mouvements socio-écolo-
giques, les géographies urbaines, ainsi que les débats théoriques sur l’éco-
socialisme, la décroissance et l’écologie politique marxiste.



344 345

License a été une licence et une méthodologie logicielle qui a 
remarquablement réussi. Par exemple, gnu/Linux fait fonction-
ner aujourd’hui une grande partie de l’architecture d’Internet, 
et même Android de Google repose sur un noyau de logiciel 
libre, bien que Google externalise des composants vitaux dans 
son cloud propriétaire.

Le logiciel libre résout des problèmes jusqu’alors insurmon-
tables pour celles et ceux qui recherchent la souveraineté tech-
nologique à l’échelle individuelle et collective. Premièrement, il 
permet aux programmeurs d’établir de nouvelles formes de soli-
darité sociale à travers la programmation collective du code, par 
opposition au développement des logiciels propriétaires qui est 
maintenu dans le silo d’une seule entreprise. Deuxièmement, les 
utilisateurs de logiciels libres peuvent par définition devenir eux-
mêmes des programmeurs, car ils ont la possibilité d’apprendre 
comment programmer et apporter des modifications au code. 
Troisièmement, l’open source est la seule garantie de sécurité, 
car il permet à des experts de contrôler le code. Il n’y a pas de 
frais de licence et les mises à jour de sécurité sont gratuites, ce 
qui empêche de nombreuses cyberattaques. Enfin, bien que le 
code puisse être conservé « in the cloud », c’est-à-dire hébergé sur 
les ordinateurs d’autres personnes, des versions de la General 
Public License, telles que la gpl Affero, peuvent garantir que 
le code source des logiciels qui fonctionnent sur des serveurs 
soit disponible en tant que partie des communs. La General 
Public License est une condition préalable à la décentralisation 
d’Internet et à la remise en cause du pouvoir du capitalisme 
informationnel.

Le logiciel libre est vital pour l’avenir des mouvements sociaux. 
On ne peut pas revenir à une vie préindustrielle, sans logiciels et 
sans ordinateurs. Les ordinateurs sont une formalisation mathé-
matique d’une théorie philosophique abstraite de la causalité 
dans le monde matériel, et ils peuvent donc prendre de nom-
breuses formes, de l’informatique quantique à l’informatique 
biologique, et à l’avenir, espérons-le, des formes qui s’intégre-
ront à l’écologie. Rejeter entièrement l’ordinateur reviendrait – si 
l’on pousse cette logique à l’extrême – à rejeter toute machinerie 
et à condamner l’humanité à une corvée perpétuelle et au pro-
vincialisme – un avenir peu prometteur. Il est tout aussi naïf 
d’imaginer que le capitalisme va se transformer rapidement en 
une utopie socialiste sans travail grâce à la diffusion des ordi-
nateurs. De la diffusion d’Indymedia à la téléphonie mobile de 
Rhizomatica gérée communautairement à Oaxaca, en passant 

reprogrammée pour de nouvelles capacités. Le cœur du capita-
lisme n’est plus l’usine, mais le code.

Et si les gens pouvaient contrôler le code eux-mêmes ? Le 
«  logiciel libre » inscrit quatre libertés fondamentales dans le 
code lui-même :

- la liberté de faire fonctionner le programme comme vous le 
souhaitez, pour n’importe quel usage ;

- la liberté d’étudier le fonctionnement du programme et de 
le modifier pour qu’il effectue vos tâches informatiques comme 
vous le souhaitez ;

- la liberté de redistribuer des copies, donc d’aider les autres ;
- la liberté de distribuer aux autres des copies de vos versions 

modifiées. 
Ces libertés signifient que les gens peuvent contrôler les logi-

ciels pour leurs propres besoins en ayant accès au code source 
– comme le dit la Free Software Foundation, « le free software 
est une question de liberté, pas de prix » (Stallman, 2017). Le 
logiciel libre est un programme politique qui va au-delà de l’open 
source ou de l’open access, bien qu’il offre un accès ouvert au code, 
nécessaire à la liberté.

Le hacker Richard Stallman a inventé le logiciel libre au Mas-
sachussets Institute of Technology (mit), comme un hack dans 
la loi américaine sur le droit d’auteur, constatant que la culture 
de partage des logiciels développée par les hackers était limi-
tée par des entreprises commerciales comme Microsoft. Afin 
de créer une résistance juridiquement contraignante à ces nou-
velles enclosures cognitives, Stallman a conçu la General Public 
License (gpl). Étant donné que le droit d’auteur d’un logiciel 
est attribué par défaut au développeur, celui-ci peut accorder 
une licence à un nombre illimité de personnes et préserver ainsi 
les quatre libertés fondamentales pour la postérité. La General 
Public License requiert que toutes les œuvres dérivées utilisent 
également cette licence, de sorte que les restrictions tradition-
nelles du droit d’auteur se transforment en un copyleft qui exige 
que les quatre libertés soient accordées. D’autres licences open 
source, telles que la licence du mit ou la plupart des licences 
Creative Commons – qui attribuent directement le droit d’au-
teur au domaine public –, n’empêchent pas que des œuvres déri-
vées finissent par faire l’objet d’une appropriation. La General 
Public License permet non seulement de sécuriser une œuvre 
logicielle particulière pour préserver les capacités humaines, 
mais elle fait aussi en sorte que les logiciels mis en commun 
puissent se développer de manière virale. La General Public 



346 347

MéditerranéismeMéditerranéisme 
Onofrio Romano

Mots clés : pensée méridienne, Méditerranée, culture occidentale

L’idée de méditerranéisme identifie la logique historiquement 
et géographiquement spécifique de la vie et de la coexistence 
en Méditerranée et la traduit en un cadre culturel, politique 
et même éthique cohérent. En tant que vision, elle représente 
une alternative systémique ou, plus précisément, elle reprend 
et radicalise les supposées racines « originelles » de l’Occident, 
en les opposant aux dérives perverses de la civilisation occi-
dentale actuelle.

«  Qu’est-ce que la Méditerranée  ?  », demande Braudel 
(1977). « Mille choses à la fois, non pas un paysage, mais d’in-
nombrables paysages, non pas une mer, mais une succession de 
mers, non pas une civilisation, mais des civilisations entassées 
les unes sur les autres. […] Voyager en Méditerranée […], c’est 
rencontrer de très vieilles choses, encore vivantes, qui côtoient 
l’ultramoderne. »

Cette représentation de la réalité méditerranéenne inspire 
immédiatement le méditerranéisme – appelé aussi « pensée 
méridienne » – en tant qu’idéal politique. Elle coïncide avec 
un monde dans lequel il est possible que de multiples cultures 
– même si elles appartiennent à des étapes différentes de la 
civilisation – vivent ensemble en s’imitant, en se chevauchant, 
en s’affectant et en se modifiant mutuellement. Ainsi, avant 
toute identité culturelle ou modèle social spécifique, le médi-
terranéisme fait allusion à la multiplicité comme valeur en soi. 
La coexistence historique accidentelle de multiples modes de 
vie dans un même bassin devient la conception délibérée d’un 
horizon politique de convivialité. L’acceptation et l’apprécia-
tion mutuelles des différences suivent une logique générale par 
laquelle toute culture tente de tirer ce qui lui manque des expé-
riences menées par d’autres cultures. En ce sens, le méridia-
nisme s’oppose à la fois à l’universalisme, comme découverte 
d’une humanité unique au-delà de toute « croûte » culturelle, 
et à la nostalgie communautaire, qui répond aux dérives ano-
miques de l’universalisme par l’enfermement culturel.

par le plan d’infrastructure écologique autonome qui utilise des 
logiciels libres au Rojava, le logiciel libre a aidé discrètement 
les mouvements sociaux pendant des décennies, en fournissant 
les logiciels sous-jacents nécessaires aux luttes. En termes de 
post-développement, ce qu’il faut, c’est une stratégie qui aug-
mente à la fois la liberté individuelle et la liberté collective par 
l’extension technologique des capacités humaines. Comme ces 
capacités dépendent de plus en plus des ordinateurs, le logiciel 
libre fournit une stratégie nécessaire dans la lutte pour retirer les 
logiciels des enclosures – et donner le pouvoir au peuple.

Pour aller plus loin 

Système d’exploitation gnu, www.gnu.org/licenses 

Gandy, Robin (1995 [1988]), « The Confluence of Ideas in 1936 », dans 
Rolf Herken (dir.), The Universal Turing Machine: A Half-Century Survey, 
Vienne : Springer-Verlag.

Levy, Steven (2013 [1984]), L’Éthique des hackers, Paris : Globe.

Moglen, Eben (1999), « Anarchism Triumphant: Free Software and the 
Death of Copyright », First Monday, vol. 4, no 8.

Stallman, Richard (2017), « Qu’est-ce que le logiciel libre ? », www.gnu.org/
philosophy/free-sw.html 

Harry Halpin est chercheur au mit Sociotechnical Systems Research Cen-
ter et a été coordinateur de projet à l’Institut national de recherche en 
sciences et technologies du numérique à Paris. Il a auparavant travaillé 
pour le w3c sur les normes de sécurité, avant de démissionner en raison 
des problèmes liés au Digital Rights Management (drm). Il est l’auteur 
de Social Semantics: The Search for Meaning on the Web (Springer, 2013) 
et a dirigé l’ouvrage Philosophical Engineering: Toward a Philosophy of the 
Web (Wiley, 2013). 



348 349

d’arrogance. Afin de tenir en échec toute forme de radicalisa-
tion, nous devons tirer les leçons de l’expérience historique de 
la cohabitation en Méditerranée. Celle-ci abrite trois religions 
monothéistes et de multiples cultures appartenant à trois conti-
nents différents. Le personnage homérique d’Ulysse devient 
le modèle anthropologique de référence du méridianisme : au 
cours de son incroyable circumnavigation de la Méditerranée, 
avec ses multiples mondes, Ulysse ne perd jamais la nostalgie 
de la maison, où il revient finalement. Le nostos (retour) est 
ainsi mis en évidence comme la vertu clé. Le désir de rencon-
trer l’Autre est concilié avec l’amour de la patrie.

Le méditerranéisme est né dans un contexte universitaire. Il 
s’est principalement répandu à travers les débats culturels en 
Europe du Sud, notamment en Italie et en France. L’ouvrage 
collectif intitulé L’alternativa mediterranea (Cassano et Zolo, 
2007) représente une tentative de donner à la nouvelle koinè 
(langue commune) une forme cognitive et politique accomplie, 
en réunissant dans ce débat d’éminents intellectuels des deux 
rives du bassin méditerranéen.

Le méridianisme ne s’est pas traduit par un mouvement 
politique spécifique, mais il a sûrement inspiré de nombreuses 
expériences de coopération sociale et culturelle entre différentes 
expressions de la société civile dans les pays méditerranéens. 
Une conséquence politique considérable du méditerranéisme 
peut être observée dans le Mezzogiorno italien, où il a complè-
tement reformulé la question du « retard de développement » 
du Sud, inspirant une sorte de renaissance civique, qui s’est 
traduite par de nombreuses expériences de gouvernement local 
au cours des dernières décennies.

Le méridianisme est aujourd’hui en crise. La résurgence des 
conflits et des turbulences en Méditerranée, après le Printemps 
arabe, a affecté la possibilité de reconnaître la région comme 
une source d’inspiration pour les alternatives sociales. En outre, 
les principes fondamentaux du méditerranéisme se sont révélés 
inefficaces pour concevoir de véritables alternatives politiques à 
la modernité occidentale. Néanmoins, l’espoir n’est pas perdu : 
l’incapacité des pays méditerranéens à répondre aux normes 
actuelles d’efficacité économique – ils ne peuvent être compé-
titifs ni sur le plan de l’innovation technologique, ni sur celui 
du coût de la main-d’œuvre pour des raisons structurelles – fait 
d’eux un lieu propice à l’expérimentation d’économies « décon-
nectées » et autosuffisantes.

Alors que la région méditerranéenne a été un sujet constant 
d’investigation et de réflexion pour les chercheuses et cher-
cheurs en sciences sociales –  historiens, anthropologues, 
économistes, sociologues –, le méditerranéisme a atteint sa 
formulation la plus aboutie et systématique au milieu des 
années 1990, grâce au philosophe et sociologue italien Franco 
Cassano (1996). Conçu dans le climat culturel du postmoder-
nisme, du postcolonialisme et de l’anti-utilitarisme, son livre 
Il pensiero meridiano est particulièrement inspiré de la critique 
de l’occidentalisation du monde proposée par Serge Latouche. 
Selon Cassano, la configuration physico-géographique de la 
Méditerranée s’incarne dans son étymologie de « médiation 
des terres  » et dans l’idée du méridianisme. Se joue ici une 
complicité particulière entre terre et mer. La mer est une pré-
sence constante pour les gens qui vivent autour de la Méditer-
ranée, lesquels sont en même temps conscients qu’au-delà de 
la mer, ils trouveront d’autres terres, d’autres gens, d’autres 
cultures et d’autres modes de vie. La terre devient une méta-
phore générale de l’identité et de l’enracinement ; la mer, quant 
à elle, devient une métaphore de l’émancipation, de la liberté, 
de l’évasion de soi et de l’ouverture à l’autre. Chacune, par 
elle-même, court des risques. La terre, sans la présence de la 
mer, connaîtra l’enfermement identitaire, le rejet de l’autre 
et le despotisme. Cependant, choisir uniquement la mer peut 
vouloir dire s’exposer au vide de l’océan, où toutes les significa-
tions sont effacées, et toutes les différences aplaties et réduites 
à une abstraction universaliste, relevant du domaine exclusif 
de la technique.

Ces deux tendances se retrouvent dans les biographies de 
Heidegger et de Nietzsche. Contre ces deux dérives spéculaires, 
le méditerranéisme se rattache à la phronesis, ou « sagesse de la 
mesure » – en tant qu’attitude culturelle permettant la coexis-
tence de l’enracinement et de l’émancipation, du sentiment 
d’appartenance et de la liberté, de la tradition et de la moder-
nité, du sens et de la sensibilité. Il s’agit d’une mesure sans 
pacification, qui n’aspire pas à une synthèse, selon la tradition 
rhétorique grecque des dissoi logoi, c’est-à-dire des « discours 
divergents  » qui ne se fondent jamais dans l’unicité du logos 
moderne ou du discours rationnel.

Le méridianisme interprète la propagation de la radicalisa-
tion religieuse observée à notre époque comme une réaction au 
fondamentalisme occidental de la croissance et de la moder-
nisation – une forme d’hybris, de démonstration de pouvoir et 



350 351

MinobimaatisiiwinMinobimaatisiiwin 
Deborah McGregor

Mots clés : bien-être, santé, vie bonne, cultures anichinabée et crie, droits de la 
Terre

« Minobimaatisiiwin » [m’nobi-mah-t’si-win], connu dans divers 
dialectes comme miyupimaatisiiun, bimaadiziiwin, pimatisiwin, 
mnaadmodzawin et mino-pimatisiwin, est un concept ancré dans 
les cultures anichinabée et crie, qui transmet l’idée de « vivre 
une vie bonne » ou de vivre dans un « état total de bien-être » 
(King, 2013). Bien que cette pratique du « bien-vivre » existe 
depuis des milliers d’années, sa pérennité a été compromise par 
les forces dévastatrices de l’oppression coloniale et de la mon-
dialisation qui ont miné la vie des autochtones en Amérique 
du Nord de toutes les manières imaginables. Au cours des der-
nières décennies, le minobimaatisiiwin est apparu dans le cadre 
d’une revitalisation des systèmes de soin autochtones. Cette 
réémergence manifeste une résistance directe aux pressions 
continues émanant des forces susmentionnées. La militante 
anichinabée Winona LaDuke (1997) a introduit le concept 
dans le discours écologique, en réponse au colonialisme, au 
racisme et à l’injustice dans le domaine de l’environnement.

Le minobimaatisiiwin s’inscrit dans une vision holistique du 
monde et implique donc de vivre dans le respect et la réci-
procité avec l’ensemble de la création, aux niveaux individuel 
et collectif. Ainsi, il n’est pas possible d’atteindre le minobi-
maatisiiwin sans des relations équilibrées et harmonieuses avec 
les autres êtres. Des relations réciproques sont nécessaires 
non seulement entre les personnes, mais aussi avec tous les 
autres « parents » – animaux, plantes, roches, eau, esprits, êtres 
célestes tels que la lune, le soleil et les étoiles, ancêtres et celles 
et ceux à venir. En même temps, tous les autres êtres et entités 
doivent atteindre le minobimaatisiiwin pour être également en 
bonne santé. L’objectif global de maintenir la vie pour toute la 
création est une entreprise « mutuelle ».

La vision des ancêtres était que leurs descendants vivraient 
selon le minobimaatisiiwin et que, ce faisant, ils et elles établi-
raient des relations d’amour et de bienveillance avec la Terre et 
les autres êtres. Leurs décisions étaient fondées sur la nécessité 

Pour aller plus loin 

Il Militante ignoto, www.facebook.com/ilmilitanteignoto 

Jura Gentium, www.juragentium.eu

Braudel, Fernand (1977), La Méditerranée : l’espace et l’histoire, Paris : Arts 
et métiers graphiques.

Cassano, Franco (1996), Il pensiero meridiano, Rome et Bari : Laterza.

Cassano, Franco et Danilo Zolo (dir.) (2007), L’alternativa mediterranea, 
Milano : Feltrinelli.

Onofrio Romano est maître de conférences en sociologie au département 
des sciences politiques de l’université de Bari, en Italie. Ses domaines de 
recherche incluent la théorie sociale, la modernité et la postmodernité, la 
Méditerranée, la décroissance et l’anti-utilitarisme. Il est notamment l’au-
teur de The Sociology of Knowledge in a Time of Crisis (Routledge, 2014).



352 353

du windigo. Le windigo est un être cannibale qui est condamné 
à une faim immense qui ne peut jamais être satisfaite, quelle 
que soit la quantité de ce qu’il consomme. Le windigo erre sur 
la Terre, détruisant tout ce qu’il trouve sur son passage, dans 
une quête de satisfaction atroce et sans fin. Son exemple nous 
rappelle que nous pouvons choisir la voie du minobimaatisiiwin 
ou bien celle du windigo, qui entraînera à terme la destruction 
de toute vie.

Les sociétés dominantes pourraient, comme l’ont fait d’in-
nombrables générations d’Anichinabés, tirer elles aussi des 
leçons de l’histoire du windigo, sur les conséquences du renon-
cement au minobimaatisiiwin. La crise sociale, économique et 
environnementale dans laquelle est plongée la société mondiale 
résulte d’un profond manque de respect pour la Terre et pour 
l’exigence de réciprocité dans les relations avec l’ensemble de 
la création. Le minobimaatisiiwin, en tant qu’ensemble d’obli-
gations et de responsabilités envers la Terre vivante, remet 
directement en question le paradigme néolibéral dominant 
qui considère la nature comme une propriété et une ressource 
à exploiter.

Le minobimaatisiiwin offre une alternative réelle et éprou-
vée. Les nations autochtones du monde entier ont dénoncé un 
ordre économique mondial qui perpétue l’iniquité, l’injustice 
et l’exploitation. Une résistance croissante à cet ordre mon-
dial s’est récemment exprimée en Amérique du Nord par des 
actions telles que le mouvement Idle No More et la protesta-
tion contre le Dakota Access Pipeline. Dans le même temps, 
d’anciennes idéologies autochtones, exprimées dans des décla-
rations internationales sur l’environnement, telles que la Décla-
ration universelle des droits de la Terre-Mère, redéfinissent la 
« soutenabilité » comme le fait de « bien vivre avec la Terre », 
d’une manière mutuellement bénéfique.

Le minobimaatisiiwin, ainsi que d’autres conceptions autoch-
tones similaires, offre un paradigme vieux de plusieurs siècles 
mais radical, dans un monde de capitalisme industriel impla-
cable. Les peuples autochtones ont mis en place des systèmes 
politiques, juridiques et de gouvernance fondés sur ce para-
digme depuis d’innombrables générations. On peut donc affir-
mer que l’objectif ultime de l’autonomie et de la souveraineté 
des peuples autochtones est de parvenir au minobimaatisiiwin 
pour toutes et pour tous.

d’assurer le bien-être des générations futures et de toute la 
création. Le concept de « vie bonne », ou « bien-vivre », est guidé 
par les sept enseignements originaux – sagesse, amour, respect, 
courage, honnêteté, humilité et vérité – pour assurer des rela-
tions équilibrées entre les personnes et avec toute la création. Il 
n’est pas possible de « vivre bien » si la Terre continue à souffrir. 
Dans cette théorie et cette pratique des relations, l’humanité 
est obligée de prendre soin de ses parents, tout comme ces 
derniers sont obligés de prendre soin de nous, par réciprocité. 
Le minobimaatisiiwin exige que l’on agisse de manière soute-
nable  : assumer la responsabilité de toute la création et être 
spirituellement connecté à elle, tout le temps.

Ce mode de vie était soutenu par des systèmes de connais-
sances, des principes et des lois autochtones qui garantissaient 
que les activités des gens affirmeraient la vie, plutôt que de la 
dénigrer ou de la détruire. Les lois autochtones, fondées sur 
des modes de vie harmonieux, reconnaissent les « droits de la 
Terre » par le biais d’un pacte de devoirs, d’obligations et de 
responsabilités (McGregor, 2015). La loi anichinabée exige 
que les personnes coopèrent avec tous les êtres de la création. 
Elle est conçue pour permettre de bonnes relations et, en fin 
de compte, pour que chaque être vivant atteigne le minobimaa-
tisiiwin. Elle se rapporte aux relations entre les êtres humains 
ainsi qu’aux responsabilités considérables de la coexistence 
avec les membres des autres ordres (King, 2013 : 5). En outre, 
le minobimaatisiiwin reconnaît que d’autres êtres ou entités ont 
leurs propres lois, qui doivent être respectées pour assurer des 
relations harmonieuses avec la création. Ce sont des lois natu-
relles. L’adoption et la mise en œuvre des lois naturelles exigent 
une vaste connaissance de l’environnement et de son fonction-
nement pour assurer la survie de toutes et de tous.

À l’heure actuelle, la Terre est continuellement traitée d’une 
manière diamétralement opposée à la philosophie et à la mise 
en œuvre du minobimaatisiiwin. Dans l’ontologie anichinabée, 
tous les éléments de la création sont imprégnés d’esprit et d’ac-
tion, y compris, par exemple, les formes de vie non humaines, 
les rochers, les montagnes, l’eau et la Terre elle-même. Les 
sociétés dominantes transforment ces mêmes entités en mar-
chandises, les exploitant en tant que ressources et les reconcep-
tualisant en tant que capital.

Dans la tradition anichinabée, la compréhension de la néces-
sité d’éviter une culture de marchandisation, de consommation 
et de destruction de la planète est guidée par les enseignements 



354 355

Monnaies 
alternatives

Monnaies alternatives 
Peter North

Mots clés : monnaies alternatives, localisation, initiatives de transition

Les monnaies communautaires, alternatives ou complémen-
taires90 sont des formes d’argent créées par des acteurs non 
étatiques, comme alternatives et remèdes aux pathologies iden-
tifiées de la monnaie générée par les États et du développement 
axé sur la croissance.

Quatre types de monnaies alternatives peuvent être identifiés. 
Les systèmes d’échange locaux (sel) mettent en œuvre des mon-
naies locales appelées « dollars verts », ou désignées par un nom 
ayant une signification locale (comme « bobbins » à Manchester, 
au Royaume-Uni). Les crédits des sel peuvent être évalués en 
fonction de la monnaie nationale ou selon un taux horaire, ou 
bien par un mélange des deux. Ils n’ont pas de forme physique : 
les utilisatrices et utilisateurs sont mis en relation par le biais 
d’un annuaire et se paient par un chèque libellé en unités de sel, 
dont la valeur repose sur leur engagement personnel à gagner 
suffisamment de crédits pour rembourser cette dette dans l’ave-
nir. Le solde des comptes est conservé sur un ordinateur.

Nombreuses sont les personnes qui critiquent tout alignement 
des monnaies alternatives sur l’argent créé par l’État, au motif 
que cela reproduit les pathologies du capitalisme. Au lieu de 
cela, elles préconisent une monnaie libellée en temps, de sorte 
que les banquiers ne soient pas payés plus que les agents d’en-
tretien. 

Les utilisateurs et utilisatrices des banques de temps s’en-
traident et tiennent les comptes avec un crédit de temps électro-
nique, chaque unité de crédit étant fixée à une heure, quel que 
soit le travail effectué. Les « heures » sont des monnaies locales 
libellées en temps qui peuvent être utilisées aussi facilement 

90. La diversité des monnaies alternatives existantes dans le monde est consignée 
par le Complementary Currency Resource Center (www.complementarycur-
rency.org). Une autre bonne source concernant la recherche récente sur les 
monnaies alternatives est le International Journal of Community Currency Research, 
en ligne et en accès libre (www.ijccsr.net). ndt : Voir également Pierre Alary, 
Jérôme Blanc, Ludovic Desmedt et Bruno Théret (2016), Théories françaises de 
la monnaie, Paris : Presses universitaires de France. 

Pour aller plus loin 

Bell, Nicole (2013), « “Anishinaabe Bimaadiziwin”: Living Spiritually with 
Respect, Relationship, Reciprocity, and Responsibility », dans Andrejs 
Kulnieks, Dan Roronhiakewen Longboat et Kelly Young (dir.), Contem-
porary Studies in Environmental and Indigenous Pedagogies: A Curricula of 
Stories and Place, Rotterdam : Sense Publishers.

Hart, Michael Anthony (2002), Seeking Mino-Pimatisiwin: An Aboriginal 
Approach to Helping, Black Point : Fernwood Publishing.

Kimmerer, Robin Wall (2013), Braiding Sweetgrass: Indigenous Wisdom, 
Scientific Knowledge, and the Teachings of Plants, Minneapolis : Milkweed 
Editions.

King, Cecil O. (2013), Balancing Two Worlds: Jean-Baptiste Assiginack and the 
Odawa Nation, 1768-1866, Saskatoon : Dr. Cecil King.

LaDuke, Winona (1997), « Voices from White Earth: Gaa-waabaabigani-
kaag », dans Hildegarde Hannum (dir.), People, Land, and Community, 
New Haven : Yale University Press.

McGregor, Deborah (2015), «  Indigenous Women, Water Justice and 
Zaagidowin (Love) », Canadian Woman Studies, vol. 30, nos 2-3, p. 71-78.

Deborah McGregor est d’origine anichinabée. Elle est maîtresse de 
conférences à l’Osgoode Hall Law School et à la faculté d’études envi-
ronnementales de l’université de York. Elle est actuellement titulaire 
d’une chaire de recherche du Canada sur la justice environnementale 
autochtone. Ses recherches portent sur les systèmes de connaissances 
autochtones, la gouvernance de l’eau et de l’environnement, la justice 
environnementale, la gestion des politiques forestières et la souveraineté 
alimentaire des autochtones.



356 357

les monnaies alternatives seraient plus largement disponibles 
que les monnaies émises par l’État, générant ainsi une demande 
locale (North, 2005). Ensuite, les monnaies alternatives seraient 
disponibles dans les quantités nécessaires pour répondre aux 
besoins de celles et ceux qui les ont créées, indépendamment 
de la disponibilité d’argent préexistante. Enfin, étant donné que 
les services quotidiens comme le baby-sitting, le jardinage, etc., 
étaient largement disponibles dans les réseaux de monnaies 
alternatives (à la différence des services professionnels haute-
ment rémunérés), ces dernières pouvaient donner une valeur 
au travail effectué par celles et ceux que le marché capitaliste 
ne valorise pas. En conséquence, en rendant un argent de cré-
dit personnel largement disponible à toute personne prête à 
accepter la valeur de réciprocité des réseaux, les défenseurs des 
monnaies alternatives ont affirmé qu’ils avaient créé un méca-
nisme de changement social qui donnerait naissance à une éco-
nomie soutenable, conviviale et localisée, accordant la priorité 
aux besoins des personnes plutôt qu’à l’achat de « choses », à 
la maximisation du pib ou à l’accumulation d’argent pour son 
propre intérêt.

Ces modèles fonctionnaient assez bien si ce que les gens 
voulaient s’acheter entre eux pouvait être produit à partir de 
ressources que les membres possédaient ou contrôlaient. Ces 
initiatives allaient au-delà de ce que Marx avait décrit comme 
la « coopération naine » des socialistes utopiques du 19e siècle, 
mais elles ne répondaient souvent pas aux besoins fondamen-
taux – nourriture, logement, énergie – ou aux désirs plus com-
plexes générés par le système capitaliste. Les organisateurs 
avaient du mal à tenir les comptes et ils auraient été dépassés en 
cas de crise économique, si des millions de personnes s’étaient 
mises à utiliser ces monnaies. C’est pourquoi les défenseurs des 
monnaies alternatives ont commencé à émettre des monnaies 
locales en papier, appelées « hours » aux États-Unis, « créditos » 
en Argentine ou « monnaies de transition » au Royaume-Uni, 
éliminant ainsi toute nécessité de tenir les comptes. L’attention 
portée à l’apparence des billets permettait que ceux-ci soient 
davantage susceptibles d’être pris au sérieux par les acteurs 
du marché conventionnel. Mais contrairement aux systèmes 
d’échange locaux et aux banques de temps, ces monnaies ne 
constituaient pas de crédit personnel et n’étaient donc pas un 
« nouvel argent ». La question était ensuite celle-ci : pourquoi 
les usagers changeraient-ils leur argent étatique « universel » en 
une monnaie à circulation locale ne pouvant être utilisée pour 

que de l’argent liquide, sans qu’il soit nécessaire de tenir des 
registres centraux. Après la crise financière qui a frappé l’Ar-
gentine en 2001, des millions de personnes se sont soutenues 
mutuellement en utilisant des monnaies papier créées par la 
communauté et libellées en « crédits », sans lien avec la monnaie 
nationale ou le temps.

Les militantes et militants désireux d’éviter un changement 
climatique dramatique et l’épuisement des ressources ont déve-
loppé des « monnaies de transition » – par exemple, les pounds de 
Totnes, Lewes ou Stroud. Il s’agit de monnaies papier circulant 
localement, qui sont libellées en unités alignées sur la monnaie 
nationale et garanties à celle-ci. Enfin, le développement des pc 
et des smartphones a conduit à des expériences de monnaies 
électroniques telles que le Bitcoin et le FairCoin. Dans le monde 
entier, on peut trouver une variété déconcertante de monnaies 
alternatives (North, 2010).

Il existe une longue histoire de contestation de la monnaie 
(North, 2007). À l’aube du capitalisme, au Royaume-Uni, le 
socialiste utopique Robert Owen préconisait et expérimentait 
les billets de travail, tout comme les communautés anarchistes 
du 19e siècle aux États-Unis. Dans les années 1880 et 1890, 
les populistes états-uniens se sont organisés pour une émission 
de monnaie d’argent plus libérale, en conflit avec les intérêts 
bancaires qui défendaient l’étalon-or pour imposer la discipline 
du travail, souvent de manière violente. Dans les années 1930, 
les autorités locales des États-Unis, de l’Allemagne pré-na-
zie, de la Suisse, de l’Autriche et de l’Espagne révolutionnaire 
ont émis leur propre monnaie papier. Le Swiss Business Ring 
existe encore aujourd’hui et met en relation les propriétaires de 
petites entreprises. La technologie de l’information, largement 
disponible, a catalysé la création de monnaies alternatives par 
des groupes non étatiques à des niveaux sans précédent (par 
exemple, le bangla-pesa au Kenya).

La première vague de systèmes d’échange locaux et de 
banques du temps a été lancée par des militants et des mili-
tantes écologistes dans les pays anglo-saxons – des personnes 
qui étaient profondément conscientes de la non-soutenabilité du 
capitalisme mondial. Ils et elles soutenaient que pour survivre 
aux crises régulières du capitalisme, il fallait créer une diversité 
de monnaies locales, de sorte que si une forme de monnaie 
– généralement créée par l’État – n’était pas disponible, d’autres 
le seraient. Étant créées par les utilisateurs eux-mêmes et garan-
ties par leur engagement à rembourser cette monnaie à l’avenir, 



358 359

Mouvement 
altermondialiste

Mouvement 
altermondialiste 

Geoffrey Pleyers

Mots clés : Forum social mondial, militantisme préfiguratif, contre-expertise, 
mouvements sociaux

Le soulèvement du mouvement autochtone zapatiste contre 
le gouvernement mexicain et l’Accord de libre-échange 
nord-américain, le 1er  janvier  1994, symbolise la naissance 
de l’« altermondialisation », ou « mouvement pour la justice 
mondiale ». La Vía Campesina, qui réunit désormais plus de 
200 millions de petits agriculteurs dans le monde, avait été 
fondée trois mois plus tôt. De manière inattendue, les peuples 
autochtones et les petits paysans sont devenus les chefs de 
file du mouvement mondial qui dénonce l’ordre néolibéral et 
explore ou renouvelle les voies de l’émancipation.

Alors que la mondialisation était perçue comme la fin du 
soviétisme du « second monde91 » et comme la « victoire finale » 
de la « démocratie de marché » de l’Occident, le mouvement 
altermondialiste indique plutôt la fin du « tiers-monde » tel qu’il 
était compris au 20e siècle et l’ascension du Sud global parmi 
les mouvements progressistes. Il est significatif que le début 
du mouvement, ses principales rencontres, les forums sociaux 
mondiaux et les étapes majeures de son « tournant écologique » 
aient eu lieu principalement dans le Sud global. La « rencontre 
transformatrice » entre les militants du Nord et les luttes, les 
militants, les épistémologies et les cosmovisiones du Sud est l’es-
sence constitutive et l’objectif du mouvement altermondialiste, 
mais elle représente aussi les racines des luttes, des pratiques 
et des épistémologies d’émancipation au 21e siècle. Les mobi-
lisations locales et nationales ont marqué la première période 
du mouvement altermondialiste. Mais sa dimension interna-
tionale est apparue de plus en plus clairement, notamment lors 
de mobilisations autour d’événements mondiaux, telles que 
la manifestation de 1999 contre le Sommet du millénaire de  

91. ndt : L’expression « second monde » désigne initialement les pays de l’ancien 
bloc communiste à économie socialiste.

les besoins de la vie quotidienne qu’à la condition de partager 
les valeurs du réseau ? En conséquence, les réseaux restaient 
modestes, limités aux usagers les plus fervents.

Les monnaies alternatives sont-elles radicales, ou sont-elles 
des solutions factices ? Tout dépend des cas de figure. D’un 
côté, on suppose qu’elles soutiennent les commerces possédés 
localement et que ceux-ci ont une valeur en eux-mêmes. On 
a tendance à croire que l’existence d’une monnaie alternative 
génère davantage de production locale et des façons plus convi-
viales de créer des économies plus situées. D’un autre côté, les 
monnaies de transition et les monnaies électroniques ont été 
promues par des intérêts commerciaux locaux, qui les voient 
comme un moyen de soutenir les formes d’activité économique 
qui sont possédées localement, mais qui, peut-être, sont par ail-
leurs non soutenables – par exemple, une épicerie locale dont 
aucune des marchandises n’est produite localement. Ces projets 
peuvent encore exclure celles et ceux qui n’ont pas beaucoup 
d’argent ordinaire. Ainsi, la mesure dans laquelle les monnaies 
alternatives vont au-delà d’une simple vision du post-dévelop-
pement, pour en devenir une mise en acte, reste inconnue –  
« travail en cours ».

Pour aller plus loin

North, Peter (2005), « Scaling Alternative Economic Practices? Some Les-
sons from Alternative Currencies », Transactions of the Institute of British 
Geographers, vol. 30, no 2, p. 221-233.

North, Peter (2007), Money and Liberation: The Micropolitics of Alternative 
Currency Movements, Minneapolis : University of Minnesota Press.

North, Peter (2010), Local Money: How to Make It Happen in Your Commu-
nity, Totnes : Green Books.

Peter North est maître de conférences en économies alternatives au dépar-
tement de géographie et d’aménagement de l’université de Liverpool, 
au Royaume-Uni. Ses recherches portent sur les économies sociales et 
solidaires en tant qu’outils permettant de construire et de repenser des 
géographies alternatives de l’argent, de l’entrepreneuriat et des moyens 
de subsistance. Ces travaux s’inscrivent dans le cadre d’un projet visant à 
élaborer des stratégies de développement économique local, compte tenu 
de la limitation des ressources, du changement climatique dramatique et 
de la crise économique.



360 361

Ces militants et militantes considèrent que le défi majeur 
porte sur la manière dont l’économie est liée aux normes 
sociales, culturelles, environnementales et politiques. Suivant 
un concept de changement social plutôt descendant, ces mili-
tants exhortent les décideurs politiques et les institutions inter-
nationales à réguler l’économie sous le contrôle d’experts et 
de citoyens engagés. S’appuyant sur des preuves scientifiques 
claires, des campagnes efficaces et la mobilisation des citoyens, 
les altermondialistes ont réussi à sensibiliser l’opinion publique 
et à susciter des actions politiques sur des problèmes mon-
diaux majeurs, tels que le réchauffement climatique et l’éva-
sion fiscale. Cependant, l’augmentation des émissions de gaz 
à effet de serre en dépit des rapports scientifiques exhortant 
les gouvernements à lutter contre le changement climatique, 
ainsi que la force persistante des politiques néolibérales qui 
ont perdu toute légitimité scientifique montrent également 
les limites des arguments scientifiques clairs pour favoriser le 
changement mondial.

La voie de la subjectivité  : le militantisme préfiguratif. Plutôt 
que d’attendre que les décideurs politiques résolvent leurs 
problèmes, cette deuxième tendance opte pour une concep-
tion ascendante du changement social. Le « nouveau monde » 
commence par soi-même et à l’échelle locale. Cette ligne direc-
trice réside dans la cohérence entre les pratiques et les valeurs 
(démocratie, participation, soutenabilité, égalité des sexes, 
etc.) de chacun et chacune. Les communautés autochtones et 
rurales, les mouvements autonomes, les centres sociaux ou les 
mouvements Occupy cherchent tous à créer des « espaces d’ex-
périence », entendus comme « des espaces autonomes éloignés 
de la société capitaliste, qui permettent aux acteurs de vivre 
selon leurs propres principes, de nouer des relations sociales 
solides et conviviales et d’exprimer leur subjectivité et leur 
créativité ». Les pratiques concrètes de la vie quotidienne sont 
significatives bien au-delà de l’échelle locale, car elles remettent 
en cause le mode de vie capitaliste en s’opposant à l’emprise 
d’une culture consumériste. Le militantisme est donc « préfi-
guratif » – il préfigure dans des actions concrètes les éléments 
d’un monde soutenable et plus démocratique. Le militantisme 
est également « performatif » – l’« autre monde » commence ici 
et maintenant, dans des pratiques concrètes et locales.

Des alliances avec des gouvernements progressistes. Une composante 
plus classique du mouvement croit que le changement social 
se produit par l’alliance entre les gouvernements nationaux 

l’Organisation mondiale du commerce, à Seattle, aux États-
Unis. Des intellectuels engagés ont également joué un rôle 
majeur dans la sensibilisation du public aux conséquences 
sociales du libre-échange et dans la mise en question du consen-
sus hégémonique de Washington. Le mouvement a pris de l’am-
pleur avec les manifestations contre les accords de libre-échange 
et les Forums sociaux mondiaux organisés depuis 2001. Ces 
derniers ont rassemblé jusqu’à 120 000 (Mumbai, 2004) et 
170 000 (Porto Alegre, 2005) militantes et militants qui ont 
partagé des idées et des expériences, montrant qu’« un autre 
monde est possible ». Depuis 2011, une nouvelle vague mon-
diale de mobilisations sur tous les continents a prolongé les 
mouvements altermondialistes, notamment en dénonçant les 
politiques d’austérité, la montée des inégalités et la collusion 
entre les élites politiques, économiques et médiatiques.

Les altermondialistes pointent du doigt la spéculation finan-
cière, les paradis fiscaux et la concentration des ressources 
entre les mains des super-riches comme la principale cause 
des dommages sociaux et écologiques. Depuis ses débuts, le 
mouvement altermondialiste s’est également mobilisé contre 
l’extrême droite, le nationalisme et les guerres de frontières, et 
en faveur des migrants. Les questions environnementales ont 
fait l’objet d’une attention croissante au sein du mouvement. 
Les militants pour la justice mondiale et les écologistes se sont 
réunis au sein du Climate Justice Network, un réseau fondé 
en 2007 à Bali, en Indonésie. Ils et elles ont déclaré que pour 
éviter le réchauffement climatique, il fallait des changements 
structurels dans l’économie capitaliste et le système politique 
actuels.

Contre l’idée dominante selon laquelle «  il n’y a pas d’al-
ternative » aux politiques néolibérales, les militants altermon-
dialistes affirment que les citoyens ordinaires peuvent avoir 
un effet sur les politiques locales, nationales et mondiales. Ils 
s’appuient sur les trois cultures de militantisme suivantes.

La voie de la raison  : la contre-expertise des citoyens et des 
citoyennes. Dans la « voie de la raison », les altermondialistes 
considèrent qu’un monde plus juste exige que les citoyens s’en-
gagent dans les débats sur les questions mondiales. Il est mon-
tré que les politiques néolibérales sont socialement injustes, 
antidémocratiques, scientifiquement irrationnelles et écono-
miquement inefficaces. Les altermondialistes développent des 
politiques alternatives et « plus rationnelles », orientées vers le 
bien commun.



362 363

Pour aller plus loin 

Holloway, John (2008 [2002]), Changer le monde sans prendre le pouvoir : le 
sens de la révolution aujourd’hui, Paris et Montréal : Syllepse et Lux. 

Juris, Jeffrey S. (2008), Networking Futures: The Movements Against Corporate 
Globalization, Durham (États-Unis) : Duke University Press.

Pleyers, Geoffrey (2010), Alter-Globalization: Becoming Actors in a Global 
Age, Cambridge (Royaume-Uni) : Polity Press.

Sen, Jai, Anita Anand, Arturo Escobar et Peter Waterman (dir.) (2004), 
World Social Forum: Challenging Empires, New Delhi : Viveka Foundation.

Smith, Jackie (2008), Social Movements for Global Democracy, Baltimore : 
Johns Hopkins University Press.

Geoffrey Pleyers est chercheur au Fonds de la recherche scientifique et 
professeur à l’université de Louvain, en Belgique. Il est président du 
Research Committee 47 (Social Movements) de l’Association internatio-
nale de sociologie. Il est l’auteur de Alter-Globalization: Becoming Actors in 
a Global Age. Ses recherches portent sur les mouvements environnemen-
taux, la consommation critique et les mouvements sociaux en Europe et 
en Amérique latine. 

progressistes et les mouvements populaires. En 2005, les leaders 
progressistes et les mouvements ont réussi à stopper les accords de 
libre-échange des Amériques. Les alliances entre les mouvements 
populaires et les gouvernements progressistes ont inscrit le 
concept de buen vivir dans la Constitution équatorienne, et le 
président bolivien Evo Morales a même emprunté le répertoire 
du Forum social pour organiser la Conférence mondiale des 
peuples sur le changement climatique à Cochabamba en 2010. 
Quelques années plus tard, les gouvernements progressistes 
latino-américains ont toutefois laissé les militantes et militants 
altermondialistes déçus, notamment sur les fronts socio-
économique et environnemental.

Sur d’autres continents, les mouvements Occupy et « post-
2011 » ont pris leurs distances avec les partis politiques et ont 
instauré une démocratie participative sur les places publiques, 
dénonçant la collusion des élites politiques, médiatiques et éco-
nomiques. Après 2013, certains militants ont choisi de lancer 
de nouveaux partis ou de combiner la politique des partis avec 
un militantisme plus horizontal.

Dans l’ensemble, cependant, la relation entre les mouve-
ments et les gouvernements est de plus en plus marquée par la 
répression, ce qui suggère que le recours à la force est souvent 
le seul moyen de mettre en œuvre le développement néolibéral 
et extractiviste.

Prises ensemble, ces trois cultures de militantisme offrent 
des lignes directrices concrètes pour une approche mondiale et 
multidimensionnelle du changement social, mais aussi pour des 
processus plus soutenables permettant de satisfaire les besoins 
des êtres humains et d’assurer leur bien-être –  tout cela en 
reconnaissant simultanément les rôles clés que doivent jouer les 
communautés locales et les acteurs de terrain, le militantisme 
citoyen, les institutions internationales et les dirigeants poli-
tiques. Au-delà du clivage Nord-Sud, le mouvement altermon-
dialiste remet en cause la centralité de l’économie, encourage la 
solidarité internationale et apporte des réponses concrètes pour 
relever les défis mondiaux, à commencer par le réchauffement 
de la planète et la montée des inégalités.



364 365

pétences nécessaires pour les transformer en entreprises viables 
et durables. Le REconomy Project développe des outils et des 
modèles pour favoriser l’investissement communautaire, tels que 
les forums d’entrepreneurs locaux et les options d’actionnariat, 
ainsi que des plans économiques locaux pour permettre aux 
groupes de la Transition de défendre ce qu’ils font, sur le plan 
des arguments économiques.

L’autre volet clé qui a évolué au sein du mouvement de la 
Transition est ce que l’on appelle la « transition intérieure ». Il 
s’agit de reconnaître que lorsqu’un groupe réalise un projet, 
le « comment » est aussi important que le « quoi ». Travailler 
en étant attentifs et attentives aux facteurs qui conduisent à 
l’épuisement permet de développer des compétences vitales en 
matière de prise de décision, de conduite de réunions efficaces, 
de gestion des conflits, etc. Travailler en tant que militants et 
militantes pour une société soutenable, mais en utilisant des 
outils enracinés dans les modèles mêmes que nous essayons de 
changer est en fin de compte autodestructeur. Le volet de la 
transition intérieure s’inspire d’un éventail de traditions psycho-
logiques et spirituelles, ainsi que des groupes d’affinité qui se 
sont développés dans le mouvement féministe des années 1970.

La façon dont le mouvement de la Transition conçoit le 
développement diffère fondamentalement de l’idée de déve-
loppement promue par les gouvernements occidentaux. Elle se 
concentre sur les principes suivants :

Localisation appropriée : il est judicieux de rapprocher la pro-
duction alimentaire, celle de l’énergie et celle des matériaux de 
construction, du domicile et des consommateurs et consom-
matrices. 

Résilience : mettre en place des infrastructures qui permettent 
aux communautés d’être en meilleure position pour résister aux 
chocs, tout en profitant de l’occasion pour réimaginer l’écono-
mie locale et répondre plus efficacement aux besoins locaux.

Bas carbone : créer des projets et des entreprises qui sont intrin-
sèquement sobres en carbone dans leur mode de fonctionne-
ment et dans ce qu’elles créent. 

Ressources communautaires  : dans la mesure du possible, il 
s’agit de ranger des ressources (terrains, entreprises, production 
d’énergie, bâtiments) sous un statut de propriété communau-
taire. Cela rend les communautés beaucoup plus à même de 
façonner leur avenir.

Limites naturelles : reconnaître que nous ne vivons plus dans 
un monde où le crédit, les ressources et l’énergie sont infinis.

TransitionMouvement  
de la Transition 

Rob Hopkins

Mots clés : relocalisation, résilience, REconomy, transition, changement 
climatique

Le mouvement de la Transition a vu le jour en  2005 au 
Royaume-Uni, initialement en vue d’une « désintoxication de 
l’Occident prospère ». Inspiré du modèle de « Contraction et 
Convergence » du Global Commons Institute (Meyer, 2000), 
il avait pour objectif d’inciter les gens à concevoir l’ampleur 
des réductions d’émissions de carbone que devaient mettre en 
œuvre les nations occidentales comme un pas « vers » quelque 
chose, plutôt que comme un « éloignement » de quelque chose 
d’irremplaçable. Le mouvement de la Transition s’est enraciné 
dans celui de la permaculture, dans le biorégionalisme et dans le 
mouvement en faveur du local, mais il s’est également inspiré du 
mouvement féministe et des cultures autochtones, entre autres.

Pensé à l’origine comme « une réponse au changement clima-
tique et au pic pétrolier » (Hopkins, 2014 [2013]), il a été motivé 
par le besoin de considérer ces deux défis comme nécessitant de 
se détourner massivement des combustibles fossiles et comme 
une occasion historique de faire quelque chose de nouveau et de 
remarquable. Depuis sa création, le concept a évolué à partir de 
son expérience en tant que « réseau apprenant ». Il existe désor-
mais plus de 1 400 initiatives dans 50 pays du monde entier. 
Transition Network, la fondation britannique créée pour soute-
nir son évolution, décrit la Transition comme un mouvement de 
communautés qui réimaginent et reconstruisent notre monde.

Le mouvement de la Transition s’est diffusé suivant le concept 
de l’open source. En dehors de quelques principes et valeurs clés, 
les communautés sont invitées à se saisir du modèle, à l’adapter, 
à le façonner, à se l’approprier. Deux éléments sont particuliè-
rement saillants dans le modèle de la Transition. Le premier, 
qui a évolué depuis sa création, est celui du REconomy Pro-
ject. De nombreux groupes de la Transition mettent en place 
des projets, que ce soit dans le domaine de l’alimentation, de 
l’énergie, du logement ou autre, mais ne disposent pas des com-



366 367

ments de changement social et que de nombreux groupes de la 
Transition s’efforcent de corriger, en mettant davantage l’accent 
sur les besoins locaux, la production de moyens de subsistance 
et le potentiel que cela ouvre en vue d’un engagement plus large.

Pensé dès l’origine à l’image du réseau mycorhizien des cham-
pignons, le mouvement de la Transition se propage par sa propre 
dynamique, s’auto-organise, tisse des liens, trouve sa propre voie 
et porte ses fruits, parfois quand on s’y attend, parfois quand on 
ne s’y attend pas. Il ne s’agit pas d’un processus organisé selon 
une marche à suivre. La Transition a beaucoup à apprendre 
d’autres mouvements et approches ; elle a aussi, après dix ans 
d’expérimentation, beaucoup à leur offrir.

Pour aller plus loin

REconomy Project, www.reconomy.org

Feola, Giuseppe et Richard Nunes (2013), « Failure and Success of Tran-
sition Initiatives: A Study of the International Replication of the Transi-
tion Movement », Research Note 4, Walker Institute for Climate System 
Research (université de Reading).

Hopkins, Rob (2010 [2008]), Manuel de transition : de la dépendance au 
pétrole à la résilience locale, Montréal : Écosociété. 

Hopkins, Rob (2014 [2013]), Ils changent le monde ! 1 001 initiatives de tran-
sition écologique, Paris : Seuil.

Meyer, Aubrey (2000), Contraction and Convergence: The Global Solution to 
Climate Change, Totnes : Green Books, pour la Schumacher Society.

Transition Network (2016), The Essential Guide to Doing Transition: Getting 
Transition Started in Your Street, Community, Town or Organization, www.
transitionnetwork.org 

Rob Hopkins est le fondateur du mouvement de la Transition et vit à 
Totnes, dans le Devon, au Royaume-Uni. Titulaire d’un doctorat de l’uni-
versité de Plymouth, il est l’auteur de plusieurs livres sur la Transition. Il a 
notamment publié 21 Stories of Transition: How a Movement of Communities 
is Coming Together to Reimagine and Rebuild our World (Transition Network, 
2015). Dans ses écrits et ses prises de parole publiques, pour lesquels il a 
remporté plusieurs récompenses, il met en avant le besoin d’économies 
locales plus résilientes. Il est aussi directeur d’une brasserie coopérative, 
jardinier, et tweete en tant que @robintransition.

Pas uniquement pour le profit personnel : une variété de modèles 
d’entreprises émergent, tels que les entreprises sociales, les coo-
pératives et les structures axées sur la maximisation du rende-
ment social.

La perspective de la Transition se répand (Feola et Nunes, 
2013). Elle est reprise par des universités et des collectivités 
locales. Elle est de plus en plus remarquée par des professionnels 
de la santé publique, adoptée par les militants des mouvements 
sociaux et reprise par certains milieux politiques européens. Il 
a été fascinant de voir son émergence, aux côtés des mouve-
ments complémentaires du buen vivir et de La Vía Campesina, 
et des initiatives de transition en Amérique du Sud et ailleurs. 
À São Paulo, Transition Brasilândia voit une favela s’auto-orga-
niser autour de l’entreprise sociale, de la fin de la violence envers 
les femmes, de la santé publique et de l’agriculture urbaine. En 
Afrique du Sud, à Greyton, une ville marquée par l’apartheid, 
le modèle de la Transition a été promu par Nicola Vernon, qui 
a déclaré  : « En matière de dynamique d’intégration sociale, 
c’est ce que j’ai rencontré de mieux en 30 ans de travail pour le 
bien-être des habitants. » Le groupe a lancé de nombreux projets 
avec les écoles locales, notamment le festival Trash to Treasure 
(« Du déchet au trésor »), la plantation de milliers d’arbres et la 
construction de nouveaux bâtiments à l’aide d’« écobriques », 
des bouteilles en plastique vides remplies de déchets non recy-
clables.

Le modèle de la Transition a néanmoins suscité quelques 
critiques. Pour le collectif Trapese, en mettant l’accent sur les 
actions individuelles, ce modèle néglige l’importance du change-
ment structurel. Cependant, les « transitionneurs » soutiennent 
que leur approche qui consiste à construire activement des alter-
natives, à chercher un terrain d’entente plutôt que la confronta-
tion politique, et à s’efforcer de trouver une définition différente 
de ce qui constitue le « politique », est tout aussi valable que 
d’autres pour parvenir à un changement structurel. Certains 
accusent le mouvement de la Transition de ne s’engager que 
dans des actions à petite échelle. Ce point de vue plutôt condes-
cendant ne tient pas compte des réalisations plus ambitieuses 
des groupes de la Transition, qui ont permis de créer des liens 
sociaux et de donner aux gens la confiance nécessaire pour 
entreprendre des projets de plus grande envergure. D’autres ont 
critiqué le fait que ce mouvement soit majoritairement composé 
de personnes blanches et issues de la classe moyenne. Il s’agit 
d’un problème que l’on retrouve dans de nombreux mouve-



368 369

ment Slow Food fait revivre les premières protestations sociales 
de Petrini, en défendant une politique alimentaire équitable et 
la justice pour les personnes les plus désavantagées par les sys-
tèmes alimentaires mondiaux. Terra Madre, par exemple, est un 
réseau international qui promeut l’agriculture soutenable et la 
biodiversité afin de garantir une alimentation bonne, saine et 
équitable. Désormais, les débats internationaux se concentrent 
généralement sur l’accès à une alimentation locale, soutenable 
et nutritive pour les groupes de la communauté qui sont souvent 
négligés dans les débats éthiques et par les politiques sociales. Le 
mouvement de Portland, dans l’Oregon, soutient par exemple que 
les travailleurs agricoles latinos doivent être intégrés à n’importe 
quel militantisme Slow Food, si celui-ci doit évoluer.

Il existe aujourd’hui 1 500 mouvements conviviaux Slow Food 
répartis dans 150 pays à travers le monde, aussi bien dans les pays 
du Nord global qu’au Niger, en Angola, en Bolivie, au Sri Lanka 
et en Indonésie. En outre, le militantisme Slow Food a inspiré une 
série de mouvements en réponse aux effets déshumanisants de la 
mondialisation. Ces mouvements comprennent le jardinage slow, 
les villes slow (Cittaslow), les écoles slow, l’éducation slow, la paren-
talité slow, le voyage slow, la vie slow, la lecture slow, les biens slow, 
l’argent slow, l’investissement slow, le conseil slow, le vieillissement 
slow, le cinéma slow, l’église slow, l’expertise-conseil slow, la mode 
slow, les médias slow, la communication slow, la photographie slow, 
la science slow, la technologie slow, le design slow, l’architecture 
slow et l’art slow. Ce dernier, l’art slow, dénonce la pensée capi-
taliste en soulignant sa complicité avec un système qui profite 
matériellement et culturellement de l’exploitation du monde non 
occidental. Cette autoconscience chez les habitants et habitantes 
des pays riches est, de plus en plus, un élément déterminant de ce 
qui caractérise une pratique comme slow. Dans les pays du Sud 
global, le mouvement slow se manifeste par des préoccupations 
liées à la gouvernance et l’urbanisme slow, explorant les liens entre 
crises urbaines, récession économique, migration, dépossession, 
expulsion et exclusion. Dans ces contextes, le militantisme slow est 
étroitement lié à la récupération des terres communes.

Bien qu’il existe une diversité considérable dans la façon dont 
la lenteur est adoptée par les mouvements populaires et locaux 
dans le monde, ce qui les réunit est sans doute la détermination à 
éprouver le plaisir de répondre aux besoins fondamentaux de la vie 
quotidienne avec une sorte de lenteur artistique. Ces mouvements 
cherchent à établir une relation plus substantielle et durable avec la 
complexité du monde. Le livre de Carl Honoré, Éloge de la lenteur, 

SlowMouvement slow 
Michelle Boulous Walker

Mots clés : militantisme de la lenteur, philosophie de la lenteur, décélération, 
complexité, attention

Le mouvement slow comprend un rassemblement éclectique 
de personnes qui se consacrent au militantisme de la lenteur. Le 
premier et le plus important des mouvements slow est le mou-
vement Slow Food. Le militantisme de la lenteur appelle à une 
décélération du rythme de la vie technologique moderne, arguant 
que le capitalisme avancé est dominé par une logique qui assimile 
vitesse et efficacité. Pour ses militants et militantes, les possibili-
tés de relation contemplative avec les autres et le monde naturel 
s’amenuisent dans un monde en constante accélération. Sur le 
plan temporel, notre existence même dans le monde est mise au 
défi par une demande incessante de décider, de répondre et d’agir, 
sans avoir le temps nécessaire pour se confronter réellement à la 
complexité de la vie. Une culture de la précipitation s’est infiltrée 
dans nos espaces sociaux et politiques du 21e siècle.

En réponse à cette culture, le mouvement Slow Food a été l’un 
des premiers de ce type à émerger dans le monde occidental. 
En 1989, Carlo Petrini s’est opposé à la prolifération de la res-
tauration rapide et industrialisée et a défendu, à sa place, les repas 
simples, faits maison, qui adoptent les produits et les traditions de 
la cuisine locale. Le Slow Food s’est développé à partir de là pour 
célébrer le plaisir de prendre le temps de cuisiner et de partager 
convivialement la nourriture avec d’autres, dans un contexte plus 
paisible et moins commercial. En outre, le mouvement sensibilise 
aux problèmes écologiques et éducatifs liés à la production et à 
la consommation de nourriture dans le monde. En tant que tel, il 
fournit la base d’une prise de conscience politique sur des ques-
tions telles que la soutenabilité et l’agriculture coopérative à petite 
échelle, conçues comme des alternatives à la restauration rapide 
et à la production alimentaire à grande échelle.

La Long Now Foundation, créée à San Francisco en 1996, s’op-
pose à la culture de l’accélération en encourageant la réflexion 
et la responsabilité à long terme. Elle remet en question le lien 
entre efficacité, productivité et vitesse, en promouvant le « plus 
lent/meilleur » plutôt que le « plus rapide/moins cher ». Alors que 
le sentiment que le « plus lent » est « meilleur » a parfois été cri-
tiqué comme étant élitiste et réservé aux gourmets, le mouve-



370 371

Nayakrishi 
Andolon 

Nayakrishi Andolon 
Farhad Mazhar

Mots clés : nayakrishi, semences en partage, savoir communautaire

Nayakrishi Andolon, le Nouveau Mouvement agricole dirigé 
par des agriculteurs et des agricultrices et impliquant plus de 
300 000 unités écologiques domestiques diverses au Bangla-
desh, se concentre stratégiquement sur la «  semence  » dans 
ses pratiques agricoles innovantes. L’objectif est de démontrer 
la manière shohoj de vivre joyeusement, qui consiste à assurer 
la régénération écologique et « biodiverse » de la nature pour 
recevoir de la nourriture, des fibres, du bois de chauffage, des 
remèdes, de l’eau potable et de nombreuses autres choses répon-
dant aux besoins biomatériels et spirituels de la communauté. Le 
mot shohoj trouve son origine dans la puissante tradition spiri-
tuelle du Bengale et signifie généralement une manière intuitive-
ment simple mais transparente d’être dans l’univers. D’un point 
de vue philosophique, il s’agit d’apprendre à entrer en relation 
avec les réalités internes et externes par l’intermédiaire de l’en-
semble de nos facultés humaines formant une unité, sans aucune 
hiérarchie entre nos facultés sensorielles, intellectuelles ou ima-
ginatives. Ainsi, dans la pratique, le shohoj explore le potentiel 
bio-spirituel des communautés humaines dans le monde maté-
riel réel, pour transcender une existence déshumanisée, faite de 
douleur et d’oppression.

Le mouvement utilise la « semence » comme une métaphore 
puissante de la continuité et de l’histoire, et il identifie l’espace 
régénérateur comme le lieu où l’invisible se manifeste comme 
le visible et où le potentiel se concrétise comme une réalité. 
L’agriculture est définie comme la gestion d’un espace cultivé 
et non cultivé, et non comme une usine générant des produits 
de consommation ou des marchandises. Dans ses pratiques, le 
Nayakrishi Andolon célèbre les moments où nous engageons 
un dialogue sensuel avec la nature ainsi qu’avec nos corps qui 
travaillent, pour comprendre et transcender les limites de l’in-
tellectualisme abstrait. Ce mouvement est ancré dans les puis-
santes traditions spirituelles du Bengale, où l’islam a fusionné 
de manière créative avec les traditions et les pratiques religieuses 
autochtones, pour donner naissance à des mouvements bhakti 

publié pour la première fois en 2004, explorait la manière dont 
les sociétés industrialisées pouvaient penser la lenteur comme un 
mouvement ayant le potentiel de défier la croyance selon laquelle 
« plus vite » équivaut toujours à « mieux ». Depuis lors, le mouve-
ment slow a évolué pour embrasser plus consciemment sa pratique 
du militantisme de la lenteur à travers le monde. Celui-ci implique 
en partie la remise en question de nos rôles de consommatrices 
et consommateurs passifs, dans un système capitaliste dédié à la 
croissance économique et aux échanges non régulés.

La réhabilitation de la lenteur s’étend également aux espaces 
culturels consacrés à la « pensée ». L’assimilation de la vitesse et 
de la précipitation à l’efficacité est ancrée dans un style européen 
typique de pensée rationnelle instrumentale, où l’attention cède 
la place au calcul, et où la pensée – en général – est réduite à une 
manipulation et à une utilisation creuse et technique des faits. 
La philosophie de la lenteur est la pratique qui consiste à résis-
ter à un mode de pensée incapable de se recueillir, de faire une 
pause, d’examiner et de contempler. En cela, elle est une forme 
de militantisme slow particulièrement profonde et critique. Tout 
comme le mouvement slow, la philosophie de la lenteur s’appuie, 
de manière moderne et contemporaine, sur des pratiques n’impli-
quant pas de rapports de domination. Elle remet ainsi en question 
la relation instrumentale à la vie ; elle est, avant tout, la culture 
d’une attention accrue. Elle permet des rencontres intenses qui 
nous ouvrent à la beauté et à l’étrangeté du monde, et cette inten-
sité est sans aucun doute au cœur de tout militantisme slow.

Pour aller plus loin 

Terra Madre, www.terramadre.info

The Long Now Foundation, www.longnow.org 

Boulous Walker, Michelle (2016), Slow Philosophy: Reading Against the Ins-
titution, Londres et New York : Bloomsbury Publishing.

Honoré, Carl (2021 [2004]), Éloge de la lenteur, Vanves : Marabout. 

Petrini, Carlo (2007 [2005]), Slow Food Nation: Why Our Food Should be 
Good, Clean, and Fair, New York : Rizzoli Ex Libris.

Petrini, Carlo (2011 [2009]), Terra Madre : renouer avec la chaîne vertueuse 
de l’alimentation, Paris : Alternatives. 

Michelle Boulous Walker dirige le European Philosophy Research Group 
au sein de l’École de recherche historique et philosophique de l’uni-
versité du Queensland, en Australie. Elle est l’autrice de Philosophy and 
the Maternal Body: Reading Silence (Routledge, 1998) et de publications 
sur la philosophie européenne, l’esthétique, l’éthique et la philosophie 
féministe.



372 373

relations hiérarchiques de classes, de castes et celles liées 
au patriarcat ; par conséquent, les femmes et les agricul-
teurs marginaux sont les leaders naturels du Nayakrishi 
Andolon.

4.	 L’existence d’un système informel ou formel d’échange 
social d’intrants d’origine agricole, de main-d’œuvre et 
de connaissances, capable de fonctionner en dehors du 
marché capitaliste – y compris la gestion communautaire 
de ressources communes telles que l’eau, les forêts et la 
biomasse.

5.	 Une notion opérationnelle de propriété commune, prenant 
en compte les sources cultivées et non cultivées de nour-
riture et de moyens de subsistance, ainsi que les valeurs 
morales communes qui garantissent le droit des membres 
de la communauté à utiliser les richesses naturelles.

Le mouvement a connu une innovation institutionnelle avec 
le développement d’une action collective d’agriculteurs appelée 
Nayakrishi Seed Network. Ce réseau a la responsabilité spéci-
fique d’assurer la préservation in situ et ex situ de la biodiversité, 
avec le ménage agricole comme point focal. Il comporte trois 
niveaux. 

Premièrement, les cabanes à semence sont établies par l’ini-
tiative indépendante d’un ou deux ménages du village, appar-
tenant au Nayakrishi Andolon, prêts à prendre la responsabilité 
de s’assurer que toutes les espèces et variétés communes sont 
replantées, perpétuées et conservées par les agriculteurs.

Deuxièmement, le Specialized Women Seed Network est un 
réseau composé de femmes qui se spécialisent dans certaines 
espèces ou certaines variétés. Leur tâche consiste à collecter des 
variétés locales dans différentes régions du Bangladesh. Elles 
surveillent et documentent également l’introduction d’une 
variété dans un village ou une localité, et tiennent à jour les 
informations sur la variabilité des espèces dont elles s’occupent.

Troisièmement, la banque de semences communautaire est le 
dispositif institutionnel qui structure la relation entre les agricul-
teurs au sein d’un village et entre les villages, voire les districts, 
et également avec les institutions nationales, pour le partage 
et l’échange de semences. La banque entretient également 
une pépinière bien développée. La construction des banques 
de semences repose sur deux principes : (a) elles doivent être 
construites avec des matériaux de construction disponibles 
localement, et (b)  l’entretien doit refléter les pratiques de 

tels que celui prêché par Chaitanya (1486-1534), et où il a pro-
duit à son apogée de grands saints tels que Fakir Lalon Shah 
(1772-1890) (Sharif, 1999 : 241-273). 

Depuis 1997, les agriculteurs et agricultrices suivent 10 règles 
simples pour préserver et régénérer les sols vivants et fertiles, 
ainsi que les diverses formes de vie et la variabilité des écosys-
tèmes, et pour développer la capacité du système de connais-
sances autochtone à saisir et s’approprier les dernières avancées 
des sciences biologiques. Pour être un agriculteur ou une agri-
cultrice du Nayakrishi Andolon, il faut suivre les 10 règles. Les 
règles 1 à 5, qui comprennent des clauses telles que « l’absence 
totale d’utilisation de pesticides ou de produits chimiques » et 
« l’apprentissage de l’art de produire des sols par des processus 
biologiques naturels », énoncent les pratiques de base pour deve-
nir membre. Les règles 6 à 10 concernent les pratiques intégrées 
et avancées, telles que la préservation de l’eau au niveau de la 
surface et de l’aquifère, l’élevage de diverses espèces de pois-
sons dans les étangs et l’élevage de volaille et d’autres animaux 
nourris avec des aliments biologiques produits à la ferme. Le 
développement de systèmes écologiques intégrés et complexes 
maximise le rendement systémique et contribue à la conception 
de modèles écologiques intéressants. Cela prouve l’immense 
potentiel économique de l’agriculture écologique fondée sur la 
biodiversité, en tant que résistance pratique efficace contre la 
mondialisation. L’économie est considérée comme le lieu où 
se produit un échange social entre les activités de maintien de 
la vie de diverses communautés. Nayakrishi Andolon est un 
mouvement en pleine croissance et expansion. Son succès et sa 
consolidation présupposent les éléments suivants :

1.	 La disponibilité d’un système de semences paysannes est 
la clé de l’innovation menée par les agriculteurs et agricul-
trices, qui a historiquement contribué à l’évolution agroé-
cologique et à la génération de connaissances agricoles.

2.	 L’accès au savoir communautaire et sa disponibilité 
dépendent de la communication orale, la mémoire com-
munautaire et la préservation de la sagesse populaire à 
travers les histoires et les récits.

3.	 L’existence d’un système de culture suffisamment fonc-
tionnel en ce qui concerne notamment l’alimentation 
et la nutrition, qui met en lien la production agricole 
et la consommation dans des systèmes agroécologiques 
spécifiques. Nayakrishi Andolon vise à transformer les 



374 375

EauNouveau  
paradigme de l’eau 

Jan Pokorný

Mots clés : énergie solaire, transpiration des plantes, cycles de l’eau, climat, 
gestion du paysage

Les humains ont vécu sur Terre comme chasseurs et cueil-
leurs pendant des centaines de milliers d’années, et la capacité 
de charge d’une forêt est d’une à trois personnes par kilomètre 
carré. Mais les civilisations, caractérisées par une surproduction 
agricole destinée à approvisionner les villes et les armées, se sont 
développées au cours des dix derniers millénaires, asséchant leur 
environnement ; les archéologues trouvent leurs vestiges enfouis 
sous le sable. La croissance démographique a entraîné la conver-
sion des forêts en terres agricoles. Les plantes cultivées, telles 
que les céréales, le maïs et les pommes de terre, ne toléraient pas 
les inondations, de sorte que les agriculteurs drainaient les zones 
humides et les champs. L’eau de pluie était également collectée 
et évacuée hors des villes. Les anciennes civilisations de Méso-
potamie et de la vallée de l’Indus, les Incas d’Amérique du Sud 
et les peuples d’Afrique du Nord ne brûlaient pas de combus-
tibles fossiles, une combustion qui augmente la concentration 
de dioxyde de carbone dans l’atmosphère ; ces civilisations se 
sont plutôt effondrées en raison du manque de précipitations et 
de la forte salinité du sol. C’est la mauvaise gestion des terres et 
de l’eau qui a entraîné une perte de fertilité des sols, des séche-
resses et des tempêtes de sable. L’industrialisation introduira de 
nouvelles perturbations anthropogéniques.

La Conférence des Nations unies sur les changements clima-
tiques qui s’est tenue en 2015 à Paris (cop21) a fixé un objectif 
de limite du réchauffement climatique visant à contenir l’aug-
mentation de la température moyenne mondiale en dessous de 
2 °C par rapport aux niveaux préindustriels. Selon le Groupe 
d’experts intergouvernemental sur l’évolution du climat (giec), 
le critère quantifiable du changement climatique est la tempé-
rature moyenne mondiale, et la raison du réchauffement cli-
matique est l’augmentation des concentrations de gaz à effet 
de serre, en particulier le CO2 et le CH4. La vapeur d’eau n’est 

conservation des semences au sein des ménages. Tout membre 
du Nayakrishi Andolon peut récupérer des semences dans les 
banques, en s’engageant à reverser, après la récolte, le double de 
la quantité reçue. Dans les banques, il y a une collection de plus 
de 3 000 variétés de riz, et 538 variétés de légumes, de lentilles 
et de plantes servant à produire des huiles et des épices.

Nayakrishi Andolon encourage la reproduction de diverses 
plantes, y compris des herbes qui ne sont pas cultivées mais qui 
sont bonnes comme sources de nourriture pour les humains 
et les autres animaux. Plus les terrains sont épargnés des pro-
duits chimiques, plus on trouve d’aliments non cultivés dans 
les environs. Cela est évalué par le biais de pratiques culturelles 
telles que la célébration de Chaitra Sankranti (le dernier jour 
de l’année civile bengalie), au cours de laquelle la coutume veut 
que l’on mange un repas contenant au moins 14 types différents 
de légumes-feuilles (shak), la plupart provenant de sources non 
cultivées. Il s’agit d’une vérification naturelle qui garantit des 
sources alimentaires renouvelables pour l’avenir. Les agricul-
teurs et agricultrices disposant de peu de ressources parviennent 
à couvrir près de 40 % de leurs besoins alimentaires et nutri-
tionnels à partir de sources non cultivées.

Nayakrishi Andolon représente la résistance des paysans et 
paysannes contre la mainmise des entreprises sur la chaîne ali-
mentaire mondiale, une affirmation selon laquelle c’est la com-
munauté agricole qui nous nourrit. Ce mouvement est en train 
de recréer l’avenir en défendant l’agriculture comme mode de 
vie, en soutenant les activités agraires et en traçant des voies 
shohoj vers l’ananda, c’est-à-dire la joie d’être au monde.

Pour aller plus loin

Sharif, A. (1999), « Islam o Gaudiya Vaishanava Motobad », dans Abonty 
Kumar Sanyal et Ashoke Bhattacharya (dir.), Chaitanyadev, Calcutta : 
P.M. Bagchi & Company Ltd.

Farhad Mazhar a étudié l’économie et a travaillé comme pharmacien. 
Il est un poète, écrivain et chroniqueur réputé, membre fondateur de 
l’association bangladaise ubinig (Policy Research for Development Alter-
natives) et initiateur de Nayakrishi Andolon. Il a participé aux principaux 
mouvements littéraires des années 1970 à aujourd’hui, et il est l’auteur 
de plus de 20 livres publiés en bengali sur la poésie, la littérature et les 
questions politiques.



376 377

- L’atténuation du réchauffement climatique par la diminution 
des émissions de gaz à effet de serre pourra peut-être avoir lieu 
dans quelques siècles ;

- Le drainage et le paysage urbain ont un effet minimal sur le 
cycle de l’eau ;

- La vapeur d’eau agit comme un gaz à effet de serre et pro-
voque une augmentation des températures ;

- La végétation a un faible albédo, c’est-à-dire une faible capa-
cité de réflexion solaire, et augmente ainsi l’effet de serre. 

Le nouveau paradigme de l’eau décrit dans le livre Water for 
the Recovery of the Climate (Kravčík et al., 2007) considère l’eau 
comme le moyen de réduire les différences de température dans 
le temps et l’espace, entre le jour et la nuit, ici et là. Les hypo-
thèses sont les suivantes :

- Les conditions météorologiques extrêmes, les épisodes de 
sécheresse imprévisibles et les orages cycloniques constituent le 
principal problème climatique ;

- La déforestation, l’agriculture à grande échelle et l’urbanisa-
tion modifient le cycle de l’eau au niveau local, ce qui, par suite, a 
des conséquences sur les conditions atmosphériques mondiales ;

- La transpiration de la végétation diminue la température de 
l’air, et la couverture nuageuse limite l’intensité du rayonnement 
solaire arrivant à la surface de la Terre ;

- La vapeur d’eau se condense la nuit et empêche que le rayon-
nement infrarouge ne se déplace de la surface de la Terre vers 
le ciel ;

- Grâce à une nouvelle approche de la gestion de l’eau, on peut 
s’attendre à une éventuelle restauration du climat d’ici quelques 
décennies.

Les principes du nouveau paradigme de l’eau ont été démon-
trés en Australie par la méthode du natural sequence farming mis 
au point par Peter Andrews. Celle-ci imite le rôle des cours d’eau 
naturels pour inverser la salinité, ralentir l’érosion et augmenter 
la qualité du sol et de l’eau, recharger les aquifères souterrains 
et permettre à la végétation endémique de restaurer la ripisylve. 
En  Inde, le projet Tarun Bharat Sangh, lancé par Rajendra 
Singh, repose sur la renaissance des réservoirs d’eau tradition-
nels. Le travail vise à concevoir des structures de collecte d’eau, 
ou johads. Il s’agit de simples barrières de boue construites sur 
les pentes des collines pour arrêter le ruissellement de l’eau pen-
dant la mousson. La hauteur de la digue varie en fonction du 
site, du débit de l’eau et de la topographie. Un johad constitue 
un réservoir d’eau pour le bétail et permet à l’eau de pénétrer 

considérée que comme un « agent de rétroaction » passif plutôt 
que comme un agent actif du changement climatique. Le giec 
minimise le rôle de l’eau et de la couverture terrestre comme 
facteurs déterminants du climat, alors que la quantité de vapeur 
d’eau dans l’air est supérieure d’un à deux ordres de grandeur 
par rapport à la quantité de CO2 et de CH4. La vapeur d’eau 
forme des nuages qui empêchent le passage de l’énergie solaire 
vers la Terre, ce qui réduit considérablement les températures. 
La transition entre les trois phases de l’eau – liquide, solide et 
gazeuse – est liée à l’énergie thermique. Mais les modes de ges-
tion du paysage – déforestation, drainage des zones humides, 
imperméabilisation des sols urbains – modifient la répartition 
de l’énergie solaire, de telle sorte qu’elle ne peut être utilisée 
dans le processus de refroidissement par évaporation de l’eau 
dans l’atmosphère.

Par une journée ensoleillée, jusqu’à 1 000 W d’énergie solaire 
tombent sur chaque mètre carré de la Terre. Les terres sèches 
et les surfaces des villes –  toits, asphalte, trottoirs – peuvent 
chauffer jusqu’à environ 60 °C, alors qu’à l’ombre des arbres, 
la température ne dépasse pas 30 °C. Environ 50 % des zones 
humides ont été drainées aux États-Unis (soit 45,9 millions 
d’hectares), ce qui a libéré une énorme quantité de chaleur dans  
l’atmosphère. Un arbre se refroidit activement et rafraîchit son 
environnement par évaporation de l’eau. Un arbre alimenté en 
eau est un système de climatisation fonctionnant à l’énergie 
solaire. L’énergie solaire est cachée ou latente dans la vapeur 
d’eau et est libérée dans les endroits frais lorsque la vapeur 
d’eau retourne à une forme liquide. L’arbre équilibre donc les 
gradients de température de deux façons : il refroidit à travers 
l’évaporation et chauffe à travers la condensation. La climatisa-
tion technologique est imparfaite par rapport à la végétation : 
d’une part, parce qu’elle dépend de la production d’électricité 
polluante ; d’autre part, même si elle refroidit l’intérieur d’une 
pièce, elle libère de la chaleur à l’extérieur, ce qui augmente la 
température ambiante.

Les analyses conventionnelles du réchauffement climatique, 
comme celles proposées par le giec, sont typiques de ce que l’on 
peut appeler l’« ancien paradigme de l’eau ». Celui-ci traite des 
effets du réchauffement climatique sur le cycle de l’eau plutôt 
que de considérer l’eau comme un déterminant actif du climat. 
L’ancien paradigme de l’eau soutient que :

- L’augmentation de la température moyenne mondiale est le 
principal problème climatique ;



378 379

MatriarcatsNouveaux matriarcats 
Claudia von Werlhof

Mots clés : matriarcat, patriarcat capitaliste, alchimie, matriculture

Les études contemporaines sur les matriarcats les définissent 
comme des cultures, des sociétés ou des civilisations entières 
orientées vers la vie, qui sont organisées autour des besoins des 
mères et des enfants, sur un mode horizontal et égalitaire, sans 
hiérarchie, sans violence, sans État et sans structure de classes. 
Le terme « matriarcat » ne signifie pas « domination des mères », 
mais mater arkhè, c’est-à-dire « au commencement de la vie était 
une mère ».

Au terme de recherches approfondies, Heide Göttner-Aben-
droth (2009) a démontré que les matriarcats étaient la norme 
dans les sociétés pré-patriarcales du monde entier. Ils étaient 
pacifiques et orientés vers l’environnement naturel. Il s’agissait 
également d’économies de subsistance, de cultures hautement 
spirituelles, liées à la terre et à la vie, et fondées sur la compé-
tence et le savoir maternels. Les matriarcats étaient non dis-
criminatoires en matière de sexe, de genre, d’âge et d’activités. 
De multiples modes d’organisation des matriarcats ont existé 
en fonction des conditions environnantes, mais les principes de 
base sont restés les mêmes.

Les patriarcats, quant à eux, ont commencé à se développer 
il y a 5 000 ou 6 000 ans. Il semble qu’ils aient été le résultat de 
catastrophes climatiques, qui ont contraint les populations de 
certaines régions, comme la Sibérie, à migrer vers d’autres lieux. 
Les patriarcats ont inventé la violence et la guerre comme moyen 
de survie et pour prendre le contrôle des matriarcats. Les États 
sont devenus la règle, surtout là où avaient émergé des civilisa-
tions matriarcales très développées. Cela s’est produit dans les 
régions fertiles de la planète, comme la Mésopotamie, la vallée 
de l’Indus et celle du Nil, avec pour conséquences l’apparition 
d’une structure de classes et de sociétés guerrières, et le déve-
loppement de l’exploitation des populations autochtones.

En même temps que la guerre sont apparus les seigneurs et les 
dirigeants, les dieux et les pères. Le pater arkhè s’est développé, 
avec son idéologie et sa religion selon laquelle « au commence-
ment de la vie était un père ». L’origine de la vie avec un père 

à travers le sol pour recharger l’aquifère jusqu’à 1 kilomètre 
de distance. Cette collecte d’eau a permis d’irriguer environ 
140 000 hectares et a fait passer la nappe phréatique d’environ 
100-120 mètres de profondeur à 3-13 mètres. Le rendement des 
cultures s’est fortement amélioré. La couverture forestière est 
passée de 7 % à 40 %. Plus de 5 000 johads ont été construits en 
tout, et plus de 2 500 vieilles structures ont été restaurées par les 
communautés villageoises dans 1 058 villages depuis 1985. Des 
projets similaires en Slovaquie ont créé des opportunités d’em-
ploi et renforcé le sentiment d’appartenance à la communauté.

Pour aller plus loin 

Andrews, Peter (2006), Back from the Brink: How Australia’s Landscape Can 
Be Saved, Sydney : abc Books.

Kravčík, Michal, Jan Pokorný, Juraj Kohutiar, Martin Kováč et Eugen Tóth 
(2007), Water for the Recovery of the Climate: A New Water Paradigm, www.
waterparadigm.org 

Makarieva, Anastassia M. et Viktor Gorshkov (2007), « Biotic Pump of 
Atmospheric Moisture as Driver of the Hydrological Cycle on Land », 
Hydrology and Earth System Sciences, vol. 11, no 2, p. 1013-1033. 

Pokorný, Jan, Petra Hesslerová, Hanna Huryna et David Harper (2016), 
« Indirect and Direct Thermodynamic Effects of Wetland Ecosystems 
on Climate », dans Jan Vymazal (dir.), Natural and Constructed Wetlands: 
Nutrients, Heavy Metals and Energy Cycling, and Flow, Zurich : Springer.

Ponting, Clive (1991), A Green History of the World: The Environment and the 
Collapse of Great Civilizations, New York : Penguin Books.

Schneider, Eric D. et Dorion Sagan (2005), Into the Cool: Energy Flow, Ther-
modynamics, and Life, Chicago : University of Chicago Press.

Jan Pokorný, spécialiste en physiologie végétale, est diplômé de l’université 
Charles de Prague. Il a mené des recherches sur la photosynthèse des 
plantes en zones humides avec l’Académie tchécoslovaque des sciences 
et la Commonwealth Scientific and Industrial Research Organisation en 
Australie. Depuis 1998, il est directeur de l’organisation de recherche 
enki, qui s’intéresse à l’incidence directe des conditions paysagères et de 
l’activité des plantes sur la distribution de l’énergie solaire, les cycles de 
l’eau et les effets climatiques, et sur leur interaction.



380 381

du mater arkhè, après l’avoir complètement remplacé par le pater 
arkhè. Cette création masculine aboutirait à un patriarcat pur 
et simple, n’ayant plus du tout besoin des mères ou de Mère 
Nature. Pourtant, son résultat est la destruction systématique 
de la vie sur la planète, ce qui ne mène pas à un monde meilleur, 
comme cela avait été promis, mais à un monde mort.

Si le patriarcat est le problème, le matriarcat est la réponse. 
Cela signifie que nous devons trouver une voie pour sortir du 
patriarcat et entrer dans un nouveau matriarcat.

Les solutions de la gauche semblent être les mêmes que celles 
propagées par le « développement » lui-même. Le capitalisme 
et le socialisme s’avèrent être les deux faces d’une même réa-
lité, puisque tous deux sont orientés vers l’alchimie moderne 
de la transformation destructive de la nature en capital. Il existe 
encore des matriarcats, et de nouveaux émergent – même s’ils 
ne se définissent pas ainsi –, tels que les mouvements zapatistes 
et le mouvement kurde du Rojava. Tous doivent être reconnus 
comme des alternatives à la modernité et à son système alchi-
mique de guerres. Ils nous permettent d’aller au-delà des rela-
tions destructives et violentes avec la nature, les femmes, les 
enfants et la société en général. C’est la seule issue pour que les 
mouvements post-développement puissent empêcher le main-
tien de la tradition patriarcale ou l’évolution vers des formes de 
néo-patriarcat post-capitalistes.

Il existe des mouvements et des démarches en Occident 
– comme l’approche écoféministe de la subsistance, l’économie 
du don et la permaculture – qui encouragent une nouvelle rela-
tion avec la Terre-Mère, pour la protéger de la désertification et 
d’autres menaces – comme celle de la géo-ingénierie produite 
par le complexe militaro-industriel du patriarcat moderne. Nous 
pourrions appeler ces mouvements des « matricultures ». Cepen-
dant, il reste à voir jusqu’où ces derniers peuvent aller dans 
l’invention d’un nouveau mode de vie, en s’appuyant sur ce 
qui reste de la logique matriarcale dans nos mémoires, partout 
dans le monde.

Nous devons toutes et tous prendre conscience de la « haine 
de la vie » que nous tenons pour normale. Au lieu de cela, nous 
devons redécouvrir l’amour de la vie et de la Terre-Mère et 
organiser leur défense. Pourtant, jusqu’à présent, cette com-
préhension profonde reste largement absente de la plupart des 
alternatives politiques occidentales.

– au lieu d’une mère – est devenue la justification de son règne. 
Le sens de l’arkhè comme origine et commencement en a été 
transformé. Mais pas seulement : il s’est en plus combiné avec 
l’idée et l’exercice du pouvoir, et donc avec la domination. Il 
convient de souligner que la domination ne découle pas de la 
nature ; ce n’est que sous le patriarcat que la domination est 
considérée comme naturelle, comme le patriarcat lui-même ! Au 
fur et à mesure que les civilisations patriarcales se développaient, 
les civilisations matriarcales du monde entier étaient vaincues, 
opprimées, détruites, remplacées et renversées.

Nous parlons aujourd’hui du matriarcat comme d’une 
« seconde culture » à l’intérieur du patriarcat, constituée des 
vestiges des traditions matriarcales qui subsistent encore. Dans 
de nombreuses régions du monde, les matriarcats ont néan-
moins survécu jusqu’à aujourd’hui, notamment parmi les socié-
tés autochtones. Mais nombre d’entre eux ont été confrontés à 
des patriarcats locaux et ont perdu leurs traditions originelles 
sous la pression croissante de la mondialisation. Rares sont les 
matriarcats qui n’ont pas connu les terribles effets du patriarcat 
colonial.

La colonisation moderne est un résultat du prolongement du 
patriarcat au sein du capitalisme en Europe. Le récit le plus 
connu des premières étapes de cette transformation est l’ouvrage 
de Friedrich Engels, L’Origine de la famille, de la propriété privée 
et de l’État (2021 [1884]). Toutefois, les spécialistes du matriar-
cat présentent une autre explication. La civilisation matriarcale 
européenne a été désorganisée par les invasions venues de l’Est, 
et ensuite détruite par l’Empire romain. Avec l’avènement des 
temps modernes, l’Europe a appliqué cette leçon au reste du 
monde. Le résultat en est le « patriarcat capitaliste », tel que nous 
le connaissons aujourd’hui, un système mondial se transformant 
en mondialisation néolibérale.

La relation entre le capitalisme et le patriarcat – qui fait l’objet 
de nombreux débats – suggère que le capitalisme n’est pas sim-
plement un système économique adossé à une culture patriar-
cale, mais la dernière étape du patriarcat lui-même. Cette vision 
est devenue possible seulement quand fut introduite dans l’ana-
lyse la question du « développement des forces productives », 
en particulier de la machine comme système technologique 
permettant la destruction méthodique de la nature. Cette prise 
de conscience démontre comment le patriarcat a suivi, depuis 
son origine, l’idée utopique – « alchimique » – de la « création » 
d’une « civilisation supérieure », qui serait enfin indépendante 



382 383

Ontologies 
marines

Ontologies marines 
Karin Amimoto Ingersoll

Mots clés : alphabétisation océanique, ontologie, ré-imagination, paysage marin

Les peuples océaniques possèdent des connaissances et 
adoptent des façons d’être spécifiques qui offrent une perspec-
tive unique pour discuter du développement. Les autochtones 
hawaïens contemporains, par exemple, ont une connaissance en 
matière de navigation non instrumentale qui porte sur l’océan, 
le vent, les marées, les courants, le sable, les algues, les pois-
sons, les oiseaux et les corps célestes comme un système inter-
connecté permettant une manière bien distincte de se déplacer 
dans le monde. Dans cette alphabétisation océanique, le corps 
et le paysage marin interagissent dans une conversation com-
plexe – les yeux, les oreilles, les muscles et la peau du navigateur 
lisant les mouvements de l’océan à travers une connexion dyna-
mique et vernaculaire à l’espace et au lieu. L’alphabétisation 
océanique crée une politique et une éthique qui privilégient l’in-
terconnexion comme alternative au grand récit des mondes de 
pensée occidentaux, lesquels maintiennent notre « moi » séparé 
de la terre et de la mer, voyageant pour traverser un océan plutôt 
que de voyager à l’intérieur de celui-ci.

Cette alphabétisation et cette ontologie océaniques peuvent 
être illustrées par le voyage de Hokule’a – la pirogue de 18 mètres 
de long à double coque – sur des milliers de kilomètres en 
pleine mer92. Le navigateur hawaïen autochtone Bruce Blan-
kenfeld doit élargir son sens du « soi » afin de lire le paysage 
marin fluide qui l’entoure. « Ces étoiles doivent faire partie de 
vous », déclare-t-il93. Blankenfeld devient un sujet esthétique 

92. Hokule’a a été conçu en 1973 par les marins hawaïens Herb Kawainui Kane 
et Tommy Holmes, ainsi que par l’anthropologue Ben Finney, afin de prouver 
que les insulaires du Pacifique étaient capables de parcourir de grandes dis-
tances il y a plus de 800 ans, en colonisant les îles du triangle polynésien, et 
de retrouver leur chemin en utilisant uniquement des méthodes de navigation 
océanique. En 1976, le premier voyage en haute mer de Hokule’a, de Hawaï à 
Tahiti, a réussi. Pour une histoire de Hokule’a, voir le livre de Finney dans la 
bibliographie de l’article.

93. Interviewé par l’autrice, 2008, Honolulu, Hawaï (enregistrement audio).

Pour aller plus loin

Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx 

Forschungsinstitut für Patriarchatskritik und alternative Zivilisationen 
(fipaz – Institut de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisa-
tions alternatives), www.fipaz.at 

Planetare Bewegung für Mutter Erde (Mouvement planétaire pour la Terre-
Mère), www.pbme-online.org 

Engels, Friedrich (2021 [1884]), L’Origine de la famille, de la propriété privée 
et de l’État, Paris : L’Esprit du temps. 

Göttner-Abendroth, Heide (dir.) (2009), Societies of Peace: Matriarchies of 
Past, Present and Future, Toronto : Inanna.

Knapp, Michael C., Anja Flach et Ercan Ayboğa (2016 [2015]), Revolution 
in Rojava: Democratic Autonomy and Women’s Liberation in Syrian Kurdis-
tan, Londres : Pluto Press. 

Werlhof, Claudia von (2011), The Failure of Modern Civilization and the 
Struggle for a “Deep” Alternative: On “Critical Theory of Patriarchy” as a 
New Paradigm, Francfort-sur-le-Main : Peter Lang.

Werlhof, Claudia von (2016), « The “Hatred of Life” as Patriarchy’s Core 
Element », dans Claudia von Werlhof (dir.), Global war-ning: Geoenginee-
ring Is Wrecking Our Planet and Humanity, www.globalresearch.ca 

Claudia von Werlhof est née en 1943 à Berlin, en Allemagne. Titulaire 
d’un doctorat, elle est professeure de sciences politiques et d’études 
féminines à l’université d’Innsbruck, en Autriche. Elle est cofondatrice 
du groupe de recherche écoféministe connu sous le nom d’« école de 
Bielefeld ». Elle a créé le fipaz (Institut de recherche sur la critique du 
patriarcat et les civilisations alternatives) et le Planetare Bewegung für 
Mutter Erde (Mouvement planétaire pour la Terre-Mère), ainsi que le 
journal Boomerang: Journal for Critique of Patriarchy. En tant que théra-
peute, elle travaille avec la méthode Dorn.



384 385

La fusion du corps avec le paysage marin permet une lecture 
de tous les souvenirs et connaissances acquis dans le temps et 
l’espace océaniques, mais qui ont été effacés par les construc-
tions coloniales rigides de l’identité, du lieu et du pouvoir. Les 
lieux hawaïens, tant sur terre que sur mer, ont été renommés à 
la suite de la colonisation. La plage de Kaluahole sur la côte sud 
d’O’ahu, par exemple, est connue aujourd’hui sous le nom de 
Tonggs ou Diamond Head Beach, du nom de l’homme d’affaires 
Tongg, qui a acheté une maison en bord de mer sur ce spot de 
surf désormais célèbre95. Cet espace océanique a toutefois été 
nommé Kaluahole par les autochtones hawaïens, car l’histoire 
orale raconte qu’une caverne remplie de poissons aholehole par 
« Ai’ai, le fils du dieu hawaïen des pêcheurs » se trouvait juste au 
large de cette plage. La connaissance de cette caverne de pêche 
spécifique et la signification culturelle de ce lieu font partie de 
ce qui peut réapparaître grâce à un engagement dans l’alphabé-
tisation océanique.

Une grande partie du monde avance sans mémoire, comme 
si les espaces que nous habitons étaient des géographies vierges, 
et donc disponibles pour la consommation et le développement. 
Les coûts humains, environnementaux et spirituels de cet oubli 
collectif sont évidents dans l’effacement des cultures, dans la 
surexploitation des dons de la terre et dans l’inconscience qui 
passe pour un libre choix dans notre société de consommation. 
Dans notre réalité moderne faite de capitalisme, de militarisme 
et de développement non écologique, l’alphabétisation océa-
nique devient une relation éthique imprégnée d’une conscience 
cellulaire et spirituelle de nos liens intimes avec les lieux. L’hu-
manité se trouve dans l’océan. La navigation hawaïenne autoch-
tone favorise une façon d’être et de se déplacer susceptible de 
réveiller cette conscience, laquelle peut nous amener au-delà 
de l’« environnementalisme » ou de la « défense de l’environne-
ment », vers des relations vécues de compassion et de réciprocité. 
Reconnaître et réimaginer nos relations peut changer la façon 
dont nous nous déplaçons ensemble dans ce monde.

95. Diamond Head est le nom donné au cratère en 1825 par des marins bri-
tanniques qui exploraient la montagne, lorsqu’ils pensaient avoir trouvé des 
diamants, qui étaient en fait des cristaux de calcite. Les autochtones hawaïens 
ont nommé le volcan, aujourd’hui en sommeil, Le’ahi ou Lae’ahi. La significa-
tion originale du nom est incertaine et l’orthographe n’a jamais fait l’objet d’un 
consensus. Pour en savoir plus sur la plage de Kaluahole et sur d’autres noms 
de lieux à Hawaï, voir l’ouvrage de John R. K. Clark, The Beaches of O’ahu.

dont le mouvement sur l’océan articule une ontologie et une 
épistémologie hawaïennes à travers la stimulation des sens : la 
vue, l’odorat, le goût, l’ouïe et le toucher. Le corps kinesthé-
sique est inclus dans son alphabétisation océanique par le biais 
d’un engagement actif, et le « lieu » acquiert une signification 
liée à l’identité autochtone, qui trouve son origine dans la mer 
houleuse94. Blankenfeld imagine son être comme faisant partie 
du polype du corail et des requins à la peau rugueuse comme 
du papier de verre, qui se trouvent sous sa pirogue. Le vent 
froid du nord qui souffle contre son visage et le tambourinage 
rythmique de la lame de fond dans ses oreilles relient son esprit 
et son corps à une identité profonde ancrée dans un sentiment 
d’appartenance.

Le fait de se percevoir comme étant lié au monde environnant 
favorise une conscience spirituelle aiguë qui peut apporter à la 
fois de la joie et de la puissance – une puissance définie par la 
connexion et le but. Par exemple, Blankenfeld peut « voir » sa 
destination insulaire « avant » de partir en voyage. Il ressent l’île 
à l’intérieur de ses os et de son sang, de sorte qu’elle fait partie 
des expressions de son corps lorsqu’il s’y rend. La vue devient 
corporelle : les pieds, le nez et les yeux ont tous une façon spé-
cifique de voir, qui devient une émotion gravée dans les muscles 
et interprétée par l’esprit. Cette interaction constante entre le 
corps et l’esprit génère un contexte épistémologique et ontolo-
gique spécifique.

Voir devient ainsi un processus politique : à mesure que la 
vue du navigateur s’élargit grâce à l’alphabétisation océanique, 
il en va de même pour la capacité de penser au-delà d’un état 
d’esprit statique et d’une réalité unique. Blankenfeld s’oriente 
en étendant sa vision à son imagination, à partir de laquelle il 
crée délibérément un itinéraire de voyage. S’il n’imagine pas 
cette route, elle n’existera pas. Si nous n’imaginons pas notre 
lien avec la terre, il n’existera pas non plus. De cette façon, 
l’alphabétisation océanique permet un voyage au sein d’une 
nouvelle circulation du pouvoir, éthique plutôt que politique, 
géographique ou économique.

94. À Hawaï, le récit prédominant de la Création est un chant appelé « He Kumu-
lipo », composé par un prêtre hawaïen autochtone vers le 18e siècle. Ce chant 
raconte que les ténèbres ont spontanément donné naissance à un fils et à une 
fille, qui ont à leur tour donné naissance au corail dans la mer, et que de nom-
breuses autres créatures ont suivi, d’abord dans la mer, puis sur terre. L’origine 
hawaïenne se trouve donc dans l’océan.



386 387

PacifismePacifisme 
Marco Deriu

Mots clés : guerre, pacifisme, décroissance

Dans son essence même, l’idéal pacifiste implique l’injusti-
fiabilité de la guerre et l’engagement à la résolution des conflits 
par des moyens non violents. Les premières organisations poli-
tiques pour la paix ont été créées dans les premières décennies 
du 19e siècle aux États-Unis et en Angleterre. C’est toutefois 
Émile Arnaud, président de la Ligue internationale de la paix 
et de la liberté, qui a proposé, en 1901, les termes « pacifisme » 
et « pacifistes » pour désigner un mouvement politique spéci-
fique. À l’époque contemporaine, les mouvements pacifistes ont 
poursuivi leur idéal non par un simple rejet de la guerre, mais 
par la promotion d’objectifs positifs tels que la justice, les droits 
humains et le développement.

« Le développement est le nouveau nom de la paix », affirmait 
le pape Paul VI en 1967, avec un slogan qui est devenu célèbre 
par la suite. L’encyclique Populorum progressio résumait en une 
seule expression les attentes et les aspirations de toute une 
époque, où la foi en la libération de la pauvreté, de l’esclavage 
et de la violence était liée à la promesse de développement. La 
paix et le développement n’étaient pas conçus comme une seule 
et même chose, mais le second – dans l’ombre de la guerre froide 
et de la décolonisation – semblait être une condition essentielle 
à la réalisation de la première. Par la suite, il est apparu que ce 
lien postulé par le Populorum progressio était particulièrement 
problématique pour au moins trois raisons.

La première de ces raisons est la relation entre la consomma-
tion des ressources et les guerres liées à ces mêmes ressources. 
Notre modèle de développement est fondé sur un flux continu 
de ressources que nous extrayons de territoires qui sont sou-
vent invisibles aux yeux des consommateurs et consommatrices. 
De nombreuses guerres, parmi les plus longues et les plus san-
glantes, tournent pourtant autour des ressources naturelles. 
Ce phénomène peut être appelé « extractivisme militarisé », ou 
même « militarisme extractif ». On trouve non seulement des 
entreprises privées qui, pour accéder à une zone stratégique ou 
en conserver le contrôle, n’hésitent pas à financer des armées, 

Pour aller plus loin

Clark, John R. K. (1977), The Beaches of O’ahu, Honolulu : University of 
Hawaii Press. 

Finney, Ben (1994), Voyage of Rediscovery, Berkeley : University of Cali-
fornia Press. 

Ingersoll, Karin Amimoto (2016), Waves of Knowing: A Seascape Epistemo-
logy, Durham (États-Unis) : Duke University Press.

Lewis, David (1994 [1972]), We, The Navigators: The Ancient Art of Landfin-
ding in the Pacific, Honolulu : University of Hawaii Press.

Sullivan, Robert (1999), Star Waka, Auckland : Auckland University Press.

Karin Amimoto Ingersoll est une écrivaine et une chercheuse indé-
pendante originaire d’O’ahu, à Hawaï. Elle est titulaire d’une licence 
de l’université Brown, d’une maîtrise et d’un doctorat de l’université 
d’Hawaï à Manoa, et a bénéficié d’une bourse postdoctorale du pro-
gramme Mellon-Hawai’i. Son premier livre s’intitule Waves of Knowing: 
A Seascape Epistemology.



388 389

de la biodiversité, le changement climatique et les guerres pour 
des ressources qui se font toujours plus rares, une nouvelle 
prise de conscience s’impose. Il est clair que le déséquilibre et 
la menace pour la paix proviennent de la croissance incontrôlée 
de la « richesse », c’est-à-dire de la propension capitaliste à une 
augmentation continuelle de l’extraction, de la production, de 
la commercialisation et de la consommation.

Pour de multiples raisons, on pourrait donc dire : « La décrois-
sance est le nouveau nom de la paix. » Aujourd’hui, la décrois-
sance dans les « pays développés » est en effet une « condition 
nécessaire à la paix  », même si elle n’est pas une «  garantie 
suffisante ». En réalité, nous devons nous demander à quelles 
conditions nous parviendrons concrètement à une réduction 
raisonnable des formes de production et de consommation. 
Aujourd’hui, le double défi de ce qui serait de l’ordre d’un « paci-
fisme critique » et d’une « décroissance démocratique et non vio-
lente » est de comprendre plus profondément les liens entre les 
« moyens de production » et les « moyens de destruction », entre 
les manières dont nous produisons la richesse et la prospérité 
économique et les manières toujours nouvelles dont les guerres 
et la violence se propagent (Deriu, 2005). Pour le mouvement 
pacifiste, il ne suffit pas de critiquer l’action militaire si l’on ne 
construit pas en même temps une opposition suffisamment forte 
et organisée au système économique et politique, lequel exige 
des opérations militaires pour défendre les intérêts économiques 
fondamentaux des pays « développés ». Pour le mouvement de 
la décroissance, il est fondamental d’examiner comment – en 
l’absence d’un mouvement participatif et démocratique fort – la 
simple évocation des risques de catastrophe socio-écologique 
laisse un espace pour un traitement sécuritaire et militarisé de 
la question environnementale (Buxton et Hayes, 2015).

Il est donc nécessaire de développer des stratégies de lutte 
non violente (Engler et Engler, 2016) contre les modèles poli-
tiques, économiques et juridiques imposés par les instances 
nationales et transnationales. Nous devons réfléchir aux formes 
que pourrait prendre la défense non violente des territoires et 
de la communauté locale. L’objectif est de pouvoir décrire, à 
travers des voies de mobilisation locales et internationales, une 
« crise publique » qui révèle les injustices et oblige l’opinion 
publique et les gouvernements à entreprendre des actions adé-
quates pour défendre la démocratie, l’équité et la soutenabilité 
environnementale, dans les relations entre les personnes, les 
pays, les genres et les générations.

des factions ou à engager des forces de sécurité privées, mais 
on constate aussi un recours croissant à des missions militaires 
gouvernementales pour le contrôle ou la gestion de sites straté-
giques et de circuits commerciaux.

Deuxièmement, il existe une symbiose entre les industries 
militaires et civiles, qui, au cours des dernières décennies, ont 
été de plus en plus imbriquées et fusionnées. Les industries tech-
nologiques les plus avancées – mécanique, aérospatiale, électro-
nique, informatique, qui ont pour cœur les nanotechnologies 
et les nouveaux matériaux – ont trouvé dans l’armée l’un de 
leurs principaux clients. En fait, il existe une gamme croissante 
de produits et de technologies directement ou potentiellement 
« doubles », c’est-à-dire pouvant être utilisés à des fins civiles 
et militaires. Si nous regardons la liste des 100 plus grandes 
entreprises productrices d’armes et de services militaires, nous 
pouvons constater qu’elles impliquent des secteurs tels que la 
technologie aérospatiale, les satellites et la sécurité, l’aéronau-
tique, la production de moteurs, de turbines et de systèmes de 
propulsion, la mécanique navale, l’électronique, les communica-
tions et les technologies de l’information, ou encore des conglo-
mérats tels que General Electric, Mitsubishi Heavy Industries, 
Kawasaki Heavy Industries et Hewlett-Packard, qui opèrent 
dans des secteurs économiques très différents.

Troisièmement, il existe une connivence entre le système ban-
caire et le commerce des armes. Les grandes banques rendent 
possibles des transactions financières énormes et fructueuses en 
lien avec ce marché, grâce à leur diffusion et leur présence inter-
nationale, leur rapidité et leur sécurité dans les paiements, leur 
connaissance des clients, les possibilités de crédit et un certain 
degré de confidentialité dans les opérations bancaires.

Par conséquent, si nous considérons l’augmentation du pillage 
des ressources, l’accroissement de la production de biens et la 
croissance des banques d’investissement dans le commerce des 
armes, nous pouvons remarquer qu’il existe une forte connexion 
entre le développement capitaliste actuel et le déploiement de la 
violence au niveau mondial.

Pendant un demi-siècle, depuis le célèbre discours de Harry 
Truman sur l’état de l’Union en 1949, la « pauvreté » des régions 
«  sous-développées  » a été conçue comme une «  menace  », 
quelque chose qu’il fallait combattre et éliminer par l’aide, les 
ajustements structurels et les politiques de développement. Mais 
aujourd’hui, devant le pillage et la pollution des écosystèmes, 
l’augmentation des déchets et des gaz à effet de serre, la perte 



390 391

PaysPays
Anne Poelina

Mots clés : Première Loi autochtone sur l’eau, colonisation, droits et 
responsabilités dans le pays

Mon héritage autochtone est nyikina  ; dans ma langue, 
« ngajanoo Yimardoowarramarnil » signifie « une femme qui appar-
tient au fleuve ». Cela me situe comme une propriété apparte-
nant au Mardoowarra, le pays du fleuve Fitzroy. Nous sommes 
les gardiennes et gardiens traditionnels de ce fleuve sacré dans 
la région du Kimberley, en Australie-Occidentale. Les règles de 
la loi Warloongarriy nous ont été transmises par notre ancêtre 
Woonyoomboo. Il a créé le Mardoowarra en tenant ses lances 
fermement plantées dans Yoongoorroonkoo, la peau du serpent 
arc-en-ciel. Alors qu’ils se tordaient et tournaient dans le ciel 
et dans le sol, ils ont ensemble sculpté la piste de la vallée du 
fleuve, comme le conte le chant « Warloongarriy » sur la création 
du fleuve. C’est la Première Loi de Bookarrarra, le début du 
temps. Et tout cela est inhérent à ce que nous nommons « pays ».

Le 17 novembre 2015, la loi constitutionnelle de l’État  
d’Australie-Occidentale, datant de 1889, a été modifiée pour 
reconnaître pour la première fois les habitants aborigènes de 
l’État comme le premier peuple d’Australie-Occidentale, et 
comme les propriétaires et gardiens traditionnels de cette terre 
– ce que nous appelons nous-mêmes « pays ». L’amendement 
promeut l’idée selon laquelle le parlement de l’État doit cher-
cher à se réconcilier avec le peuple aborigène d’Australie-Occi-
dentale. Bien que l’amendement soit un geste de soutien, ni le 
gouvernement de l’État ni le gouvernement fédéral n’ont encore 
reconnu toute l’étendue des droits des autochtones.

Les 2 et 3 novembre 2016, les leaders aborigènes se sont réu-
nis à Fitzroy Crossing pour annoncer au monde la reconnais-
sance du fleuve Fitzroy – patrimoine national – comme notre 
ancêtre vivant, de sa source à la mer. La Déclaration du fleuve 
Fitzroy affirme :

« Les propriétaires traditionnels de la région de Kimberley, en 
Australie-Occidentale, sont préoccupés par les vastes propo-
sitions de développement auxquelles sont confrontés le fleuve 

Pour aller plus loin 

Atlas des conflits pour la justice environnementale, www.ejatlas.org

Global Witness, www.globalwitness.org

Liste des 100 plus grandes entreprises productrices d’armes et de services 
militaires en 2020 par l’Institut international de recherche sur la paix de 
Stockholm (sipr), www.sipri.org

Buxton, Nick et Ben Hayes (dir.) (2015), The Secure and the Dispossessed: 
How the Military and Corporations are Shaping a Climate-Changed World, 
Londres : Pluto Press et tni.

Deriu, Marco (2005), Dizionario critico delle nuove guerre, Bologne : emi.

Engler, Mark et Paul Engler (2016), This Is an Uprising: How Nonviolent 
Revolt Is Shaping the Twenty-First Century, New York : Nation Books.

Marco Deriu est chercheur à l’université de Parme en Italie, où il enseigne 
la sociologie de la communication politique et environnementale. Il est 
aussi membre actif de l’Associazione per la decrescita.



392 393

la valeur de notre « capital » humain fondé sur les systèmes de 
connaissances traditionnelles et sur les droits de la nature. Les 
intérêts étrangers considèrent notre pays comme une ressource 
pour l’investissement : de l’industrie pastorale et de l’agriculture 
intensive à l’exploitation minière des diamants et de l’or, et des 
perles à la fracturation hydraulique pour le gaz et le pétrole. 
Aucune de ces industries n’est soutenable : chacune a un effet 
néfaste sur l’air, la terre, l’eau et la biodiversité ; chacune est 
source de pauvreté pour les populations locales. L’expérience 
des Aborigènes du Kimberley et de toute l’Australie est partagée 
par d’autres peuples des Premières Nations dans les pays colo-
nisés aux 17e et 18e siècles. Le philosophe norvégien Johan Gal-
tung qualifie cette inégalité légiférée de « violence structurelle ». 
Ses effets se mesurent par des taux de mortalité élevés chez les 
enfants comme chez les adultes, par l’abus endémique d’alcool 
et de drogues, par les « maladies socialement transmises » et 
par les traumatismes psychiques transgénérationnels. Les effets 
sur ces vies en marge sont répétés de génération en génération 
et aggravés par la violence de l’enlèvement des enfants à leur 
famille, une politique d’État connue aujourd’hui sous le nom 
de « génération volée ».

En 2017, nous nous souvenons de la décennie qui s’est écou-
lée depuis que notre gouvernement a ratifié la Déclaration des 
Nations unies sur les droits des peuples autochtones. Cepen-
dant, nous n’avons pas vu ces principes intégrés dans le droit 
australien. Beaucoup d’entre nous – dont le droit coutumier est 
reconnu par la loi sur les droits fonciers autochtones (Native Title 
Act, 1993)97 – travaillent maintenant ensemble pour prendre 
en charge leur propre destin et s’associer à des personnes par-
tageant les mêmes idées, en vue de rendre la justice sur la base 
de la Première Loi sur l’eau du Mardoowarra. C’est une his-
toire d’espoir, d’innovation et de créativité culturelle, alors que 
nous examinons nos droits et nos responsabilités pour créer nos 
propres systèmes, en revenant aux principes de la Première Loi 
sur l’eau, qui est la loi du « pays ». Cette Première Loi englobe 
les relations que nous entretenons les uns et les unes avec les 
autres, avec nos voisins et, surtout, avec notre famille d’êtres non 
humains – animaux et plantes. Ces relations sont la clé de notre 

97. ndt : Le Native Title est la reconnaissance, par le droit australien (dans le 
Native Title Act de 1993), que les autochtones australiens – à la fois les Abori-
gènes et les insulaires du détroit de Torrès – ont des droits et des intérêts sur leurs 
terres qui découlent de leurs lois traditionnelles et leurs coutumes.

Fitzroy et son bassin-versant, ainsi que par le risque d’effets 
cumulatifs sur ses valeurs culturelles et environnementales 
uniques. Le fleuve Fitzroy est un être vivant ancestral et a 
droit à la vie. Il doit être protégé pour les générations actuelles 
et futures, et géré conjointement. »

Le guide « United Nations Permanent Forum on Indigenous 
Issues: Background Guide 2017 », lancé en 2016, fournit un 
modèle important pour la gouvernance culturelle de nos res-
sources naturelles et culturelles. Le cadre de l’onu est au fon-
dement de la Déclaration du fleuve Fitzroy et de la résolution 
finale des propriétaires et des gardiens traditionnels du Kim-
berley, nous permettant « d’étudier les options juridiques […] 
renforçant la protection en vertu de la loi du Commonwealth sur 
la protection de l’environnement et la biodiversité (Environment 
Protection and Biodiversity Conservation Act, 1999) », de concert 
avec la loi de l’État d’Australie-Occidentale sur le patrimoine 
aborigène (Aboriginal Heritage Act, 1972), tout en explorant la 
législation sous toutes ses formes pour protéger le bassin-versant 
du fleuve Fitzroy.

L’invasion et l’occupation coloniales britanniques qu’ont 
subies notre pays et nos peuples ont été violentes et brutales. 
Elles ont abouti à l’asservissement et à l’esclavage du peuple, 
bien que l’invasion ait été définie comme un « développement ». 
Les États coloniaux ont été établis pour créer des richesses au 
profit d’intérêts privés et étrangers, cela aux dépens de nous, 
peuples autochtones, de nos terres et de nos eaux. Étant donné 
que le discours historique sur le développement, du point de vue 
anglo-australien, porte sur le processus et les conséquences de 
l’invasion, on peut se demander comment celui-ci profite aux 
peuples des Premières Nations, aux Aborigènes et aux insulaires 
du détroit de Torrès.

En tant que propriétaire traditionnelle de 27 000 kilomètres 
carrés du pays nyikina, je suis à la fois témoin et actrice de la 
lutte pour concilier les conditions imposées aux Aborigènes du 
continent avec le respect du droit traditionnel. La politique du 
gouvernement fédéral et des différents États, ainsi que les inves-
tissements privés sont axés sur le développement du Nord de 
l’Australie selon un modèle économique occidental. De fait, la 
société colonisatrice96 anglo-australienne ne tient pas compte de 

96. ndt : L’expression « settler society » désigne une société pratiquant ou ayant 
pratiqué la conquête coloniale de territoires. 



394 395

PédagogiePédagogie 
Jonathan Dawson

Mots clés : éducation, pédagogie, capacitation

Pédagogie : du latin paedagogia, « éducation, accompagne-
ment des garçons », et du grec paidagogos, « professeur », 
« guide ».

La pédagogie peut être considérée comme la Cendrillon 
du monde de l’éducation – elle est largement négligée malgré 
le rôle essentiel qu’elle joue dans le foyer éducatif. Cela est 
particulièrement évident dans le domaine de l’économie : les 
manifestations étudiantes de ces dernières années ont porté 
sur le programme d’études, avec des demandes centrées sur 
la nécessité d’enseigner d’autres écoles de pensée que celle de 
l’économie néolibérale. L’hypothèse implicite est que le rem-
placement d’un ensemble de manuels par un autre suffira à 
remédier au dysfonctionnement actuel de la discipline. En y 
regardant de plus près, cette analyse apparaît insatisfaisante et 
superficielle.

Un certain nombre d’hypothèses fondamentales régissent la 
pratique éducative actuelle – et celles-ci sont si profondément 
ancrées que nous sommes à peine conscients de leur existence. 
C’est ce que Stephen Sterling appelle « la géologie souterraine 
de l’éducation » (Sterling, 2008). Ces hypothèses comprennent 
la croyance qu’il existe un ensemble fixe de savoirs spécifiques 
à chaque matière et devant être transmis par un enseignant 
« expert » ; que l’intellect est la seule faculté légitime d’appren-
tissage ; et que l’apprentissage est un processus individuel et 
compétitif, dans lequel la collaboration est dénoncée comme 
une tricherie.

Heureusement, ces hypothèses de base sont de plus en plus 
remises en question et nous assistons à une nouvelle vague 
d’expériences éducatives fondées sur une éthique beaucoup 
plus éclairée.

Il est de plus en plus reconnu que la connaissance, plutôt que 
d’être figée et de représenter en quelque sorte une vérité objec-
tive, est en fait socialement construite – la construction du sens 

bien-être personnel, communautaire, culturel, économique et 
écosystémique.

Comme le démontre notre centre (le Nyikina Cultural Centre, 
www.majala.com.au), notre culture, notre science, notre patri-
moine et notre économie fondée sur la préservation de la nature 
sont en plein essor, trouvant leur origine dans notre connexion 
et nos identités culturelles. Guidés par la Première Loi sur l’eau, 
nos systèmes d’« eau vivante » constituent notre force vitale, 
reliant les eaux de surface aux eaux souterraines et unissant les 
divers paysages culturels du Kimberley. Dans le même temps, 
nous construisons des systèmes de connaissances collaboratifs, 
combinant les sciences occidentales, le savoir traditionnel et les 
pratiques industrielles, pour partager nos ressources les plus 
précieuses – l’eau et la biodiversité. Ainsi, nous redessinons ce 
qu’est la « vie soutenable » dans notre pays.

Pour aller plus loin

« Fitzroy River Declaration », www.klc.org.au 

Galtung, Johan (1996), Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Develop-
ment and Civilization, Londres : sage Publications.

Gouvernement de l’Australie-Occidentale (1889), Western Australian Consti-
tutional Act, www.legislation.wa.gov.au 

McInerney, Marie (2017), « Climate Justice: A Call to Broaden Science with 
Indigenous Knowledge », Croakey Health Media, 4 mars, www.croakey.org 

National Model United Nations (2016), «  United Nations Permanent 
Forum on Indigenous Issues: Background Guide 2017 », www.nmun.org 

Nations unies (2007), Déclaration des Nations unies sur les droits des 
peuples autochtones, www.un.org 

Anne Poelina, spécialiste en santé publique, en médecine tropicale et en 
politique sociale autochtone, est une gardienne traditionnelle nyikina 
warrwa du Mardoowarra (cours inférieur du fleuve Fitzroy). Impliquée 
dans la Walalakoo Aboriginal Corporation, elle est directrice de recherche 
et boursière du programme de formation à la recherche du gouverne-
ment australien, au Nulungu Research Institute de l’université de Notre-
Dame, ainsi que chercheuse à l’université Charles-Darwin. Ses travaux 
actuels portent sur la protection juridique du Mardoowarra par le biais 
du droit coutumier, de la culture, de la science et de la préservation de 
l’environnement.



396 397

Par exemple, dans le cadre de leurs cours de maîtrise, les étu-
diants et étudiantes en économie du Schumacher College, dans 
le Devon, en Angleterre, participent à un atelier de « théâtre 
de l’opprimé », où ils et elles dessinent une constellation de 
contextes politico-économiques divers, en utilisant leur corps 
pour cartographier des systèmes complexes et expérimenter 
somatiquement des pistes d’action potentielles (Dawson et 
Oliveira, 2017).

Un nombre croissant d’études et d’enquêtes sur les initia-
tives éducatives innovantes constatent que cette approche plus 
holistique de l’éducation – qui stimule « la tête, le cœur et les 
mains » – est nettement plus efficace pour catalyser le chan-
gement de comportement. Elle permet aussi aux étudiants et 
étudiantes d’aborder de manière critique et créative les valeurs, 
les compétences et les connaissances requises pour les défis liés 
à la soutenabilité auxquels nous sommes confrontés.

Enfin, la pratique pédagogique conventionnelle définit 
l’élève comme un apprenant autonome et essentiellement 
indépendant, en compétition avec ses pairs dans la course aux 
notes. Une interprétation alternative émergente reconnaît que 
l’étudiant est intégré dans de multiples relations au sein du 
monde humain et autre qu’humain, et que ce sont précisément 
ces relations qui permettent et catalysent l’émergence de la 
connaissance.

Dans ce contexte, il n’est pas surprenant qu’une caracté-
ristique commune à de nombreuses initiatives éducatives 
pionnières d’aujourd’hui soit leur enracinement dans la com-
munauté. Des centres tels que les nombreux écovillages du 
monde entier qui accueillent le programme d’enseignement 
élaboré par Gaia Education, et des institutions telles que la 
Swaraj University et le Barefoot College en Inde, sont conçus 
explicitement pour être intégrés dans des communautés de vie 
et d’apprentissage – elles-mêmes profondément ancrées dans la 
tradition gandhienne des ashrams et du nai talim (Sykes, 2009). 
Dans ces programmes, les étudiants et le personnel travaillent 
côte à côte pour gérer le centre d’éducation  : cultures, cui-
sine, vaisselle, nettoyage et entretien des bâtiments. La « classe 
vivante » est ainsi élargie à toutes les dimensions de la vie étu-
diante, ce qui permet de briser les frontières artificielles qui 
existent habituellement entre la théorie et la pratique de la 
soutenabilité. Les élèves apprennent à faire face à des ques-
tions liées à la prise de décision et à la résolution des conflits, à 
l’approvisionnement et à la préparation des repas, et à la façon 

émergeant d’un processus itératif continu d’expérimentation, 
de questionnement et de réflexion au sein de la communauté 
d’apprentissage. Dans ce voyage d’apprentissage continu, et en 
nous appuyant sur les idées de Paolo Freire, nous comprenons 
que le langage que nous utilisons pour interpréter le monde 
n’est pas une représentation fidèle d’une réalité objective, mais 
qu’il émerge plutôt de relations de pouvoir structurelles qui, 
lorsqu’elles ne sont pas remises en question, tendent à se per-
pétuer insidieusement (Freire, 2021 [1968]).

Dans cette optique, le centre de l’autorité doit se déplacer 
de l’enseignant vers la communauté d’apprentissage, le rôle 
de l’éducateur étant de « faire sortir de » (educere), de se trans-
former en ressource, en mentor, en provocateur et, dans un 
certain sens, en pair, plutôt que d’être un simple transmetteur 
d’informations.

Cette évolution a été particulièrement marquée dans les 
contextes où le rôle de l’éducation dans le processus de colo-
nisation idéologique a été particulièrement fort. Par exemple, 
l’Universidad de la Tierra (ou Unitierra), à Oaxaca, au 
Mexique, a été créée en réponse à la conviction que « l’école a 
été le principal outil de l’État pour détruire le peuple autoch-
tone ». L’Unitierra a développé une éthique de l’apprentissage 
qui repose plus étroitement sur la pratique éducative autoch-
tone et qui met l’accent sur l’éducation informelle, fondée sur 
des projets portés par des pairs, plutôt que sur le modèle hié-
rarchique de la relation conventionnelle enseignant-élève.

La méthode scientifique conventionnelle s’appuie fortement 
sur la rationalité et sur des formes de validation fondées sur 
des preuves empiriques. L’étudiant/chercheur est censé se tenir 
à l’extérieur du champ d’études en tant qu’observateur impar-
tial, capable de tirer des conclusions objectives sur la base du 
seul raisonnement cognitif. Notre compréhension émergente du 
processus d’apprentissage resitue l’apprenant comme étant pro-
fondément immergé et impliqué dans le monde, l’explorant avec 
toute la gamme des facultés humaines : rationnelles et cogni-
tives, expérientielles, intuitives, relationnelles et corporelles.

La validation du subjectif que cela implique redonne vie à 
la salle de classe. Les élèves ne sont plus tenus de laisser leurs 
émotions, leur intuition et leur corps à la porte de la classe. 
Au contraire, ils et elles sont invités à entrer dans un espace 
qui accueille leur créativité et leur sens du jeu, leurs passions 
et leurs larmes. Le rôle de l’étudiant passe de celui d’objet sur 
lequel on opère à celui de sujet au sein de relations.



398 399

PermaculturePermaculture 
Terry Leahy

Mots clés : agriculture, permaculture, mode de subsistance soutenable

La « permaculture » est un terme inventé par les Australiens 
Bill Mollison et David Holmgren. Il peut être traduit par « agri-
culture permanente » ou « culture permanente ».

Le mouvement de la permaculture a évolué en trois phases, 
chacune étant représentée par un livre clé. Permaculture 1 (2021 
[1978]) met l’accent sur le remplacement des cultures annuelles 
par des plantes vivaces. Selon Mollison et Holmgren, la perma-
culture est « un système intégré et évolutif d’espèces végétales 
et animales pérennes ou autoperpétuées utiles à l’homme [sic] ». 
L’agriculture est une « forêt comestible ». La fertilité des sols 
agricoles dépend de l’humus déposé par des siècles de couver-
ture forestière. Lorsque ces terres sont défrichées pour la culture 
des céréales, cette couche arable s’épuise progressivement. La 
permaculture tente d’échapper à ce piège en utilisant des plantes 
vivaces pour fournir de la nourriture et améliorer la qualité du 
sol.

Lors de la deuxième phase du mouvement, cette définition 
par les plantes vivaces est discrètement abandonnée. Dans Per-
maculture: A Designers’ Manual (1988), Mollison définit la per-
maculture en deux phrases :

« La permaculture (agriculture permanente) est la conception 
consciente et le maintien d’écosystèmes productifs sur le plan 
agricole, qui ont la diversité, la stabilité et la résilience des 
écosystèmes naturels. »

Cela équivaut à une définition en termes de soutenabilité agri-
cole : stabilité et résilience. La phrase suivante élargit considé-
rablement la permaculture :

« C’est l’union harmonieuse du paysage et des personnes, qui 
répondent de manière soutenable à leurs besoins en nourri-
ture, en énergie et en logement, ainsi qu’à d’autres besoins 
matériels et non matériels. »

d’entrer en relation avec les autres de manière respectueuse et 
régénératrice.

Pendant trop longtemps, les subjectivités dynamiques et 
créatives des élèves ont été exclues de la salle de classe. L’his-
toire qui a été imposée – celle d’un être solitaire, compétitif et 
hyper-rationnel disséquant le monde afin de le manipuler plus 
efficacement pour son propre avantage – nous a privés de sens, 
tandis que la Terre saigne. Nous avons besoin de nous retisser 
à la fabrique du vivant. Une refonte de la forme et de l’objectif 
de l’apprentissage est un bon point de départ.

Pour aller plus loin

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (dir.) (2015), 
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ère, Neuvy-en-Champagne : 
Le Passager clandestin.

Dawson, Jonathan et Hugo Oliveira (2017), « Bringing the Classroom Back 
to Life », EarthEd: Rethinking Education on a Changing Planet, Washington, 
DC : Island Press et Worldwatch Institute, p. 207-219. 

Freire, Paulo (2021 [1968]), La Pédagogie des opprimés, Marseille : Agone. 

Lakoff, George et Mark Johnson (1986 [1980]), Les Métaphores dans la vie 
quotidienne, Paris : Minuit.

Sterling, Stephen (2008), « Sustainable Education: Towards a Deep Learning 
Response to Unsustainability », Policy and Practice, no 6, www.development 
educationreview.com  

Sykes, Marjorie (2009), The Story of Nai Talim: Fifty Years of Education at 
Sevagram, India, 1937-1987, New Delhi : ncert.

Jonathan Dawson est éducateur au Schumacher College dans le Devon, 
en Angleterre, où il coordonne le programme de maîtrise sur l’économie 
de transition. Il fait partie de l’équipe qui a créé le programme d’études 
de Gaia Education (www.gaiaeducation.org) et a été président du Global 
Ecovillage Network.



400 401

vage et des cultures est ici nécessaire afin que les ressources des 
deux puissent être facilement échangées.

- Nous devons nous passer des machines, des transports et des 
intrants qui dépendent de combustibles fossiles. Nous sommes 
déjà en train d’épuiser ces ressources et le réchauffement de la 
planète est un sérieux problème.

- L’agriculture doit entourer et pénétrer les zones d’habitation, 
de sorte que le transport des aliments puisse se faire à pied ou 
par traction animale.

- Une agriculture locale permet de recycler les nutriments 
contenus dans le fumier humain et animal et évite de devoir 
réfrigérer les aliments carnés ou végétaux.

- La permaculture privilégie les espèces végétales (mais aussi 
animales) qui se montrent robustes dans un milieu particulier, 
et non celles qui dépendent de l’irrigation et des intrants de 
synthèse.

- Les emplois agricoles doivent être diversifiés et doivent 
mobiliser une main-d’œuvre nombreuse, ce qui nécessite la 
connaissance d’un éventail d’espèces et de leurs interactions.

- La permaculture met l’accent sur les structures construites 
pour retenir et utiliser l’eau dans le paysage, plutôt que de pomper 
l’eau sur de longues distances et d’utiliser des énergies fossiles.

Ces leçons ont du sens pour une stratégie de post-dévelop-
pement. Alors que l’intégration dans une économie mondiale à 
forte intensité énergétique ne peut sauver les pauvres, les stra-
tégies de permaculture sont démocratiques, avec des emplois 
accessibles à toutes et tous. Celles et ceux qui pratiquent une 
agriculture de subsistance et ne peuvent se permettre d’acheter 
des intrants commerciaux disposent ici d’une stratégie biolo-
gique. Les cultures pérennes nourrissent les animaux, fixent 
l’azote et fournissent un paillis. La variété empêche qu’une 
espèce nuisible ne vienne anéantir toute la récolte. Une agri-
culture locale ne dépend pas des longues chaînes d’approvi-
sionnement et des transports polluants fonctionnant au pétrole. 
La proximité permet de relier facilement les cultures et les ani-
maux, de manière à recycler les nutriments. Les travaux de ter-
rassement réalisés localement servent à collecter la pluie là où 
elle tombe et à gérer l’approvisionnement en eau pour l’usage 
domestique et les cultures. La permaculture permet un travail 
agricole gratifiant.

Des exemples de design en permaculture sont apparus dans le 
monde entier. Lorsqu’ils ont perdu l’accès au pétrole de l’Union 
soviétique, les Cubains ont pu sauver leur pays de la famine 

Il ne s’agit pas seulement ici de systèmes agricoles, mais de 
tout type de technique que les êtres humains peuvent utiliser 
pour entrer en relation avec la nature. Cela inclut l’énergie, 
l’utilisation des métaux, la poterie et même les ordinateurs, 
pour autant que toutes ces choses puissent être produites de 
manière soutenable ! Mais en réalité, le Designers’ Manual est 
presque entièrement consacré aux stratégies agricoles, à l’ex-
ception d’une brève discussion sur le design solaire passif des 
habitations. Mollison y ajoute quatre règles d’« éthique de la 
permaculture » : prendre soin de la terre, prendre soin des autres, 
fixer des limites à la population et à la consommation, distribuer 
les surplus. Ces positions éthiques sont communes à l’ensemble 
du mouvement écologiste.

La phase la plus récente du mouvement de la permaculture 
est issue du livre influent de Holmgren, Permaculture : principes et 
pistes d’action pour un mode de vie soutenable (2017 [2002]). Cet 
ouvrage poursuit le glissement d’une permaculture initialement 
définie comme une simple stratégie agricole vers un ensemble de 
« principes de design » pertinents pour toutes les prises de décision 
– personnelles, économiques, sociales et politiques. Par exemple, 
« ne pas produire de déchets » et « obtenir un rendement ».

Cet élargissement du concept de permaculture peut faire 
perdre de vue la vocation populaire de ce mouvement de vulga-
risation de l’agriculture soutenable et du design des établisse-
ments humains. Les stratégies permaculturelles nous montrent 
la direction dans laquelle il faudrait que nous nous engagions 
toutes et tous pour réduire la consommation d’énergie. Les 
principes de la permaculture sont pertinents pour tout type 
d’agriculture non capitaliste, pour les situations où les coûts des 
intrants industriels ne sont pas couverts par les profits élevés des 
cultures de rente, et pour celles où le coût de la main-d’œuvre 
n’est pas un facteur déterminant.

Résumons les leçons de la permaculture – la sagesse accumu-
lée du mouvement :

- La permaculture privilégie l’agriculture biologique  : les 
engrais chimiques synthétiques, les pesticides et les herbicides 
nuisent au sol, à notre santé et aux autres espèces.

- Un design permaculturel doit inclure et mettre en valeur les 
cultures pérennes, pour entretenir et conserver les sols, pour 
fournir du fourrage, du combustible et de la nourriture.

- La polyculture est la meilleure stratégie agricole pour maxi-
miser la biodiversité et lutter contre les parasites et les maladies 
sans utiliser de produits chimiques nocifs. La réunion de l’éle-



402 403

Politique  
du corps

Politique du corps 
Wendy Harcourt

Mots clés : incarnation (embodiment), féminisme, racisme, militantisme queer, 
hétéronormativité

La « politique du corps  » a été un projet politique majeur 
parmi les militantes et les militants féministes et queers depuis 
les années 1980, à l’échelle transnationale. Dans le cadre de cette 
politique du corps, les corps sont considérés comme des lieux de 
résistance culturelle et politique à la conception dominante du 
corps « normal », blanc, masculin, occidental et hétérosexuel, par 
rapport auquel toutes les « autres » formes de corps diffèrent. La 
politique du corps va donc des demandes de justice économique 
libérale à la reconnaissance de l’intégrité des droits en matière 
d’orientation sexuelle pour toutes les personnes. Par exemple, 
la politique du corps a été une force perturbatrice et critique 
dans les interventions queers et féministes lors des conférences 
mondiales des Nations unies sur les droits de l’Homme (1993), 
la population et le développement (1994) et les femmes (1995). 
Les militantes et militants qui ont participé à ces différentes 
conférences de l’onu ont attiré l’attention de la communauté 
internationale sur des questions telles que la violence domes-
tique, le viol en tant qu’arme de guerre, les droits sexuels et 
reproductifs des femmes, et les droits des autochtones et des per-
sonnes homosexuelles et transgenres. Leurs campagnes se sont 
élevées non seulement contre les inégalités de genre, mais aussi 
contre le racisme, l’âgisme et les normes hétérosexuelles. De 
cette façon, la politique du corps a répondu à différentes formes 
d’oppression corporelle par des formes radicales de démocratie 
(Harcourt, 2009).

Les exemples d’actions et de campagnes de politique du corps 
vont des protestations performatives, comme celles qui ont eu 
lieu en Inde contre les concours de Miss Monde, jusqu’aux 
grandes actions directes et aux campagnes de long terme, en 
ligne et sur le terrain – comme les marches des années 1980 
contre la criminalisation de l’avortement aux États-Unis, en 
Australie et en Europe, ainsi que les multiples campagnes mon-
diales visant à mettre fin aux violences faites aux femmes, telles 
que le viol, la stérilisation forcée, le féminicide et le trafic sexuel 

avec l’aide de volontaires pratiquant la permaculture, lesquels 
ont mis en place une agriculture locale qui ne dépendait ni du 
pétrole ni des intrants industriels. Le plateau de Lœss en Chine, 
transformé en désert par des siècles d’exploitation agricole, a 
été restauré grâce aux techniques de permaculture. Au Niger, 
World Vision a fait œuvre de pionnier en matière de « régéné-
ration naturelle gérée par les agriculteurs  », pour rétablir un 
régime agricole mixte composé de zones boisées et de cultures. 
Aux Philippines, les paysans endettés par les cultures de rente 
ont abandonné l’agriculture à forte intensité d’intrants pour se 
concentrer sur la sécurité alimentaire. Ils se sont réunis au sein 
du mouvement masipag, qui signifie « diligent et énergique » en 
langue tagalog. Au Zimbabwe, le clan de Chikukwa a rétabli la 
sécurité alimentaire de six villages grâce à un projet de perma-
culture appelé « Abeilles fortes » en langue shona. Il a été initié 
par la population locale et se poursuit toujours, 20 ans après 
(Leahy, 2013). D’autres expériences de ce type vont proliférer à 
mesure que l’économie de croissance vacille.

Pour aller plus loin

Chikukwa Project

masipag, www.masipag.org 

Permaculture Research Institute, www.permaculturenews.org 

Birnbaum, Juliana et Louis Fox (dir.) (2014), Sustainable [R]evolution: Per-
maculture in Ecovillages, Urban Farms, and Communities Worldwide, Berke-
ley : North Atlantic Books. 

Holmgren, David (2017 [2002]), Permaculture : principes et pistes d’action 
pour un mode de vie soutenable, Paris : Rue de l’échiquier.

Leahy, Terry (2013), « The Chikukwa Permaculture Project (Zimbabwe) 
– The Full Story », Permaculture News, 15 août, www.permaculturenews.
org 

Mollison, Bill (1988), Permaculture: A Designers’ Manual, Tyalgum : Tagari 
Publications. 

Mollison, Bill et David Holmgren (2021 [1978]), Permaculture 1 : une agri-
culture pérenne pour l’autosuffisance et les exploitations de toutes tailles, Athis-
Val de Rouvre : Charles Corlet.

Terry Leahy est un sociologue militant, retraité de l’université de New-
castle, en Australie. Son site www.gifteconomy.org.au démontre la per-
tinence de la permaculture dans les projets de sécurité alimentaire en 
Afrique.



404 405

en Amérique centrale remettent en question les hypothèses sur 
le développement et le progrès. Un autre exemple est celui des 
Rencontres féministes d’Amérique latine et des Caraïbes au 
début des années 1980, qui se sont opposées aux idées libé-
rales de réussite en matière de genre et de développement, par 
le biais de dialogues interculturels incluant des personnes non 
blanches, queers et autochtones (Harcourt, Icaza et Vargas, 
2016). Comme ces derniers exemples le suggèrent, la politique 
du corps est une critique des formes de pouvoir occidental, qui 
s’expriment dans le sexisme, le racisme, la misogynie et l’hété-
rosexisme, accompagnant de fait les systèmes de connaissances 
impériaux et coloniaux qui informent les pratiques de dévelop-
pement (Mohanty, 2003).

La politique du corps ne concerne pas seulement les luttes 
pour mettre fin à l’oppression, mais aussi les moyens de réima-
giner et de refaire le monde. Cela inclut la compréhension de 
la sexualité, de la diversité et du bien-être du point de vue de 
l’« autre » marginalisé. Le European Feminist Forum, qui s’est 
tenu de 2004 à 2008, en est un exemple. Il a réuni des militantes 
féministes et queers de 20 pays européens. Il a créé un espace 
numérique où les femmes roms, les jeunes féministes queers 
d’Europe centrale et d’Europe de l’Est, ainsi que les travailleuses 
du sexe et les travailleuses domestiques migrantes pouvaient se 
rencontrer et débattre de l’avenir qu’elles envisageaient – un 
avenir non informé par les données de la politique européenne 
dominante, fondée sur des idées individualistes de réussite et 
de progrès. Liée au Forum social mondial, cette expérience a 
contribué à l’émergence d’autres modes d’organisation reposant 
sur une compréhension pluriverselle du soin dans des groupes 
familiaux sans hétéronormativité ni logique d’exploitation.

Le militantisme de la politique du corps remet donc en ques-
tion le récit de la modernité qui définit le genre, les corps et la 
sexualité à travers le prisme du progrès. Dans son militantisme 
et sa vision des alternatives, la politique du corps ouvre la voie à 
d’autres manières de voir la politique, au-delà du développement 
social et économique fondé sur les droits de l’Homme indi-
viduels et la prétendue égalité économique, que l’État devrait 
garantir selon la règle du droit. La politique du corps démonte 
le système racial/sexuel/genré que la modernité a imposé à la 
société. Elle remet en question la classification moderne selon 
la norme des corps hétérosexuels masculins blancs privilégiés. 
Elle apporte à la théorie et à la pratique du post-développement 
le défi de remettre en question et de défaire la manière dont les 

pédophile. Ces exemples s’étendent encore des campagnes 
féministes visant la reconnaissance des violences domestiques 
au sein des couples mariés, aux pièces de théâtre telles que Les 
Monologues du vagin, qui ont débuté à New York et sont mainte-
nant présentées dans le monde entier. On peut également citer 
d’autres exemples, comme la réclamation, dans les années 2000, 
du droit au mariage homosexuel, et la demande pour que les 
transgenres soient reconnus comme un troisième genre à côté du 
masculin et du féminin dans la documentation officielle, dans les 
toilettes publiques et dans les écoles. Sexuality Policy Watch98, 
une institution en ligne dont le siège est situé au Brésil, produit 
des données qui documentent nombre de ces actions et cam-
pagnes, montrant l’importance de la politique du corps dans le 
paysage politique mondial. Un exemple récent exceptionnel de 
politique du corps à l’échelle mondiale a pu être observé lors 
des centaines de marches de femmes organisées dans le monde 
entier le 21  janvier 2017, le lendemain de la 45e  investiture 
présidentielle aux États-Unis. Des millions de personnes ont 
défilé pour protester contre les déclarations misogynes, racistes 
et homophobes de Donald Trump et son comportement envers 
les femmes.

La politique du corps est incontestablement controversée car 
elle rend visibles des questions intimes et souvent taboues. En 
ce sens, la politique du corps « dit » le non-dit dans les espaces 
politiques et économiques, puisqu’elle remet en question les 
normes qui cautionnent et institutionnalisent les inégalités de 
genre et autres. Par exemple, la campagne pour le droit des 
travailleuses et travailleurs du sexe à un salaire équitable exige 
que ces personnes soient considérées comme des travailleurs 
comme les autres. La politique du corps défie l’homophobie, 
même dans des endroits comme l’Afrique où l’homosexualité 
est pénalisée et criminalisée. Elle dénonce la discrimination 
racialisée également au sein des mouvements féministes, où les 
marques de l’effacement historique associé au colonialisme sont 
visibles dans le privilège blanc (Harcourt, Icaza et Vargas, 2016). 
Ces dernières années, la décolonialité est devenue un élément 
important de la politique du corps à l’échelle mondiale. Par 
exemple, les campagnes visant à mettre fin à la discrimination 
violente – y compris la stérilisation – des femmes autochtones 

98. Sexuality Policy Watch est un forum mondial composé de chercheuses et 
chercheurs et de militantes et militants issus d’un grand nombre de pays et de 
régions du monde. Voir www.sxpolitics.org 



406 407

Post-économiePost-économie 
Alberto Acosta

Mots clés : décroissance, post-extractivisme, progrès, buen vivir, 
transdisciplinarité, droits de la nature

La civilisation patriarcale capitaliste dominante souffre d’une 
crise multiforme et systémique. Jamais auparavant n’étaient 
apparues simultanément autant de questions pressantes. Cette 
crise de civilisation traverse de nombreux domaines : politique, 
éthique, énergie, alimentation, culture et vie quotidienne. Nous 
vivons non seulement avec de graves problèmes environnemen-
taux, mais aussi avec une perte de sens historique. Cela exige de 
grandes solutions transformationnelles.

L’économie patriarcale capitaliste telle que nous la connais-
sons ne peut offrir de solutions acceptables. Sa quête ostensible 
du bien-être ne fait que dissimuler une recherche de pouvoir, 
qui conduit la vie sur Terre dans un précipice, sans possibilité 
de retour. Malgré cela, de puissantes forces sociales résistent au 
changement – un changement matériel et idéologique. Un éven-
tail de think tanks économiques est au cœur de ces obstacles. Il 
est donc urgent de penser en dehors de l’économie qui constitue 
le pilier de la modernité.

La discipline de l’économie a une histoire mouvementée. Sa 
théorie a évolué au travers d’un processus complexe et contra-
dictoire, mais elle a toujours été caractérisée par une recherche 
incessante du progrès et de son rejeton, le développement. Or, ni 
l’objectif d’optimisation permanente ni l’équilibre des relations 
sociales et environnementales ne sont réalisés. Les économistes 
tentent de comprendre le monde et de le changer par le biais 
d’une foi instrumentale, que ce soit en maximisant la logique du 
marché ou en rationalisant les structures étatiques.

Pire, l’économie a une tendance malsaine à chercher sa légi-
timité en se distanciant des autres sciences dites « sociales », 
préférant se situer parmi les sciences exactes et naturelles. Le 
positivisme et le fonctionnalisme de ces dernières sont enviés 
par de nombreux économistes qui aspirent à imiter leurs 
méthodes, dont l’utilisation d’un langage mathématique, qui 
n’a jamais été développé pour comprendre la complexité de la 
société humaine.

corps sont façonnés par les relations sociales ancrées dans le 
capitalisme néolibéral. Et elle invite le post-développement à 
s’appuyer sur les multiples résistances et rébellions exprimées 
dans les luttes féministes et queers pour la reconnaissance de 
l’intégrité corporelle des nombreux « autres », étrangers au pri-
vilège masculin blanc.

Dans sa revendication de l’altérité, la politique du corps est un 
point d’entrée essentiel pour repenser le post-développement. 
C’est aussi un espace d’action collective transformatrice, qui 
relie le corps aux alternatives radicales des mouvements sociaux, 
façonnant ainsi des stratégies pour une transformation diverse-
ment incarnée (embodied). Le défi du post-développement est de 
prendre au sérieux l’idée qu’il existe une multiplicité de corps et 
de formes d’incarnation, afin d’aller au-delà des histoires et des 
pratiques normalisantes du développement moderne. Et pour 
les féministes et les queers, il s’agit de comprendre les manières 
multiples et diverses de se connecter à la dimension spirituelle 
de la vie, afin d’entrer en relation avec les corps non humains, 
ceux des « autres terrestres ».

Pour aller plus loin

crea, www.creaworld.org 

Harcourt, Wendy (2009), Body Politics in Development: Critical Debates in 
Gender and Development, Londres : Zed Books.

Harcourt, Wendy, Rosalba Icaza et Virginia Vargas (2016), « Exploring 
Embodiment and Intersectionality in Transnational Feminist Activist 
Research  », dans Kees Biekart, Wendy Harcourt et Peter Knorringa 
(dir.), Exploring Civic Innovation for Social and Economic Transformation, 
Londres : Routledge.

Mohanty, Chandra Talpade (2003), Feminism Without Borders: Decolonizing 
Theory, Practicing Solidarity, Durham (États-Unis)  : Duke University 
Press.

Wendy Harcourt est professeure en développement critique et en études 
féministes à l’Institut international d’études sociales de la Erasmus Uni-
versiteit Rotterdam, aux Pays-Bas. De 1988 à 2011, elle a été rédac-
trice en chef de la revue Development et directrice des programmes de la 
Society for International Development à Rome, en Italie. Elle a publié 
de nombreux ouvrages sur le post-développement, l’écologie politique 
et le féminisme.



408 409

d’abolir l’obsession de la croissance économique : un monde fini 
ne supporte pas une croissance infinie. Il est donc impératif de 
faire appel à la décroissance, dans tout l’hémisphère nord, pour 
équilibrer physiquement le « métabolisme économique » mon-
dial et supprimer tout centre. Ce que nous voulons, ce sont des 
relations communautaires, et non individualistes ; des relations 
plurielles et diverses, et non pas unidimensionnelles ou mono-
culturelles  ; ainsi qu’une décolonisation profonde (Quijano, 
2014). Simultanément, un engagement en faveur du post-ex-
tractivisme est requis dans l’hémisphère sud. Une convergence 
entre la décroissance et le post-extractivisme (Acosta et Brand, 
2017) signifie que les pauvres cesseront de soutenir l’opulence 
des riches.

Une post-économie exige :
- la démarchandisation de la nature et des biens communs ;
- la reconnaissance des droits de tous les êtres vivants, et des 

relations harmonieuses entre tous ;
- des critères d’évaluation fondés sur la communauté ;
- une production décentralisée et déconcentrée ;
- un changement profond des modes de consommation ;
- une redistribution radicale des richesses et du pouvoir ;
- et bien d’autres actions qui seront considérées collectivement. 

Il est crucial de retrouver des épistémès alternatives comme le 
buen vivir, l’éco-swaraj, l’ubuntu ou la perspective communauta-
rienne – pour comprendre et réorganiser le monde sans tomber 
dans des impératifs tels que celui du développement.

Enfin, il est particulièrement important qu’une post-écono-
mie soit transdisciplinaire – et non pas uni- ou multidiscipli-
naire –, et qu’elle s’appuie sur une connaissance aussi complète 
que possible grâce aux dialogues ouverts avec diverses sagesses 
humaines : une connaissance qui contemple le monde comme 
une question, une aspiration. Nous devons, de manière critique, 
apprendre des sciences sociales aussi bien que des sciences natu-
relles, pour les intégrer dans une compréhension systématique 
du monde en tant que totalité à multiples facettes et constitu-
tionnellement diverse – et ce, sans aucun sentiment de supé-
riorité (Acosta, 2015). La tâche implique de construire et de 
reconstruire le plurivers dans une discussion sans dogme ni 
diktat. Soit nous continuons à être dominés par des visions éco-
nomiques erronées, soit nous construisons une autre économie 
pour une autre civilisation, en nous appuyant sur une subversion 
épistémique permanente.

La faible identité de l’économie en tant que discipline a donné 
naissance à un prix en sciences économiques en mémoire d’Al-
fred Nobel. Cela sert à justifier, voire à purifier, un domaine 
de la connaissance humaine secoué par une bataille d’intérêts 
complexe. Cela incite aussi certains praticiens à rechercher 
l’équilibre, l’exactitude et la mesurabilité, tandis que d’autres 
se tournent vers des idées nouvelles comme le chaos et la com-
plexité ; d’autres encore finissent vaincus, noyés dans une prose 
inutile.

Les structures sociales répressives, l’accumulation capita-
liste et les dynamiques économiques rationalistes doivent être 
remplacées si nous souhaitons que la vie sur Terre perdure. 
Comme l’a concédé Karl Polanyi dans La Grande Transforma-
tion (1983 [1944]), celles-ci pourraient même entraîner la mort 
de la science économique elle-même. Cependant, nous avons 
besoin d’une post-économie, rassemblant uniquement les idées 
qui garantiront une vie harmonieuse entre les êtres humains, et 
entre les êtres humains et la nature.

La post-économie susmentionnée doit abandonner l’anthro-
pocentrisme. Nous devons accepter que tous les êtres aient la 
même valeur ontologique, quelle que soit leur utilité, ou quel 
que soit le travail nécessaire pour maintenir leur existence. Nous 
devons reconnaître les valeurs non instrumentales dans le monde 
vécu non humain et les célébrer, en surmontant le matérialisme 
grossier de la pensée économique patriarcale capitaliste.

Comment construire cette post-économie libérée des « valeurs 
d’usage  » et des «  valeurs d’échange  »  ? Il est impossible de 
répondre en quelques lignes à cette question, mais un élément 
de réponse clair repose dans la nécessité de créer, dès le départ, 
des paradigmes, des langages et des méthodologies axés sur la 
compréhension de l’interconnexion entre la réalité sociale et la 
réalité naturelle. Nous avons besoin d’une écologie sociale holis-
tique pour surmonter le patriarcat capitaliste, et ce, particuliè-
rement aujourd’hui, à l’heure de sa dégénérescence spéculative.

Cette post-économie n’est pas une anti-économie. En fait, une 
post-économie reconnaîtrait que la société a besoin de produc-
tion, de distribution, de circulation et de consommation pour 
reproduire sa vie matérielle et sociopolitique. Néanmoins, ces 
processus doivent être régulés par une réalité socio-écologique, 
et non par le capital, qui submerge la planète de ses propres 
déchets (Schuldt, 2013). Ce changement n’est possible que 
si nous surmontons l’ouragan du progrès, au sens où l’enten-
dait Walter Benjamin (2017 [1942]). Il est également urgent  



410 411

Prakritik swaraj Prakritik swaraj 
Aseem Shrivastava

Mots clés : swaraj, swadeshi, démocratie, liberté

Ne considérez pas ce Swaraj comme un rêve.
— M. K. Gandhi

Parler de swaraj au 21e  siècle, c’est assurément chercher à 
retrouver et à revitaliser une vision qui appartient à un courant 
autochtone puissant de la pensée philosophique, de la culture et 
de la pratique politique indiennes. Observons le mot « swaraj ». 
Ses origines étymologiques en sanskrit sont simples et évidentes : 
swa (soi) + rajya (gouvernement) = swaraj (autogouvernement, 
autonomie). L’adjectif prakritik peut être compris dans le sens 
de « naturel », ou comme exprimant la nature humaine de façon 
à rester en harmonie avec le monde naturel autour de nous. 

Une notion telle que le swaraj ne s’est pas développée dans un 
vide historique et culturel. Il existe des preuves de l’existence 
d’assemblées politiques en face à face – y compris au niveau des 
villages – dans l’Inde ancienne. Les sources – à la fois orales et 
écrites – révèlent des traditions de gouvernance par la discussion 
et la consultation, et parfois des décisions prises par le dialogue 
et le consensus. 

Ce qu’il faut retenir, c’est qu’en sanskrit ou en pali – dont 
est tirée une partie du vocabulaire de la démocratie indienne 
moderne –, des notions comme celle de swaraj précèdent l’ère 
coloniale de plusieurs siècles, souvent de plusieurs millénaires, 
et ne sont en aucun cas des traductions de concepts importés en 
Inde depuis le monde occidental. Cela signifie que ces notions 
étaient en usage à une période donnée de l’histoire indienne 
et qu’elles sont largement tombées en désuétude, en particu-
lier avec l’arrivée de la domination coloniale dans la période 
moderne. 

Gandhi n’a donc pas inventé à partir de rien l’idée de « répu-
bliques villageoises », ou gram swaraj. En 1909, il publia son 
œuvre la plus importante, Hind Swaraj. L’utilisation du terme 
« swaraj » par Gandhi durant la lutte pour l’indépendance s’est 

Pour aller plus loin

Acosta, Alberto (2015), « Las ciencias sociales en el laberinto de la eco-
nomía », POLIS, no 41, www.polis.revues.org 

Acosta, Alberto et Ulrich Brand (2017), Salidas al laberinto capitalista: decre-
cimiento y postextractivismo, Barcelone : Icaria.

Benjamin, Walter (2017 [1942]), Sur le concept d’histoire, Paris  : Payot & 
Rivages.

Polanyi, Karl (1983 [1944]), La Grande Transformation : aux origines poli-
tiques et économiques de notre temps, Paris : Gallimard.

Schuldt, Jürgen (2013), Civilización del desperdicio: psicoeconomía del consu-
midor, Lima : Universidad del Pacífico.

Quijano, Aníbal (2014), Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-es-
tructural a la colonialidad/descolonialidad del poder, Buenos Aires : clasco.

Alberto Acosta, économiste équatorien, est l’ancien directeur du mar-
keting de la Corporation pétrolière d’État équatorienne. Il est membre 
de l’Organisation latino-américaine de l’énergie (olade), consultant 
international, ancien ministre de l’Énergie et des Mines de l’Équateur et 
ancien président de l’Assemblée constituante de Montecristi. Il est aussi 
professeur et auteur de nombreux livres et articles, compagnon d’armes 
des luttes populaires et membre du groupe de travail permanent sur les 
alternatives au développement.



412 413

fonctionnement des démocraties modernes qu’ils sont inutiles 
pour le swaraj. 

Deuxièmement, la démocratie moderne est centrée sur la 
relation directe, sans médiation, de l’individu avec un État qui 
garantit ses droits civiques par la loi. Le cadre « supposé » de 
cette relation est une société atomisée dans laquelle l’aliénation 
humaine est normalisée. Ce dont le swaraj a besoin pour se 
développer, en revanche, c’est d’une communauté dans laquelle 
l’individu peut s’épanouir grâce aux relations filiales, culturelles, 
sociales, politiques, économiques et écologiques qu’il entretient 
avec les êtres qui l’entourent, dont les êtres sentients autres 
qu’humains. 

Troisièmement, dans une démocratie moderne, l’individu est, 
dans une quasi-indifférence et au nom de la « liberté », abandonné 
à ses goûts et ses désirs – toute l’économie moderne repose sur 
ce postulat –, la communauté ne jouant aucun rôle pour les 
lui faire examiner. L’individu n’a pas l’obligation de regarder 
ses désirs d’un œil critique, à moins que leur accomplissement 
n’empêche quelqu’un d’autre de réaliser ses propres désirs. En 
fait, telle est presque la définition même de la « liberté » dans les 
démocraties libérales modernes, une liberté souvent comprise 
dans le sens de la notion de « liberté négative ». 

Pour Gandhi, le swaraj est lié à la capacité d’un individu ou 
d’une communauté à « créer » de façon autonome son éventail 
de choix, plutôt que d’accepter passivement le menu dans lequel 
il doit « choisir ». Appliquée à notre monde régi par le marché 
et les médias, une telle conception du swaraj exigerait d’abord 
que nous assumions la responsabilité écologique et culturelle 
de nos désirs et que nous explorions leurs origines dans les pas-
sions attisées par la publicité. Pour tout défenseur du swaraj, une 
telle manipulation du désir, qui touche potentiellement tous les 
domaines, est contraire à la liberté. Le désir, qui est philosophi-
quement au cœur de la notion de liberté dans les démocraties et 
les sociétés de consommation modernes, doit faire l’objet d’un 
examen critique dans le cadre du swaraj, surtout dans le contexte 
d’un monde menacé par la crise écologique. Cela implique que 
l’idée gandhienne du swaraj est forcément liée au swadeshi, qui 
inclut la nécessité d’une économie locale. 

Enfin, il faut mentionner le fait que l’idée du swaraj continue 
d’inspirer des mouvements sociaux, politiques et écologiques 
en Inde. Les mouvements impliqués dans la National Alliance 
of People’s Movements, qui résistent contre les déplacements 
forcés dus au développement ; le parti Swaraj India, récemment 

bâtie sur un usage antérieur. Tilak99 a eu recours à ce terme 
pendant la phase initiale de la lutte indienne pour l’indépen-
dance, dans les années 1890. Le swaraj semblait devenir presque 
un équivalent de la notion occidentale moderne de liberté et 
d’indépendance. En 1906, lorsque Dadabhai Naoroji déclara, 
en tant que président du Congrès national indien, que le swaraj 
était l’objectif du mouvement nationaliste, il avait à l’esprit ce 
sens très limité. 

La vision de Gandhi allait bien au-delà. Conscient de l’origine 
ancienne de ce terme, Gandhi décrivait « swaraj » comme « un 
mot sacré, un mot védique » (Gandhi, 1931). Il espérait que 
l’Inde et le monde puissent retrouver l’ancienne idée du swaraj, 
et la réaliser un jour.

Aux yeux de Gandhi, le véritable autogouvernement n’est pos-
sible que si l’on est capable d’être son propre maître. Gandhi 
était religieux. Il croyait que sans transcendance, il était impos-
sible de devenir maître de sa vie. Pour lui, la notion de swaraj 
était aussi spirituelle que politique. Mais – et c’est important – la 
causalité ne fonctionne que dans un sens. En fin de compte, pour 
Gandhi, le swaraj était un impératif divin, avec des conséquences 
bénéfiques pour les activités humaines. La maîtrise spirituelle 
et la maîtrise de soi peuvent aussi permettre d’accéder, dans un 
deuxième temps, aux merveilles de la souveraineté politique, 
mais cela ne fonctionne pas dans l’autre sens.

D’un point de vue politique, l’autogouvernement, tel que 
Gandhi le comprenait, n’avait rien à voir avec la démocratie 
moderne, parlementaire ou représentative. Dans Hind Swaraj, 
il se moquait des parlements modernes, décrits comme des 
« emblèmes de l’esclavage ». Il est regrettable que « swaraj » soit 
souvent traduit par « démocratie ». En effet, la démocratie, sous 
sa forme représentative, a été adoptée par la plupart des pays, 
mais ses prémisses cognitives sont on ne peut plus différentes 
de celles du swaraj.

Tout d’abord, le swaraj est incompatible avec la politique de 
masse, un fait quotidien dans les démocraties d’aujourd’hui. 
Le swaraj ne peut fonctionner là où les assemblées de quar-
tier restreintes en face à face ne sont pas envisageables. Les 
foules peuvent servir de carburant aux partis politiques dans les 
démocraties modernes, mais pas dans la perspective du swaraj. 
Les chiffres, et leur comparaison, sont aussi cruciaux pour le 

99. Bal Gangadhar Tilak, éminent combattant pour l’indépendance et réforma-
teur social de la fin du 19e siècle.



414 415

ProductionProduction dirigée par les 
travailleurs et travailleuses 

Theodoros Karyotis

Mots clés : autogestion, récupération, coopératives, contrôle par les travailleurs 
et travailleuses, travail

La production dirigée par les travailleurs et travailleuses fait 
référence à un ensemble diversifié de pratiques qui visent à don-
ner le premier rôle aux sujets du travail  : les travailleuses et 
travailleurs eux-mêmes. Tout au long de l’ère industrielle, avec 
les processus de déqualification et de mécanisation qui lui sont 
associés, les travailleurs ont non seulement demandé une plus 
grande part des profits par le biais des luttes syndicales, mais 
ils se sont également battus pour participer aux processus de 
prise de décision sur leur lieu de travail. Ils ont aussi créé des 
coopératives fondées sur une autogestion égalitaire. Enfin, ils 
ont occupé les entreprises et les ont placées sous le contrôle des 
travailleurs100. 

Le mouvement coopératif, qui s’est développé parallèlement 
au mouvement ouvrier aux 18e et 19e siècles, a constitué une 
formidable tentative de remise en cause des divisions sociales et 
économiques fondamentales de la modernité industrielle. Mais 
il a été absorbé au 20e siècle par le mode de production capita-
liste, puisqu’il a largement embrassé et légitimé les relations sala-
riales. Cependant, avec le début de la restructuration capitaliste 
néolibérale, à la fin du 20e siècle, un nouveau coopérativisme 
radical a émergé dans de nombreux pays, recoupant dans une 
certaine mesure le mouvement naissant de l’économie sociale 
et solidaire.

Plus important encore, depuis le tournant du 21e siècle, dans 
des pays d’Amérique latine comme l’Argentine, l’Uruguay, le 
Brésil et le Venezuela, les travailleurs et travailleuses réagissent 
à la désindustrialisation provoquée par la restructuration de 
l’économie. Ils et elles occupent leurs entreprises en faillite ou 
abandonnées, résistent aux tentatives d’expulsion et relancent la 

100. Voir www.workerscontrol.net, une ressource en ligne multi-langues présen-
tant des actualités, des débats, des analyses et des récits historiques.

créé, qui vise à donner du pouvoir au peuple au niveau local ; les 
mouvements pour la souveraineté alimentaire et pour l’autogou-
vernement des Adivasis ou des autochtones, et d’autres encore, 
sont des initiatives qui tentent d’adapter de manière créative la 
notion de swaraj au contexte actuel. 

Pour aller plus loin 

Food Sovereignty Alliance (Inde), www.foodsovereigntyalliance.wordpress.
com

National Alliance of People’s Movements, www.napmindia.wordpress.com

Parti Swaraj India, www.swarajabhiyan.org

Gandhi, Mohandas Karamchand (1931), Young India, 19 mars, Ahmeda-
bad.

Gandhi, Mohandas Karamchand (2014 [1909]), Hind Swaraj : l’émanci-
pation à l’indienne, Paris et Nantes : Fayard et Institut d’études avancées 
de Nantes.

Muhlberger, Steven (2011), « Republics and Quasi-Democratic Institutions 
in Ancient India », dans Benjamin Isakhan et Stephen Stockwell (dir.), 
The Secret History of Democracy, Londres : Palgrave Macmillan.

Aseem Shrivastava est un écrivain et un spécialiste en économie écolo-
gique qui vit à Delhi. Il a obtenu un doctorat en économie à l’université 
du Massachusetts à Amherst. Il a écrit, avec Ashish Kothari, Churning the 
Earth: The Making of Global India (Penguin Viking, 2012) et a travaillé sur 
un projet qui inclut une étude de la pensée écologique de Rabindranath 
Tagore.



416 417

concurrence au sein du marché capitaliste détermine ce qui doit 
être produit, ainsi que les prix, les salaires et, en définitive, les 
conditions et l’intensité du travail. La lutte pour la survie de ces 
entreprises peut vicier leur caractère émancipateur et reléguer au 
second plan les considérations environnementales ou sociales.

Les entreprises récupérées sont généralement confrontées 
à des obstacles supplémentaires  : manque d’accès au crédit, 
machines obsolètes, part de marché en baisse dans un contexte 
de récession. Le plus souvent, elles sont engagées dans de lon-
gues batailles juridiques contre l’État et les anciens propriétaires, 
avec très peu d’arguments juridiques en dehors de leur légiti-
mité sociale en tant que solutions pour préserver les moyens de 
subsistance.

Ainsi, le contrôle des travailleurs sur le processus de produc-
tion est une condition nécessaire, mais non suffisante, de l’éman-
cipation sociale. Contrairement aux entreprises capitalistes, les 
entreprises gérées par les travailleurs et travailleuses n’existent 
pas dans l’isolement social ; elles font généralement partie de 
mouvements sociaux plus larges, qui compensent le manque 
d’innovation économique et technologique par une «  innova-
tion sociale ». La participation à des communautés de lutte et 
à des réseaux d’entreprises dirigées par des travailleurs permet 
de réorienter la production vers des produits socialement utiles 
et de créer des voies de distribution alternatives, fondées sur la 
solidarité plutôt que sur la concurrence. La plupart des entre-
prises nouvellement récupérées en Europe se sont réorientées 
vers une production respectueuse de l’environnement et de 
la société : scop-ti et La Fabrique du Sud, dans le sud de la 
France, se sont orientées respectivement vers les tisanes et les 
glaces biologiques ; Vio.Me, en Grèce, est passé des matériaux 
de construction chimiques aux produits de nettoyage naturels ; 
Rimaflow et Officine Zero, en Italie, se sont tournés vers la récu-
pération et le recyclage de produits électroniques.

C’est précisément l’ancrage des entreprises dirigées par les 
travailleurs dans des mouvements sociaux plus larges et leur 
attention aux besoins et aux demandes des communautés qui en 
font des éléments importants d’une stratégie visant à maximiser 
la résilience sociale et l’autodétermination. En ouvrant l’entre-
prise à des préoccupations étrangères à la productivité et à la 
rentabilité capitalistes, les travailleurs et travailleuses remettent 
en question la division entre les sphères sociale, économique et 
politique, sur laquelle repose la modernité capitaliste. En Amé-
rique latine et en Europe, les terrains des usines occupées offrent 

production en comptant sur leurs propres forces – une pratique 
appelée « récupération ». Les conditions économiques qui ont 
donné naissance au mouvement latino-américain s’étant éten-
dues à la périphérie européenne, un mouvement naissant de 
récupérations des lieux de travail est apparu après 2011, avec des 
exemples en Italie, en Grèce, en Turquie, en France, en Espagne, 
en Croatie et en Bosnie-Herzégovine.

La vision d’une société future dirigée par les « producteurs 
associés  » eux-mêmes traverse tous les courants historiques 
de la gauche. À ce jour, l’autogestion démocratique sur le lieu 
de travail est pour beaucoup un moyen efficace de combler le 
gouffre entre cette vision du futur et la lutte quotidienne au 
sein de la société ; elle devient ainsi une composante essentielle 
d’une politique préfigurative, c’est-à-dire une politique qui tente 
de construire des relations sociales alternatives dans le présent. 
Le remplacement des hiérarchies existantes par des pratiques 
décisionnelles horizontales permet non seulement de surmonter 
l’aliénation inhérente à la production industrielle et de libérer 
les pouvoirs créatifs des travailleurs, mais aussi de substituer 
plus facilement à la recherche à courte vue du profit des consi-
dérations humaines liées au bien-être des travailleurs et de la 
société en général.

Cependant, des éléments de la production dirigée par les tra-
vailleurs, dépouillés de leur potentiel subversif, ont été progres-
sivement introduits dans la production capitaliste. D’une part, 
les pratiques contemporaines de gestion des entreprises visent 
à accroître la productivité en permettant – et en exigeant – que 
certains groupes de travailleurs dirigent eux-mêmes leur acti-
vité. D’autre part, alors que les restructurations économiques 
démantèlent les services de protection sociale, marchandisent 
les communs et créent d’importantes « populations excéden-
taires » de chômeurs et de travailleurs précaires, une « économie 
sociale » conçue comme une « économie des pauvres » en marge 
de l’économie dominante est considérée par les élites néolibé-
rales comme un « filet de sécurité ». Il s’agit d’une manière peu 
coûteuse de fournir des moyens de subsistance aux couches 
sociales inférieures, et donc de maintenir la paix sociale. En 
tant que type d’économie sociale, elle ne fait que dissimuler l’in-
capacité du capitalisme contemporain à assurer la reproduction 
sociale et écologique.

En effet, dans le contexte d’une telle économie sociale, les 
travailleuses et travailleurs autogérés sont souvent victimes d’au-
to-exploitation : si les hiérarchies internes peuvent être abolies, la 



418 419

Production 
néguentropique

Production 
néguentropique 

Enrique Leff

Mots clés : productivité écologique, rationalité environnementale, entropie, 
soutenabilité

La « production néguentropique » est un concept qui synthé-
tise la portée d’une théorie et d’une pratique alternatives pour 
habiter la planète ; elle vise à repenser la soutenabilité à partir 
des conditions écologiques et culturelles des territoires habi-
tés101. La néguentropie ou l’entropie négative peut être conçue 
comme le processus global qui crée, maintient et complexifie 
continuellement la vie sur Terre, à partir de la transformation 
de l’énergie solaire en biomasse par la photosynthèse, source de 
toute vie. La production néguentropique est ainsi une réponse 
au fait que la croissance économique transforme toute la matière 
et toute l’énergie consommées dans le processus de production 
en énergie dégradée et, en fin de compte, en matière non recy-
clable et en chaleur irréversible.

La production néguentropique vise à contrecarrer le para-
digme économique dominant, fondé sur une vision mécaniste 
de la productivité, du travail et de la technologie, qui a nié les 
conditions écologiques et culturelles de la soutenabilité, entraî-
nant la crise environnementale planétaire. La nature objectivée, 
donnée en pâture à la mégamachine de l’économie mondiale, se 
transforme, selon la loi de l’entropie, en marchandises, en pol-
lution et en chaleur. Ce processus de dégradation se manifeste 
par la déforestation, la désertification, le déclin de la biodiversité 
et le changement climatique qui produit la mort entropique de 
la planète.

Les humains sont la principale force transformatrice de la 
base biologique du système terrestre de maintien de la vie. C’est 
à travers la production économique que les humains transfor-
ment la matière et l’énergie provenant de la nature. Le mode de  

101. Ce concept s’appuie sur la notion de « productivité écotechnologique », 
que j’avais avancée en 1975, et que j’ai approfondie en 1986 dans Ecología y 
capital (Leff, 1994).

leur espace aux écoles, aux cliniques et aux centres sociaux ; ils 
accueillent des marchés de producteurs, des bazars, des concerts 
et des événements artistiques. En bref, des « écosystèmes soli-
daires » se forment autour des « communs industriels ». Ils aident 
à passer de la simple production de marchandises à la produc-
tion de relations, de sujets et de collectifs, englobent la vie sociale 
dans son intégralité et agissent comme un rempart contre les 
processus de dépossession et d’enclosure.

Pour aller plus loin

Azzellini, Dario et Oliver Ressler (réal.) (2014-2018), Occupy, Resist, Pro-
duce, www.ressler.at/occupy_resist 

Azzellini, Dario (2018), « Labour as a Commons: The Example of Wor-
ker-Recuperated Companies », Critical Sociology, vol. 44, nos 4-5, p. 763-
776.

Barrington-Bush, Liam (2017), « Work, Place and Community: The “Soli-
darity Ecosystems” of Occupied Factories », www.morelikepeople.org/
solidarity-ecosystems

Karakasis, Apostolos (réal.) (2018 [2015]), Prochain arrêt : Utopia, www.
nextstoputopia.com/

Lewis, Avi et Naomi Klein (réal.) (2004), The Take.

Ruggeri, Andrés (2013), « Worker Self-Management in Argentina: Problems 
and Potentials of Self-Managed Labor in the Context of the Neoliberal 
Post-Crisis  », dans Camila Piñeiro Harnecker (dir.), Cooperatives and 
Socialism: A View from Cuba, Londres : Palgrave Macmillan.

Theodoros Karyotis est sociologue, chercheur indépendant et traducteur. 
Il vit en Grèce. Militant social dans les mouvements populaires liés à la 
démocratie directe, à l’économie solidaire et aux communs, il coordonne 
le site www.workerscontrol.net, une ressource multi-langues sur l’auto-
gestion des travailleurs et travailleuses.



420 421

La soutenabilité apparaîtrait à l’horizon de ces autres mondes 
possibles, si seulement nous parvenions à libérer les potentialités 
de la vie qui ont été limitées par la rationalité contre nature qui 
régente le « développement durable ». La soutenabilité est le 
résultat de l’interaction des processus néguentropiques/entro-
piques mis en œuvre par différentes entités culturelles dans leurs 
modes d’habitation, sur leurs territoires de vie. La construc-
tion d’un avenir soutenable nous invite à envisager les poten-
tiels écologiques et les stratégies épistémologiques et sociales 
d’un mode de production alternatif, fondé sur les « potentiels 
néguentropiques de la vie ». Celui-ci se calerait sur les conditions 
thermodynamiques-écologiques de la biosphère et les conditions 
symboliques-culturelles de l’existence humaine.

Le paradigme de production néguentropique que nous pro-
posons articule trois ordres de productivité : écologique, tech-
nologique et culturel. La productivité écologique est fondée sur 
le potentiel écologique des différents écosystèmes. La recherche 
écologique a montré que les écosystèmes les plus productifs, 
ceux des tropiques humides, produisent de la biomasse à des 
taux annuels naturels allant jusqu’à environ 8 %. Ce potentiel 
écologique peut être augmenté par la recherche scientifique, les 
technologies écologiques et des pratiques culturales innovantes 
(telles que la photosynthèse à haut rendement, l’agroécologie, 
l’agroforesterie, la gestion des reconstitutions de forêts endom-
magées, la régénération sélective d’espèces précieuses pour les 
processus écologiques, les associations de cultures multiples) 
pour définir et guider la valeur aussi bien culturelle qu’écono-
mique du résultat techno-écologique du processus productif 
(Leff, 1995).

Ce paradigme alternatif de production est élaboré depuis la 
perspective des imaginaires culturels non modernes et de leurs 
pratiques écologiques. Les espaces privilégiés pour déployer cette 
stratégie de « production néguentropique » sont les zones rurales 
du monde habitées par des peuples paysans autochtones qui, 
dans leurs luttes pour l’autonomie de leurs territoires, mettent 
en œuvre cette perspective théorique à travers la réinvention de 
leurs identités et l’inventivité de leurs pratiques traditionnelles.

Cette conception de la production soutenable entre en 
résonance avec les luttes des mouvements sociaux pour la 
réappropriation de leur patrimoine bioculturel –  comme la 
revendication d’ancestralité des Afro-Colombiens de la région 
de la forêt tropicale du Pacifique, le sumak kawsay des peuples 
andins, les caracoles des zapatistes au Mexique, et les imaginaires 

production est le moyen par lequel l’humanité établit les condi-
tions matérielles de son existence, affectant profondément les 
systèmes thermodynamiques complexes de la biosphère. Le mou-
vement écologiste met en cause la « dégradation entropique de 
la nature », telle qu’elle découle inéluctablement du processus 
économique qui sous-tend la rationalité productiviste dominante.

Pour opérer la transition d’une production non soutenable 
vers un mode soutenable, il ne suffirait pas d’une réforme 
de l’économie dominante qui internaliserait les « externalités 
environnementales », telles que la dégradation de l’environne-
ment, la pollution, la biodiversité, le changement climatique, 
les gaz à effet de serre, et les biens et services environnemen-
taux. Les processus économiques ne peuvent pas non plus être 
rendus soutenables en adaptant le comportement économique 
aux conditions écologiques requises pour la reproduction de 
la nature, en vue d’atteindre un régime économique « stable ». 
Contrairement à ces propositions dominantes, la « bioécono-
mie » de Georgescu-Roegen (1971) a confronté la rationalité 
économique au fait inéluctable que les processus économiques 
détruisent leur propre base écologique. Mais Georgescu-Roegen 
n’en a pas déduit un paradigme économique qui respecterait un 
principe écologique de production soutenable.

Ce qu’il faut, c’est un paradigme de productivité éco-tech-
no-culturelle bâti sur les principes d’une rationalité écologique 
alternative (Leff, 2004). Dans cette conception, l’« environne-
ment » émerge au-delà de la rationalité dominante, dont la pré-
tendue ontologie unitaire et universelle contraint la diversité et 
exclut l’altérité. Ce principe guide l’écomarxisme, l’économie 
écologique et l’écologie politique vers la construction d’un mode 
de production alternatif, fondé sur la conservation et la refonte 
des conditions sociales et écologiques de production telles 
qu’elles sont incarnées dans les diverses cultures.

En matière de soutenabilité, la question ultime est celle de la 
soutenabilité de la vie. La question se pose néanmoins de savoir 
si une économie soutenable est possible – une économie qui fonc-
tionnerait avec et par les forces créatrices de la nature ; une éco-
nomie construite à partir des potentiels écologiques de la planète ; 
une économie humaine, respectueuse des conditions de vie des 
êtres humains ainsi que de la diversité culturelle. Cela impliquerait 
la déconstruction de l’économie qui est en place et l’édification 
d’un nouveau paradigme de production : celui d’une productivité 
éco-technologique-culturelle (ou « production néguentropique »), 
guidé par les principes de la rationalité environnementale.



422 423

Projets de vieProjets de vie 
Mario Blaser

Mots clés : vie bonne, collectifs situés, plurivers, manières de faire des mondes

Le concept de « projets de vie » s’inspire de la distinction éta-
blie par les intellectuels autochtones yshiros du Paraguay entre 
la « vie bonne » (moderne) qui leur est proposée par les « projets 
de développement » et leurs propres notions d’une « vie bonne », 
issues de leurs propres expériences « dans leurs lieux » (Blaser, 
2010). La différence essentielle réside dans l’orientation. Alors 
que le développement vise à étendre comme universellement 
valable sa propre vision d’une vie bonne, fondée sur la primauté 
de l’humain, les projets de vie yshiros sont non seulement très 
conscients de la spécificité des formes de « vie bonne » qu’ils 
mettent en avant, mais considèrent également qu’il est crucial 
pour la survie de ne pas piétiner les autres versions ! Les projets 
de vie sont ainsi orientés vers le maintien de l’hétérogénéité des 
conceptions d’une « vie bonne ». En établissant cette distinc-
tion d’orientation, les intellectuels yshiros font allusion à une 
possibilité politique émergente qui s’oppose à la mission de 
développement consistant à créer un seul monde (Sachs, 2019 
[1992]). En d’autres termes, ils pointent du doigt le plurivers.

Emprunté aux Yshiros, le concept de « projets de vie » contri-
bue donc à la réalisation du plurivers, en rendant visibles et 
plausibles les pratiques de vie bonne des divers collectifs situés 
qui existent sur la planète. Les collectifs situés peuvent parfois 
être associés aux « peuples autochtones », mais ces termes ne 
sont pas synonymes. Les collectifs situés ne correspondent 
pas aux « communautés culturelles » qui vivent dans des lieux 
naturels ou des « territoires » ; il s’agit plutôt d’assemblages 
très spécifiques qui «  prennent place  » dans des lieux spé-
cifiques. Un changement de lieu les rendrait différents. Un 
collectif situé peut être décrit comme un réseau de personnes 
(humaines et non humaines) – c’est-à-dire des entités dotées 
d’une dignité, d’une volonté et d’une fin propres – qui sont 
liées par des liens sociaux, voire familiaux. Il n’est pas rare 
d’entendre les porte-parole des collectifs situés désigner les 
rivières, les montagnes, les forêts ou les animaux comme 
« grand-père », « frère », « être spirituel », etc. Il ne s’agit pas 

de la soutenabilité de tant d’autres peuples traditionnels, des 
Mapuches et des Guaranis au sud de l’Amérique latine aux 
Seris ou aux Comca’acs dans le nord aride du Mexique. Les 
agents privilégiés d’une société néguentropique sont les paysans 
traditionnels et les peuples autochtones du monde entier, ainsi 
que les mouvements socio-environnementaux qu’ils suscitent. 
Un exemple emblématique est la lutte des seringueiros de l’Ama-
zonie brésilienne, qui ont établi leurs « réserves extractives » 
comme stratégie de développement soutenable.

Pour aller plus loin

Georgescu-Roegen, Nicholas (1971), The Entropy Law and the Economic 
Process, Cambridge (États-Unis) : Harvard University Press.

Leff, Enrique (1994 [1986]), Ecología y capital: racionalidad ambiental, demo-
cracia participativa y desarrollo sustentable, Mexico : Siglo xxi Editores.

Leff, Enrique (1995), Green Production: Toward an Environmental Rationality, 
New York : Guilford.

Leff, Enrique (2004), Racionalidad ambiental: la reapropiación social de la 
naturaleza, Mexico : Siglo xxi Editores.

Enrique Leff est spécialisé en sociologie de l’environnement et en écologie 
politique. Il est directeur de recherche à l’Institut de recherches sociales 
de l’université nationale autonome du Mexique. Il a été coordinateur 
du réseau d’éducation à l’environnement pour l’Amérique latine et les 
Caraïbes au Programme des Nations unies pour l’environnement de 1986 
à 2008. Il a publié récemment Ecología política: de la deconstrucción del 
capital a la territorialización de la vida (Siglo xxi Editores, 2020).



424 425

plurivers – pour citer la formule zapatiste, « un monde où il y 
a de la place pour beaucoup de mondes ».

Le plurivers peut donc être vu comme une proposition poli-
tique collective située, une proposition grandement requise 
pour faire face à la crise planétaire urgente évoquée par l’éti-
quette « Anthropocène » ! L’Anthropocène est habituellement 
présenté comme un effet secondaire du développement, le 
résultat d’une « humanité » qui a agi sans connaître toutes les 
conséquences. Cela implique qu’une connaissance meilleure 
et accrue constitue le moyen de le résoudre. D’où les efforts 
déployés pour intégrer les sciences naturelles et sociales dans 
des programmes tels que le projet de gouvernance du système 
terrestre (Earth System Governance). Mais si nous transpo-
sons les hypothèses des collectifs situés concernant les relations 
appropriées entre les entités aux relations entre les différents 
collectifs (situés ou non), alors l’Anthropocène apparaît sous 
un jour différent. Il apparaît comme le résultat d’une pratique 
(le développement) qui se conçoit comme universellement 
valable et sans lieu, et qui n’a aucune considération pour l’exis-
tence des collectifs situés. Dans cette optique, les « solutions » 
classiques à l’Anthropocène sont aussi universalistes et indiffé-
rentes aux collectivités locales que le développement. Ce point 
est mis en évidence par les conflits croissants entre les grands 
projets d’énergie verte, éolienne ou solaire et les communautés 
locales.

Ainsi, plutôt que des solutions universalistes, ce que la crise 
actuelle pourrait exiger, c’est le déploiement de pratiques hété-
rogènes pour une vie bonne associées à des collectifs situés. 
C’est ce à quoi s’emploient de nombreux peuples autochtones 
et afro-descendants des Amériques qui, même si ce n’est pas 
toujours sans contradictions, ont l’intention de poursuivre 
leurs projets de vie. Refusant de proposer des visions univer-
selles, les projets de vie soulignent le fait que la tâche commune 
paradoxale de réaliser le plurivers exige des collectifs situés 
qu’ils trouvent leurs propres façons, uniques, de « continuer 
ensemble dans la différence » avec les autres collectifs auxquels 
ils sont étroitement liés (Verran, 2013).

Pour aller plus loin

Blaser, Mario (2010), Storytelling Globalization from the Chaco and Beyond, 
Durham (États-Unis) : Duke University Press.

de métaphores ou de « croyances », mais plutôt de termes qui 
reflètent le fait que ce que les institutions modernes consi-
dèrent comme des territoires composés de «  ressources  » et 
de « personnes », les projets de vie le considèrent comme des 
assemblages relationnels complexes de personnes humaines 
et non humaines.

Cette approche des entités qui composent un collectif situé 
repose sur une série d’hypothèses. Celles-ci sont souvent expri-
mées dans des récits d’origine et des cérémonies partagés par 
de nombreuses traditions de pensée et de pratique à travers les 
Amériques (Cajete, 2000). Par exemple :

- L’existence implique le déploiement d’une force ou d’un 
principe créatif (« l’histoire de la vie ») insaisissable dans toute 
son ampleur.

- Toutes les entités existantes sont façonnées à partir de ce 
déploiement.

- C’est par leurs configurations spécifiques, leurs manières 
d’être et leurs relations réciproques que les entités contribuent 
à l’histoire de la vie.

Il ne faut pas interférer inconsidérément avec les trajectoires 
des entités et abuser des relations qui soutiennent le déploie-
ment. Par exemple, lorsqu’une partie de la relation, généra-
lement la partie humaine, profite d’une autre sans se soucier 
de l’équilibre, cela entraîne invariablement des conséquences 
négatives sur la qualité de l’histoire de la vie.

Ces hypothèses évoquent la relationnalité et l’interdépen-
dance qui génèrent les collectifs situés, et qui impliquent qu’il 
est très difficile de privilégier les besoins de certaines de leurs 
composantes – au détriment des autres – sans risquer que l’en-
semble se défasse. Par exemple, du point de vue d’un collectif 
situé, se voir offrir une « compensation » pour le futur barrage 
d’une rivière pourrait ressembler à la situation où quelqu’un 
viendrait vous dire : « Nous allons tuer votre grand-père, mais 
ne vous inquiétez pas, nous allons vous dédommager. Calcu-
lons simplement la somme d’argent qui équivaut à la nourriture 
qu’il aurait pu vous donner et au temps de divertissement qu’il 
aurait pu vous offrir », en supposant que vous vous en sortirez 
bien par la suite. C’est pourquoi les projets de vie qui émer-
gent des collectifs situés sont souvent en contradiction avec les 
postulats du développement sur la primauté de l’humain et la 
validité universelle de sa vision d’une vie bonne. En fait, étant 
donné leur hétérogénéité fondamentale, les projets de vie sont 
antithétiques à un univers ; ils contribuent à faire émerger un 



426 427

Reconstruction 
rurale

Reconstruction rurale 
Sit Tsui

Mots clés : intégration ville/campagne, sociétés paysannes, Chine 
contemporaine, sannong

En réponse aux problèmes causés par l’industrialisation et la 
modernisation dans un pays en développement comme la Chine, 
la reconstruction rurale a été conçue comme un projet poli-
tique et culturel visant à défendre les communautés paysannes et 
l’agriculture. Ces mobilisations de la société civile se produisent 
indépendamment ou en parallèle des projets initiés par l’État ou 
les partis politiques, ou bien en tension avec ceux-ci. En tant que 
tentative de construction d’une plate-forme pour la démocratie 
de masse, et en tant que démarche d’expérimentation participa-
tive d’une intégration ville/campagne en vue de la soutenabilité, 
le modèle chinois de reconstruction rurale peut devenir une 
politique alternative de « dé-modernité ».

Entre les années 1920 et 1940, plusieurs universitaires de 
renom ont participé activement, dans des perspectives diffé-
rentes, aux mouvements de reconstruction rurale. James Yen, 
qui a reçu une éducation occidentale et chrétienne, a promu 
un mouvement d’éducation de masse et l’auto-organisation de 
la société civile dans le district de Ding (aujourd’hui district de 
Dingzhou), dans le nord de la Chine, et plus tard dans le sud-
ouest du pays. Liang Shuming, confucéen et bouddhiste, a prôné 
la gouvernance rurale à travers la réhabilitation des connais-
sances et de la culture traditionnelles dans le district de Zouping, 
au sein de la province du Shandong. Lu Zuofu, propriétaire 
d’une compagnie maritime, a créé des entreprises sociales et des 
équipements publics pour moderniser le district de Beibei, dans 
le sud-ouest de la Chine. Tao Xingzhi a combiné l’éducation à 
la subsistance avec le communisme. Huang Yanpei a conçu des 
programmes de formation professionnelle pour les populations 
rurales. Après 1949, James Yen a poursuivi ses projets de recons-
truction rurale à Taïwan, aux Philippines et dans différents pays 
d’Asie, d’Amérique latine et d’Afrique.

Le projet de reconstruction rurale est une réponse aux 
réformes du marché de 1979 et à la poussée vers une indus-
trialisation exportatrice. La demande de main-d’œuvre bon 

Cajete, Gregory (2000), Native Science: Natural Laws of Interdependence, 
Santa Fe (États-Unis) : Clear Light Publishing.

Sachs, Wolfgang (2019 [1992]), « One World », dans Wolfgang Sachs (dir.), 
The Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power, Londres : 
Zed Books.

Verran, Helen (2013), « Engagements Between Disparate Knowledge Tra-
ditions: Toward Doing Difference Generatively and in Good Faith », dans 
Lesley Green (dir.), Contested Ecologies: Dialogues in the South on Nature 
and Knowledge, Le Cap : hsrc Press.

Mario Blaser est un anthropologue argentino-canadien. Il est titulaire de 
la chaire de recherche du Canada en études autochtones à l’université 
Memorial de Terre-Neuve. Il est l’auteur de Storytelling Globalization from 
the Chaco and Beyond et co-éditeur de Indigenous Peoples and Autonomy: 
Insights for a Global Age (University of British Columbia Press, 2010) et 
In the Way of Development: Indigenous Peoples, Life Projects and Globalization 
(Zed Books, 2004).



428 429

par la collectivité, ainsi que les compétences et les techniques 
écologiques. Il gère la Little Donkey Farm, un projet conjoint 
du gouvernement du district de Haidian et du Centre de recons-
truction rurale de l’université Renmin de Chine. En 2009, la 
première conférence chinoise sur l’agriculture soutenue par la 
collectivité s’est tenue à Pékin. En 2013, l’Association pour la 
promotion d’une culture villageoise aimante a été créée afin 
d’organiser des campagnes valorisant les efforts de la popula-
tion dans la défense du patrimoine rural. En 2015, le Système 
participatif de garantie de l’agriculture sociale et biologique a été 
lancé pour mettre en place un réseau national de groupes de tra-
vail agroécologiques. En outre, on trouve dans toute la Chine des 
foyers de reconstruction rurale avec diverses expérimentations. 
Il s’agit notamment de projets de développement rural intégré à 
Yongji, dans la province du Shanxi, à Shunping, dans la province 
du Hebei, à Lankao et Lingbao, dans la province du Henan ; de 
projets de financement rural à Lishu, dans la province du Jilin ; 
et de projets d’éducation populaire et de collèges technologiques 
à Xiamen et Longyan, dans la province du Fujian.

Le nouveau mouvement de reconstruction rurale a partagé 
ses expériences avec des mouvements populaires en Inde, au 
Népal, aux Philippines, en Thaïlande, en Indonésie, au Japon, en 
Corée du Sud, au Brésil, au Pérou, au Mexique, en Équateur, en 
Argentine, au Venezuela, en Égypte, en Turquie, en Afrique du 
Sud et au Sénégal, entre autres. Cet accompagnement a ouvert 
la voie à l’organisation de trois forums Sud-Sud sur la durabilité 
à Hong Kong et à Chongqing de 2011 à 2016.

La reconstruction rurale encourage la participation sociale, 
l’agriculture écologique et les moyens de subsistance soute-
nables. Elle s’engage à respecter les « trois principes du peuple » : 
les moyens de subsistance des personnes, la solidarité entre les 
personnes, et la diversité culturelle des personnes. La reconstruc-
tion rurale met l’accent sur le renouvellement organisationnel 
et institutionnel des paysans – la mise en œuvre d’expériences 
locales complètes par l’application du savoir de la communauté.

Tout au long du 20e siècle, la Chine a connu plusieurs change-
ments de régime politique, mais quel que soit le pouvoir, l’objectif 
principal a été la modernisation, au profit d’une petite élite et au 
détriment de la majorité de la population. Cependant, si la Chine 
rurale peut être soutenue pour cultiver des relations d’interdé-
pendance et de coopération intra- et intercommunautaires, non 
seulement cela protégera les moyens de subsistance de la majorité 
de la population, mais cela fonctionnera également comme une 

marché qui en a résulté a aggravé le fossé entre les villes et les 
campagnes, ainsi que d’autres types de polarisation sociale. La 
crise financière mondiale a également eu de graves répercussions 
sur l’économie chinoise. C’est Wen Tiejun – alors chercheur au 
ministère de l’Agriculture, puis doyen exécutif de l’Institut des 
études avancées pour la durabilité de l’université Renmin de 
Chine – qui, en 1999, a proposé la reconstruction rurale en 
tant que transformation nécessaire pour défendre le mode de 
vie rural. Il a inventé le terme « sannong », qui fait référence aux 
trois dimensions de la ruralité que sont les paysans, les villages 
et l’agriculture. Depuis 2004, les questions relatives au sannong 
ont été officiellement reconnues comme étant « de la plus haute 
importance parmi toutes les tâches importantes » dans le docu-
ment central no 1 du Parti et de l’État. Alors que le gouvernement 
a donné la priorité au développement rural en investissant plus 
de 10 000 milliards de yuans (environ 1 200 milliards de dollars 
américains) dans les infrastructures et les programmes sociaux 
au cours des 12 dernières années, la reconstruction rurale s’ap-
puie sur l’auto-organisation et la démocratie de masse. La plu-
part de ces efforts locaux sont autonomes, fonctionnant de leur 
propre initiative, parfois en complément des politiques de l’État.

Wen Tiejun a mobilisé des fonctionnaires, des villageois, des 
universitaires et des étudiants pour travailler ensemble à la 
reconstruction rurale. Les femmes rurales, en particulier, jouent 
un rôle important dans l’organisation sur le terrain, et leur enga-
gement est largement documenté dans le projet PeaceWomen 
Across the Globe mené par Lau Kin Chi et Chan Shun Hing, 
professeures à l’université Lingnan de Hong Kong. Parmi les 
diverses initiatives de reconstruction rurale, on trouve cer-
tains événements notables comme l’« édition rurale » de China 
Reform, un journal national qui défend les intérêts des paysans. 
En 2002, le foyer des travailleurs migrants de Pékin a été créé 
pour offrir des programmes culturels et éducatifs aux travailleurs 
paysans. En 2003, l’Institut de reconstruction rurale James-
Yen a été ouvert pour dispenser des formations aux paysans et 
prôner l’agriculture écologique. En 2004, le Centre de recons-
truction rurale Liang-Shuming a été fondé pour proposer des 
programmes de formation aux étudiants universitaires et aux 
coopératives paysannes. En 2005, le Centre d’éducation popu-
laire James-Yen a vu le jour dans le but de valoriser les savoirs 
populaires locaux et donner des cours aux travailleurs paysans. 
En 2008, le Green Ground EcoTech Centre a été créé pour pro-
mouvoir la coopération villes/campagnes, l’agriculture soutenue 



430 431

Religions 
chinoises

Religions chinoises 
Liang Yongjia

Mots clés : confucianisme, taoïsme, écologie

L’expression « religions chinoises » désigne ici les croyances et 
les pratiques religieuses qui ont vu le jour en Chine et se sont 
diffusées depuis ce pays au fil des siècles. Parmi celles qui ont 
survécu, les plus influentes sont le confucianisme et le taoïsme.

Le confucianisme a été fondé par Confucius (551-479 
av. J.-C.), qui a réinventé les rituels royaux sous la forme d’un 
système de pensée et de pratiques élaboré autour des idées 
de piété filiale et de loyauté. Devenu l’idéologie impériale au 
2e  siècle avant Jésus-Christ, le confucianisme a été suivi en 
Chine jusqu’au début du 20e siècle. Le taoïsme s’est quant à lui 
institutionnalisé autour du 1er siècle de notre ère, en syncréti-
sant différentes philosophies de l’univers et du salut. Il est resté 
l’une des religions les plus influentes de Chine pendant deux 
millénaires, en grande partie grâce à ses pratiques diffuses et 
immensément populaires.

L’expression « religions chinoises » est apparue pour la pre-
mière fois en Occident sous la plume des jésuites du 17e siècle 
et a été utilisée par Max Weber dans Confucianisme et taoïsme 
(2000 [1915]). La construction élitiste de Weber laisse l’im-
pression que le confucianisme et le taoïsme sont les religions 
véritablement opérantes en Chine. Mais en réalité, on ne peut 
les comprendre sans tenir compte du bouddhisme et des autres 
religions. De plus, le confucianisme et le taoïsme ont tous deux 
connu un déclin significatif au début du 20e siècle, subissant 
des changements radicaux afin de mieux répondre aux pro-
blèmes contemporains. Cela a conduit à une réinterprétation 
des concepts et des traditions liés à l’harmonie, à la nature, à 
la justice et à l’écologie.

Au début du 20e siècle, le confucianisme avait perdu son auto-
rité et ses institutions orthodoxes en raison de la disparition 
de l’Empire chinois. Au cours des trois premières décennies 
de la République populaire de Chine, il a de plus été dénoncé 
comme un vestige féodal. Depuis le début du 21e  siècle, le 
confucianisme a connu une forte renaissance avec le soutien 
de l’État. Les principaux acteurs de cette renaissance sont les 

résistance aux crises externes résultant du capitalisme mondial. 
En ce sens, les manifestations historiques et contemporaines de 
la reconstruction rurale, qui reposent sur la petite paysannerie et 
la communauté villageoise, offrent une alternative à une moder-
nisation destructrice.

Pour aller plus loin 

La Global University for Sustainability (Université mondiale de la sou-
tenabilité) est une université en ligne qui contribue à tisser un réseau 
international en vue d’une soutenabilité écologique et socio-économique 
attentive à la justice sociale : www.our-global-u.org/oguorg

La Little Donkey Farm promeut la coopération entre villes et campagnes, 
ainsi que le savoir-faire agroécologique : www.littledonkeyfarm.com 

Erebus, Wong et Sit Tsui (2015), « Rethinking “Rural China”, Unthinking 
Modernization: Rural Regeneration and Post-Developmental Historical 
Agency », dans Rémy Herrera et Lau Kin Chi (dir.), The Struggle for Food 
Sovereignty: Alternative Development and the Renewal of Peasant Societies 
Today, Londres : Pluto Press.

Wen, Tiejun, Lau Kin Chi, Cheng Cunwang, He Huili et Qui Jiansheng 
(2012), « Ecological Civilization, Indigenous Culture, and Rural Recons-
truction in China », Monthly Review: An Independent Socialist Magazine, 
vol. 63, no 9, p. 29-35.

Wen, Tiejun, Zhou Changyong et Lau Kin Chi (dir.) (2015), Sustainability 
and Rural Reconstruction, Pékin : China Agricultural University Press.

Sit Tsui est maîtresse de conférences à l’Institut de reconstruction rurale 
de Chine au sein de l’université du Sud-Ouest à Chongqing, et membre 
fondatrice de la Global University for Sustainability.



432 433

faiblement institutionnalisé en 1912  (Goossaert et Palmer, 
2012 [2011]), mais ses pratiques continuent d’influencer la 
vie sociale chinoise.

Au tournant du 21e siècle, les élites taoïstes ont commencé à 
promouvoir la valeur de l’harmonie humain-nature. Le canon 
fondateur du taoïsme, le Tao te king (Le Livre de la voie et de 
la vertu), est célébré comme l’un des premiers enseignements 
d’éthique écologique de l’histoire de l’humanité. De nombreux 
et nombreuses spécialistes affirment que le taoïsme a décou-
vert que les humains font partie de l’univers et qu’ils doivent 
« revenir à l’innocence » (fanpuguizhen) en entretenant des rela-
tions harmonieuses avec la nature plutôt que de la dominer. 
D’autres idées dans cette veine incluent le « non-agir » (wuwei), 
le fait de « nourrir la vie  » (yangsheng) et le « penser moins, 
désirer moins » (shaosiguayu), toutes promouvant une exploi-
tation limitée des ressources naturelles et un usage restreint du 
plaisir (Girardot et al., 2001).

Les érudits et les praticiens taoïstes écrivent sur les vertus de 
l’altruisme, de la simplicité et de la compassion qui contribuent 
à la santé des corps, des esprits, des sociétés et des nations. Ils et 
elles célèbrent la façon dont les anciens enseignements peuvent 
guérir les maux de la modernité : consumérisme excessif, crise 
énergétique, pollution, insécurité alimentaire, disparité des 
revenus et injustice sociale. L’Association taoïste chinoise pro-
meut l’écologie en ce qui concerne l’architecture des temples 
taoïstes, les techniques corporelles, les rituels, le verdissement 
des espaces, le drainage de l’eau et la combustion de l’encens. 
Elle déclare que le fondateur du taoïsme, Lao Zi, est « le dieu 
de la protection écologique » (Duara, 2014 : 43-44).

Les pratiques taoïstes de la vie quotidienne regorgent de 
connaissances pratiques concernant la nourriture, les tech-
niques corporelles, la géomancie et les rituels communautaires. 
Les Chinois et Chinoises ordinaires ne rencontrent aucune 
difficulté à apprécier les idées d’utilisation restreinte des res-
sources, de flux équilibré de l’énergie cosmique et l’art d’être 
non violent. Les temples des villages regorgent d’activités de 
réciprocité appropriée entre les humains et la force cosmique. 
Les parcs urbains sont remplis d’aînés qui pratiquent le flux 
correct de l’énergie vitale. L’alimentation, les exercices de 
respiration et la culture spirituelle reflètent les idées taoïstes 
d’équilibre et de contrainte. Indépendamment de toute promo-
tion institutionnelle, le taoïsme en Chine incarne le véritable 
lieu des voies alternatives pour le bien-être humain.

« néo-confucianistes continentaux », qui souhaitent créer une 
religion reconnue par l’État et orienter le pays vers un consti-
tutionnalisme confucéen.

Les revivalistes croient généralement que le confucianisme 
peut surmonter la crise de la modernité occidentale, grâce à 
des techniques sociales et corporelles alternatives liées à la paix 
intérieure, à la solidarité communautaire, à la civilité et à l’auto-
discipline (Tu, 2010). Le confucianisme offrirait des remèdes à 
la corruption politique, à la disparité économique, à l’instabilité 
sociale et au désastre écologique. Les néo-confucianistes esti-
ment que la modernité, caractérisée par la démocratie libérale 
et le capitalisme mondial, n’est plus souhaitable pour la Chine. 
Au lieu de cela, le confucianisme, sorte de « religion civile  » 
(Jensen, 1997 : 4), enseignera à la Chine et au monde entier 
la vie spirituelle, morale et rituelle. Beaucoup encouragent la 
lecture des classiques confucéens dans les établissements d’en-
seignement et proposent des formations aux entrepreneurs, aux 
politiciens, aux professionnels et aux personnes en quête de 
spiritualité. Il existe également des écologistes qui réorientent 
la vision anthropocentrique confucéenne en fonction des idées 
d’harmonie avec la nature, d’aspiration à la longévité, d’accep-
tation des difficultés et de désir d’une justice soutenable. L’In-
ternational Confucian Ecological Alliance tente de combiner 
la sagesse confucéenne et la science écologique afin de créer 
un réseau mondial de sensibilisation à la grave crise écologique 
que traverse notre planète.

Le renouveau contemporain du confucianisme reste large-
ment rhétorique. Dépourvu de pouvoir institutionnel, il est 
surtout actif par le biais d’écrits philosophiques, d’initia-
tives commerciales, de militantisme de terrain et de lobbying 
politique. Il trouve une résonnance dans divers mouvements 
syncrétiques, rédempteurs et salvateurs qui ont fleuri il y a un 
siècle, comme le Yiguandao (Voie de l’unité) et l’Église confu-
céenne (Kongjiaohui) (Goossaert et Palmer, 2012 [2011]). Si la 
plupart des idées mobilisées sont des invocations spéculatives 
pour un monde meilleur, le mouvement est cependant en train 
de s’institutionnaliser. Son potentiel pour offrir des modes de 
développement alternatifs réside dans sa perspective éthique 
sur l’harmonie de la société humaine et sur le monde en général 
(Fei, 1992 [1948]).

Au début du 20e siècle, le taoïsme a été sévèrement attaqué 
par les penseurs des Lumières chinoises qui l’ont rejeté comme 
superstitieux, pseudo-scientifique et égoïste. Le taoïsme a été 



434 435

RévolutionRévolution 
Eduardo Gudynas

Mots clés : révolution, développement, ontologie, capitalisme, socialisme 

Un basculement révolutionnaire hors du développement est 
une idée dont le temps est venu. Il nous est indispensable pour 
faire face à la crise sociale et environnementale actuelle ; il est 
urgent, étant donné l’accélération de la destruction de l’envi-
ronnement et des moyens de subsistance des populations ; et 
il est immédiat, dans le sens où il est possible de mettre cette 
idée en pratique ici et maintenant. Une nouvelle signification 
de la révolution doit être capable de remettre radicalement en 
question la base conceptuelle du développement et de dépasser 
la modernité.

Le concept de révolution évoque un certain nombre de chan-
gements politiques et culturels importants. Si l’on considère la 
Révolution française comme l’exemple le plus connu, la révolu-
tion apparaît indispensable pour rompre avec un ordre injuste 
et transformer les institutions et les formes de représentation 
politique, y compris le tissu social et économique de la société. 
Avec des degrés et des accents différents, ce concept a été utilisé 
pour décrire des changements radicaux au Mexique, en Russie, 
en Chine et à Cuba, entre autres.

L’idée de révolution a également contribué à promouvoir les 
pratiques de développement conventionnelles. C’est le cas des 
révolutions industrielle, technologique et de celles liées à l’In-
ternet et à la consommation. Ces révolutions ont renforcé les 
idées fondamentales du développement tout en apportant des 
changements substantiels à la structure de la société.

Des événements plus récents sont facteurs de confusion à 
propos de ce concept. Dans certaines régions, il existe encore 
d’importants mouvements sociaux qui défendent les concep-
tions traditionnelles de la révolution, vue par exemple comme un 
moyen de rompre avec le capitalisme et d’évoluer vers le socia-
lisme. Bien qu’orientée dans la direction opposée, vers l’écono-
mie de marché, la sortie du « socialisme réel » en Europe centrale 
et en Europe de l’Est a été présentée comme une révolution. Les 
expériences révolutionnaires socialistes, en Chine ou au Viet-
nam par exemple, maintiennent à l’inverse le discours socialiste, 

Pour aller plus loin 

Duara, Prasenjit (2014), The Crisis of Global Modernity: Asian Traditions and 
a Sustainable Future, Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University 
Press.

Fei, Hsiao-t’ung (1992 [1948]), From the Soil: The Foundations of Chinese 
Society, Berkeley : University of California Press.

Girardot, Norman J., James Miller et Xiaogan Liu (dir.) (2001), Daoism 
and Ecology: Ways within a Cosmic Landscape, Cambridge (États-Unis) : 
Harvard Divinity School.

Goossaert, Vincent et David Palmer (2012 [2011]), La Question religieuse 
en Chine, Paris : cnrs Éditions.

Jensen, Lionel M. (1997), Manufacturing Confucianism: Chinese Traditions 
and Universal Civilization, Durham (États-Unis) : Duke University Press.

Tu, Weiming (2010), The Global Significance of Concrete Humanity: Essays on 
the Confucian Discourse in Cultural China, New Delhi : Centre for Studies 
in Civilizations et Munshiram Manoharlal Publishers.

Weber, Max (2000 [1915]), Confucianisme et taoïsme, Paris : Gallimard. 

Liang Yongjia est professeur d’anthropologie au département de sociolo-
gie de l’université agricole de Chine. Il est spécialiste des questions de 
religion et d’ethnicité en Chine. Il est notamment l’auteur de Reconnect 
to Alterity: Religious and Ethnic Revival in Southwest China (Routledge, 
2013) et a écrit des articles sur le patrimoine culturel, la royauté et le 
don pour des revues.



436 437

la modernité, une alternative radicale doit remettre en cause 
leurs bases conceptuelles partagées. Le radicalisme inhérent à 
un tel effort exige une pratique et un esprit révolutionnaires. 
Une révolution au sens moderne du terme pourrait favoriser, 
par exemple, un changement de régime étatique, ou le rempla-
cement d’une forme de développement par une autre. Il devient 
donc nécessaire de générer une nouvelle interprétation de l’idée 
de révolution, qui permettrait de dépasser la modernité et d’ima-
giner une alternative à son ontologie.

Ce concept de révolution implique une rébellion vis-à-vis de la 
modernité, qui consiste à en souligner les limites tout en explo-
rant des alternatives. Il fait appel à une imagination innovante 
afin d’esquisser et d’assimiler d’autres rationalités et sensibili-
tés, et requiert aussi une politique élargie incluant des secteurs 
sociaux, des pratiques et des expériences multiples.

Cette conception de la révolution présente des similitudes 
importantes avec l’idée andine de pachakuti. Le pachakuti fait 
référence à la dissolution de l’ordre cosmologique dominant, 
alors que s’installe un état de désordre qui permet l’émergence 
d’une autre cosmovision. Par conséquent, une révolution selon 
le pachakuti ne vise pas à détruire la modernité, mais à provo-
quer la désorganisation et la dissolution de ses structures tout 
en générant d’autres compréhensions et effets. Elle implique une 
recréation significative.

Les pratiques de ce type de révolution ont de nombreux anté-
cédents. L’expérience du désordre et de la recréation se nour-
rit à la fois d’idées rationnelles, comme les preuves accablantes 
de la crise sociale et environnementale, et d’expériences affec-
tives, artistiques, spirituelles et magiques. Cette révolution ne 
s’appuie pas sur des monocultures, mais sur la diversité des 
expressions ; elle est collective et nécessite une transformation 
personnelle, notamment dans la restauration de la valeur de la vie 
– le Mahatma Gandhi ou Ivan Illich, le zapatisme ou le buen vivir 
en offrent des modèles. La révolution dans ce sens permet une 
rupture avec les valeurs utilitaires, en revendiquant de multiples 
façons d’attribuer de la valeur – esthétique, religieuse ou écolo-
gique –, et par l’acceptation de la « valeur intrinsèque » du monde 
non humain. Alors que le développement est une construction 
performative, constamment produite et reproduite par chacun 
et chacune d’entre nous à travers des pratiques quotidiennes, 
cette révolution interrompt cette performativité, en suspendant 
par exemple la marchandisation de la société et de la nature. 
Ces éléments et d’autres caractéristiques de la modernité sont 

mais leurs stratégies de développement opèrent finalement dans 
le sens du capitalisme. Et alors que les révolutions islamiques 
ont renforcé la critique du développement en s’attaquant à son 
eurocentrisme, elles défendent la croissance économique.

Depuis le début du 21e siècle, l’Amérique latine a connu un 
virage à gauche avec plusieurs gouvernements se décrivant 
comme révolutionnaires – au Venezuela, en Bolivie, en Équateur 
et au Nicaragua. Mais ces pays ont adopté des styles néo-déve-
loppementalistes qui ont alimenté la croissance économique à 
travers l’appropriation intensive des ressources naturelles.

Nous sommes donc confrontés à une variété d’événements 
qui ont été décrits comme révolutionnaires, en particulier pour 
leur dimension politique, mais aussi pour leur incidence sur les 
aspects culturels, économiques et religieux de la société. Dans 
tous ces cas, cependant, les composantes de base du déve-
loppement ont survécu, comme la croissance économique, le 
consumérisme, l’appropriation de la nature, la modernisation 
technologique et la faiblesse de la démocratie. Il existe une situa-
tion paradoxale, dans laquelle les révolutions classiques (comme 
en Russie ou en Chine) et les révolutions récentes (comme le 
socialisme du 21e siècle en Amérique du Sud), qu’elles soient 
laïques ou religieuses, ont toutes gravité autour de l’idée de 
développement. Certaines de ces révolutions ont montré des 
résultats positifs en matière de représentation politique et d’éga-
lité sociale, mais elles sont restées enfermées dans des objectifs 
instrumentaux visant à s’emparer de l’État (en particulier les 
versions léniniste, trotskiste et maoïste). Elles ont toutes échoué 
à promouvoir des alternatives au développement.

Cela pourrait s’expliquer par le fait que toutes les traditions 
politiques modernes partagent le même contexte. En effet, l’idée 
de révolution a mûri en même temps que d’autres catégories 
de la modernité, telles que l’État, les droits, la démocratie, le 
progrès et le développement.

La persistance du développementalisme a fait que de nom-
breux militants et universitaires ont été désillusionnés par 
les expériences révolutionnaires. Beaucoup affirment que le 
concept n’est plus adapté aux réalités actuelles et préfèrent se 
concentrer sur les pratiques locales. Pourtant, cette position 
crée un obstacle important, dans la mesure où les proposi-
tions d’alternatives radicales au développement impliquent un 
ensemble de transformations révolutionnaires.

Étant donné qu’aucune des variantes contemporaines du 
développement n’est soutenable et que toutes sont ancrées dans 



438 439

Travail 
ménager

Des salaires  
pour le travail ménager 

Silvia Federici 

Mots clés : travail domestique, salaires, stratégie, féminisme

La campagne « Wages for Housework » (« Des salaires pour le tra-
vail ménager102 ») des années 1970 a été un moment historique 
important dans l’émancipation des femmes sous le capitalisme. 
En soulignant la centralité du travail reproductif, en exigeant 
que les tâches ménagères soient reconnues comme un travail et 
rémunérées, elle a ouvert la voie à une stratégie politique inter-
nationale pour la libération des femmes, a mis le capitalisme en 
question et a exposé la superficialité du féminisme conventionnel 
« fondé sur les droits ».

Selon Dolores Hayden, la campagne trouve son origine à la 
fin du 19e siècle, lorsque, après la guerre civile, certaines fémi-
nistes états-uniennes ont réclamé un « salaire pour les femmes 
au foyer ». Dans les années 1940, Mary Inman, membre du parti 
communiste, a défendu cette cause dans son livre In Woman’s 
Defense, mais n’a pas réussi à convaincre le parti de l’adopter 
dans son programme.

C’est dans les années  1970 que la campagne «  Wages for 
Housework » est passé d’une demande de compensation moné-
taire du travail domestique à une perspective politique sur la 
place des femmes et du travail reproductif dans l’accumulation 
capitaliste. Ce tournant politique est survenu avec la forma-
tion d’un réseau féministe international qui s’est mobilisé dans 
différents pays pour exiger que l’État, en tant que collectivité 
capitaliste, verse un salaire à toute personne effectuant un tra-
vail domestique. Le raisonnement derrière cette stratégie sys-
témique a été fourni par la théoricienne politique et militante 
italienne Mariarosa Dalla Costa, en 1972. Son essai « Donne e 
sovversione sociale » (« Les femmes et la subversion sociale »), 

102. ndt : Également traduit en français par « salaire au travail ménager » ou 
« salaire contre le travail ménager », « pour bien marquer qu’il [s’agit] de subver-
tir ce rôle imposé aux femmes et non de le consolider, comme l’objectaient les 
opposantes » (Toupin, 2016).

ainsi désorganisés, ce qui entraîne une conséquence inévitable et 
parfois inconfortable : une révolution qui rompt à la fois avec le 
capitalisme et le socialisme.

Les pratiques politiques préfigurées de cette révolution s’en-
trecroisent de manière synergique, tout en se diffusant dans la 
société, et se concrétisent dans des actions, des affects et d’autres 
façons de faire de la politique, notamment à travers la rébellion 
interstitielle qui découle de la dignité et de l’autonomie. Il s’agit 
d’une révolution avec la coparticipation d’acteurs non humains, 
y compris les animaux et les autres êtres vivants. Elle réinterprète 
le sens de la société. Pensez à la possibilité d’un « prolétariat 
animal ».

Ce type de révolution désorganise la dualité entre la société et 
la nature, tout en permettant de recréer des visions du monde 
relationnelles qui réintègrent la société dans la nature et vice 
versa –  la notion de « sujet » étant ainsi étendue aux non-hu-
mains.

En somme, alors que la modernité se présente comme un 
domaine universel autonome, cachant ses limites et neutralisant 
la recherche d’alternatives, cette révolution désorganise, expose 
et fracture les limites de la modernité en les ouvrant à d’autres 
ontologies. L’acte révolutionnaire consiste à créer les conditions 
de possibilité de nouvelles ouvertures ontologiques.

Pour aller plus loin

Holloway, John (2008 [2002]), Changer le monde sans prendre le pouvoir : le 
sens de la révolution aujourd’hui, Paris et Montréal : Syllepse et Lux. 

Williams, Raymond (1983 [1976]), « Revolution », dans Raymond Williams 
(dir.), Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, New York : Oxford 
University Press.

Eduardo Gudynas est directeur de recherche au Centro Latinoamericano 
de Ecología Social (claes – Centre latino-américain d’écologie sociale) 
à Montevideo, en Uruguay ; chercheur associé au département d’an-
thropologie de l’université de Californie à Davis ; et conseiller auprès de 
plusieurs organisations en Amérique du Sud.



440 441

tique des femmes. Mais trois décennies de restructuration du 
« travail reproductif » et d’intégration des femmes dans l’écono-
mie mondiale en tant que travailleuses salariées ont démontré 
que la campagne pour les salaires reste toujours pertinente pour 
la politique des mouvements de justice sociale. 

L’accès au travail salarié n’a pas libéré les femmes du tra-
vail domestique non rémunéré, pas plus qu’il n’a changé les 
conditions sur le «  lieu de travail » qui rendent incapables les 
travailleuses de s’occuper de leurs familles et les hommes de 
partager les tâches ménagères. Les femmes aux États-Unis ne 
disposent pas encore d’un programme de congé maternité fixé 
par le gouvernement, comme il en existe dans de nombreux 
autres pays. Le travail reproductif, principalement effectué par 
les femmes, n’est toujours pas rémunéré, et comme je l’affirme 
dans Point zéro (Federici, 2016 [1974-2012]), ce sont désormais 
des femmes immigrées, mal payées et fortement exploitées qui 
réalisent en grande partie ce genre de tâches.

Les tenants d’une rémunération pour le travail ménager 
veulent engager un programme de transformation positif. S’il 
était mis en œuvre, il entraînerait un transfert massif de richesses 
du haut vers le bas de la société. Cela est plus que jamais néces-
saire compte tenu de la précarisation du travail, du démantè-
lement de l’État-providence et de la crise de la reproduction à 
laquelle sont confrontées les communautés prolétariennes du 
monde entier. En cela, la campagne s’apparente à la revendica-
tion d’un revenu de base garanti. Mais la force du mouvement 
« Wages for Housework  » est qu’il fait le procès du capital, en 
définissant le transfert économique susmentionné comme une 
réappropriation de la richesse produite par les femmes, et en 
remettant en question l’injonction capitaliste croissante au tra-
vail non rémunéré.

En outre, comme l’écrit Louise Toupin, la revendication pour 
un salaire au travail ménager ouvre un nouveau terrain de négo-
ciations entre les femmes et l’État sur la question de la reproduc-
tion, en réunissant les travailleuses domestiques rémunérées et 
non rémunérées, afin de redéfinir la relation des femmes au tra-
vail (à l’intérieur et à l’extérieur de la maison), au mariage, à la 
sexualité, à la procréation, et leurs identités en tant que femmes.

Enfin, recentrer la lutte anticapitaliste sur la valorisation des 
activités par lesquelles les vies sont produites est une condi-
tion essentielle pour surmonter la logique du capital. Une 
telle logique qui prospère grâce à une dévalorisation – moné-
taire et autre – doit être remise en question pour réaffirmer la 

rapidement traduit et largement diffusé, devint le document 
fondateur de la campagne. 

À l’encontre de la tradition marxiste qui dépeint le travail 
domestique comme un service personnel, un héritage de la 
société précapitaliste devant être remplacé par l’industrialisa-
tion complète de l’économie, Dalla Costa affirme que le travail 
domestique est le pilier de l’accumulation capitaliste, et qu’il 
contribue directement à la plus-value par la production de la 
force de travail – autrement dit en assurant la capacité de travail 
des travailleurs.

En tant que construction capitaliste, le travail ménager était 
invisible et ne pouvait donc donner droit à une rémunération. 
Cette dévalorisation a profité à la classe capitaliste qui, sans 
cela, aurait dû fournir des services sociaux pour permettre aux 
travailleuses de se présenter sur leur lieu de travail. En bref, le 
capitalisme a construit une immense richesse sur le dos des 
femmes, qui ont été contraintes de dépendre des hommes pour 
leur survie ou d’assumer une double charge à l’intérieur et à 
l’extérieur du foyer.

La revendication d’un salaire pour le travail ménager a dévoilé 
l’immense quantité de travail non rémunéré que les femmes 
effectuent pour le capital, mettant au jour tout un champ d’ex-
ploitation jusqu’alors naturalisé comme « travail des femmes ». 
Elle a également révélé le pouvoir social que ce travail confère 
potentiellement à celles qui l’accomplissent, puisque le travail 
domestique assure la reproduction du travailleur et est donc la 
condition de toute autre forme de travail.

En identifiant les bénéficiaires du travail reproductif, la cam-
pagne « Wages for Housework » a libéré les femmes de la culpa-
bilité qu’elles éprouvaient à refuser ce travail. Plus important 
encore, la campagne a constitué une alternative cruciale à la 
revendication dominante du féminisme libéral pour l’égalité des 
droits avec les hommes et l’accès aux professions masculines 
traditionnelles. Ce féminisme conventionnel n’a rien fait pour 
déstabiliser les hiérarchies et la division sexuelle du travail. Le 
« don » gratuit des femmes au capital est resté intact.

La campagne « Wages for Housework  » n’a jamais généré de 
lutte de masse, bien que la lutte contemporaine pour les droits 
sociaux des femmes aux États-Unis et la défense de l’allocation 
familiale en Angleterre aient démontré l’importance d’un tel 
mouvement pour les femmes prolétaires. Les féministes libérales 
et même socialistes se sont opposées à la campagne pour les 
salaires, arguant qu’elle institutionnaliserait le travail domes-



442 443

SentipensarSentipensar 
Patricia Botero Gómez

Mots clés : généalogies de la rivière, peuples afro-diasporiques, théories socio-
territoriales en mouvement, ontologies relationnelles 

« Sentipensar » (sentir-penser) est un mot utilisé par les afro- 
descendants et les pêcheurs dans de nombreuses communautés 
fluviales de Colombie. Au milieu des années 1980, un pêcheur de 
la rivière San Jorge, dans les Caraïbes colombiennes, avait expli-
qué au sociologue Orlando Fals Borda que « sentipensar signifie 
agir avec le cœur en utilisant la tête » (Fals Borda, 1986 : 25)103.

« Sentipensar » participe d’un lexique affectif développé par ces 
pueblos (peuples) qui, en liant expérience et langage, créent une 
promesse révolutionnaire, une grammaire pour le futur. « Le 
cœur, tout autant et même davantage que la raison, a été jusqu’à 
présent une défense efficace des territoires des peuples autoch-
tones. Telle est notre force secrète, toujours latente, car un autre 
monde est possible » (Fals Borda, 2008 : 60).

Le sentipensar incarne une vision du monde et une pratique 
radicales, dans la mesure où il conteste les séparations imper-
méables établies par la modernité capitaliste entre le corps et 
l’esprit, la raison et l’émotion, les humains et la nature, le pro-
fane et le sacré, la vie et la mort. C’est un élément puissant 
du dictionnaire des peuples, que l’on rencontre dans la généa-
logie des cultures fluviales et amphibies. Il peut être entrevu 
dans les histoires et les géographies qui survivent au sein de 
ce que les communautés du fleuve Patía appellent des « biblio-
thèques vivantes », qui sont inscrites dans le cœur et dans les 
manières intergénérationnelles d’habiter le monde. Ces formes 
de vie incarnent des visions du monde enracinées et relation-
nelles, entre mondes humains et non humains, défendues par 
ces peuples contre les attaques féroces de l’ontologie moderne 
de la séparation (Escobar, 2018 [2014]). Comme l’a formulé 
une des meneuses de la communauté noire de La Toma, dans le 

103. Le terme a été signalé à l’origine par Fals Borda, comme étant employé 
par les populations des rivières et des marais de la région de la côte caraïbe. Il 
a ensuite été popularisé par Eduardo Galeano et utilisé plus récemment par 
Escobar (2018 [2014]).

dimension créatrice du travail reproductif. Pourtant, cette lutte 
salariale n’est qu’un début. Pour être politiquement transforma-
trice, elle doit être accompagnée d’une réorganisation du travail 
ménager, sous une forme moins esseulante et plus coopérative 
et socialisée.

Si le mouvement pour des salaires contre le travail ménager est 
fortement investi, alors sa remise en question des formes d’ex-
ploitation les plus cachées et naturalisées changera les relations 
de pouvoir – non seulement entre les femmes et le capital, mais 
aussi entre les femmes et les hommes, et entre les femmes elles-
mêmes –, participant ainsi à l’unification de la classe ouvrière. 

Pour aller plus loin 

Dalla Costa, Mariarosa (1973 [1972]), «  Les femmes et la subversion 
sociale », dans Dalla Costa, Mariarosa et Selma James, Le Pouvoir des 
femmes et la subversion sociale, Genève : Librairie Adversaire. 

Federici, Silvia (2016 [1974-2012]), Point zéro. Propagation de la révolution : 
salaire ménager, reproduction sociale, combat féministe, Donnemarie-Don-
tilly : Éditions ixe. 

Hayden, Dolores (1981), The Grand Domestic Revolution: A History of Femi-
nist Designs for American Homes, Neighborhoods, and Cities, Cambridge 
(États-Unis) : mit Press.

Inman, Mary (1940), In Woman’s Defense, Los Angeles : Committee to Orga-
nize the Advancement of Women.

Toupin, Louise (2014), Le Salaire au travail ménager  : chronique d’une 
lutte féministe internationale (1972-1977), Montréal  : Les Éditions du 
remue-ménage.

Toupin, Louise (2016), « Le salaire au travail ménager, 1972-1977 : retour 
sur un courant féministe évanoui », Recherches féministes, vol. 29, no 1, 
p. 179-198. 

Silvia Federici est une militante féministe. Professeure émérite à l’uni-
versité Hofstra aux États-Unis, elle est l’autrice de Caliban et la sorcière : 
femmes, corps et accumulation primitive (Entremonde et Senonevero, 2014 
[1998]) ; et Point zéro. Propagation de la révolution : salaire ménager, repro-
duction sociale, combat féministe ; et coordinatrice de Wages for Housework. 
The New York Committee 1972-1977: History, Theory, Documents (Autono-
media, 2017).



444 445

Dans ces projets autonomes, les jeunes et les femmes affrontent 
le modèle capitaliste patriarcal de l’éducation et de l’économie, 
qui a amputé les formes collectives de connaissances incarnées 
et de mondes vécus. C’est à partir de ces zones d’affirmation de 
l’être que les gens créent leurs propres théories socio-territoriales 
en mouvement. Celles-ci permettent d’envisager des autonomies 
collectives et plurielles enracinées dans les territoires, mais aussi 
une multitude d’alternatives de transition – que les catégories 
disciplinaires conventionnelles, propres au fonctionnement du 
système mortifère de la modernité capitaliste, rendent invisibles.

Ces formes de résistance afro-latines informées par le sentipen-
sar constituent une politique d’espoir, qui réimagine le monde 
à partir de réalités qui n’ont pas été entièrement colonisées par 
les catégories modernes. Elles sentipiensan (sentipensent) et ima-
ginent des mondes libres de toute dépendance à l’égard de la capi-
talisation des mondes vécus, de l’État et des discours de progrès.

Entre les silences, l’oubli et l’absence de mots éloquente, la 
palabra (parole) est chantée par des tambours nés de la douleur 
des peuples noirs « esclavisés », qui connaissent bien les beaux 
mondes que contiennent les eaux, les oiseaux et les arbres. De 
leurs dires, « s’il n’y a pas d’inspiration, il n’y a pas de vie ; c’est 
pourquoi la musique et la joie viennent des chants et des langues 
du fleuve106 ». Au rythme du tambour et de la terre, ces groupes 
constituent des références pour notre époque et permettent de 
passer des politiques de la mort à des politiques de la vie. Ils 
nous invitent à sentir-penser avec la terre et à écouter le senti-
pensamento des territoires et de leurs peuples, plutôt que les caté-
gories décontextualisées du développement et de la croissance.

Le sentipensar a lieu entre mingas et tongas, des formes tra-
ditionnelles de travail collectif, respectivement autochtone et 
afro-descendante, orientées vers le post-développement et le 
buen vivir. Sentir-penser avec le territoire implique de penser à 
partir du cœur et de l’esprit ; de co-raisonner, comme le disent 
les personnes inspirées par l’expérience zapatiste. Ainsi, dans 
les interstices, et contre les pratiques et les discours racistes et 
patriarcaux et les connaissances académiques conventionnelles, 
survit un espace d’affirmation de l’être qui rétablit le lien pri-
maire avec la terre et les territoires. C’est là que se trouve l’une 
des sources les plus fertiles de la souveraineté alimentaire et de 
l’autonomie culturelle et politique des peuples.

106. Déclaration d’Álvaro Mier (chercheur qui a travaillé avec Fals Borda) à 
l’occasion du festival de la Tambora, San Martín de Loba, novembre 2016.

sud-ouest de la Colombie, en parlant de la lutte de sa commu-
nauté contre le projet de détournement de la rivière Ovejas pour 
alimenter le grand barrage de Salvajina : « La rivière n’est pas 
négociable ; nous honorons les traditions reçues de nos grands-
mères, ancêtres et aînés, et nous espérons que nos renacientes 
apprendront les mêmes104. »

Le sentipensar traduit une résistance active contre la triade 
capitaliste de la dépossession, de la guerre et de la corruption, 
qui éradique les cosmovisions anciennes, parfois millénaires, qui 
accompagnent les luttes populaires. Les peuples autochtones 
ont clairement compris cela. Comme ils l’affirment : « Para que 
el desarrollo entre, tiene que salir la gente  » (« Pour que le déve-
loppement puisse entrer, les gens doivent partir »). Le Proceso 
de Comunidades Negras (pcn – Processus des communautés 
noires), un vaste réseau d’organisations noires, explique cela par 
l’interrelation qui doit exister entre le fait d’être noir (l’identité), 
l’espace pour être (le territoire), l’autonomie dans l’existence, et 
leur propre vision du futur, en liant ces principes à la réparation 
des dettes historiques causées par la persistance de politiques 
racistes. Ces principes étaient en jeu lors de la Première Ren-
contre nationale et internationale des femmes noires gardiennes 
de la vie et des territoires ancestraux, qui ont déclaré que « [leur] 
politique est fondée sur l’affection, l’amour et la bonté à l’échelle 
collective » (pcn, 2016).

La mondialisation a accentué les conflits ontologiques entre les 
visions du monde ou cosmovisions. Près de la rivière San Jorge, 
par exemple, les communautés de pêcheurs coexistaient jadis 
avec l’expansion coloniale de l’élevage ; aujourd’hui, l’exploi-
tation minière légale et illégale détruit les mangroves et pousse 
les jeunes à abandonner leur savoir et leur métier. Comme ils 
le disent, ils continueront à planter des mangroves car, sans 
mangroves, il n’y a pas de poissons, et sans poissons, il n’y a ni 
pêcheurs ni pêcheuses105.

La sentipensée habite les savoirs ancestraux et les économies 
populaires, comme en témoignent les projets des jeunes appar-
tenant aux communautés afro-descendantes du sud-ouest de la 
Colombie, comme celles du fleuve Yurumanguí et de La Alsacia. 

104. « Renacientes » est une catégorie utilisée par les communautés noires qui 
suggère que tout est en train de renaître de manière constitutive. Ici, elle fait 
référence aux générations à venir.

105. Déclaration des femmes de Cejebe (Sucre), un village de pêcheurs, 
octobre 2016.



446 447

Souveraineté 
alimentaire

Souveraineté alimentaire 
Laura Gutiérrez Escobar

Mots clés : La Vía Campesina, agroécologie, systèmes agroalimentaires

Telle qu’elle est définie par le mouvement paysan transnatio-
nal La Vía Campesina (« La Voie paysanne »), la souveraineté 
alimentaire fait référence au « droit des peuples à une alimen-
tation saine, dans le respect des cultures, produite à l’aide de 
méthodes soutenables et respectueuses de l’environnement, [et 
à] leur droit à définir leurs propres systèmes alimentaires et agri-
coles » (La Vía Campesina, 2007). Le concept a été formulé pour 
la première fois par ce mouvement, lors du Sommet mondial de 
l’alimentation de 1996 à Rome, sous l’égide de l’Organisation 
des nations unies pour l’alimentation et l’agriculture, en réponse 
au problème de la « sécurité alimentaire ». La sécurité alimen-
taire est un principe directeur des politiques des gouvernements 
et des agences multilatérales visant à combattre la faim dans le 
monde et la pauvreté en milieu rural. En proposant la souverai-
neté alimentaire, La Vía Campesina a rejeté les efforts croissants 
des élites mondiales pour définir la sécurité alimentaire dans un 
cadre de marché néolibéral.

Les gouvernements, les organisations multilatérales et les 
entreprises du secteur alimentaire légitiment les accords et les 
politiques de « libre-échange » au nom de la « sécurité alimen-
taire ». En conséquence, les peuples et les nations, en particulier 
dans le Sud global, sont devenus de plus en plus dépendants 
des marchés internationaux pour acquérir des denrées alimen-
taires « bon marché », et ils sont vulnérables face à la spécula-
tion, l’accaparement des terres, le dumping et d’autres pratiques 
inégalitaires qui sapent leur capacité à se nourrir. Les paysans, 
démunis et dépossédés de leurs terres, migrent dans les villes 
car ils ne peuvent pas concurrencer les importations alimen-
taires subventionnées, ou bien doivent se mettre au service de 
projets agro-industriels qui fournissent des matières premières 
à diverses industries – de l’industrie de l’alimentation rapide et 
ultratransformée au secteur de l’énergie prétendument propre 
pour la production d’éthanol et d’autres agrocarburants.

La sécurité alimentaire renforce les principes fondamentaux 
de l’agriculture industrielle moderne et de la révolution verte, 
y compris l’utilisation d’intrants d’origine chimique et à forte 

Pour aller plus loin 

Hacia el Buen Vivir – Ubuntu, www.buenvivirafro.wordpress.com 

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : l’écologie au-delà 
de l’Occident, Paris : Seuil. 

Fals Borda, Orlando (1986), Historia doble de la Costa, 4: retorno a la tierra, 
Bogota : Carlos Valencia Editores.

Fals Borda, Orlando (2008), El socialismo raizal y la Gran Colombia boli-
variana: investigación acción participativa, Caracas : El Perro y la Rana. 

Machado Mosquera, Marilyn, Charo Mina Rojas, Patricia Botero Gómez et 
Arturo Escobar (coord.) (2018), Ubuntu: una invitación para comprender la 
acción política, cultural y ecológica de las resistencias afroandina y afropacífica, 
Buenos Aires : clacso.

pcn – Proceso de Comunidades Negras (2016), « Primer encuentro nacio-
nal e internacional de mujeres negras cuidadoras de la vida y los territo-
rios ancestrales: declaración pública », www.renacientes.net 

Patricia Botero Gómez est professeure de sciences humaines et sociales 
à l’université de Manizales, en Colombie. Elle est membre du Grupo de 
Académicos e Intelectuales en Defensa del Pacifico Colombiano (gaide-
pac – Groupe d’universitaires et d’intellectuels pour la défense du Paci-
fique colombien) et collabore avec la campagne « Otro Pazífico Posible » 
du Proceso de Comunidades Negras.



448 449

La souveraineté et l’autonomie alimentaires sont devenues 
un cri de ralliement pour un large éventail de luttes concer-
nant notamment  : l’accaparement des terres, de l’eau et des 
semences  ; l’utilisation de produits agrotoxiques  ; l’emprise 
des grandes compagnies sur les systèmes agroalimentaires ; la 
conservation de la biodiversité et les droits de la nature ; les bio-
technologies agricoles et le brevetage des formes de vie ; le travail 
des ouvriers et des ouvrières agricoles et les droits humains ; la 
malnutrition et la faim ; et l’approvisionnement alimentaire dans 
les centres urbains (Desmarais, 2008 [2007]).

La souveraineté et l’autonomie alimentaires trouvent leur ori-
gine dans les savoirs, les histoires et les expériences des personnes 
et des communautés en lutte dans le monde entier, et se renou-
vellent continuellement à partir de ce fondement. Par conséquent, 
la souveraineté et l’autonomie alimentaires sont à la fois un cadre 
analytique, un mouvement social et un projet politique (McMi-
chael, 2014). Elles sont porteuses d’une alternative radicale qui 
cherche à transformer les inégalités structurelles ancrées dans les 
systèmes agro-alimentaires – y compris les discours et les institu-
tions d’aide et de développement –, et elles explorent également 
la transition vers des modèles différents fondés sur l’affirmation 
de la vie. La souveraineté et l’autonomie alimentaires impliquent 
la défense des savoirs, des pratiques et des territoires des popu-
lations productrices de nourriture – paysans, pêcheurs, éleveurs, 
agriculteurs urbains, et autres –, en tant que terreaux de repro-
duction et d’épanouissement de la vie et des communautés mul-
ti-espèces. Ceci contraste avec la logique du système alimentaire 
dominé par les grandes entreprises, dans lequel la vie et la mort 
des plantes et des animaux sont gérées de façon rationalisée en 
vue du profit et de la croissance économique. L’effectivité et le 
potentiel transformateurs de la souveraineté et de l’autonomie ali-
mentaires résident dans la défense de trois principes d’affirmation 
de la vie : les communs, la diversité et la solidarité.

Premièrement, dans le cadre du paradigme de la souverai-
neté et de l’autonomie alimentaires, les semences, la terre, l’eau, 
les savoirs, la biodiversité et tout ce qui assure la subsistance 
matérielle, symbolique ou spirituelle d’un peuple sur un terri-
toire sont considérés comme des communs. Au lieu d’y voir des 
« ressources » à exploiter et à s’approprier de manière privée, la 
perspective des communs reconnaît leur condition collective et 
inaliénable. 

Deuxièmement, la souveraineté et l’autonomie alimentaires 
supposent de reconnaître que la biodiversité (agricole) et la 

intensité de capital, la pratique de la monoculture et l’usage de 
semences « améliorées », telles que les variétés hybrides et, plus 
récemment, les variétés génétiquement modifiées. L’industria-
lisation de l’agriculture et de l’alimentation a entraîné l’expan-
sion : 1) des « déserts verts », c’est-à-dire des plantations où 
seules les plantes considérées comme rentables peuvent pousser 
et se reproduire, ce qui menace ainsi l’agriculture paysanne et 
l’(agro)biodiversité ; et 2) des aliments ultratransformés, du fast-
food et plus généralement des aliments qui empoisonnent les 
humains et les animaux. En d’autres termes, la sécurité alimen-
taire s’aligne sur le paradigme occidental du « développement », 
qui se traduit par l’exploitation et la manipulation de plantes 
et d’animaux dans des laboratoires, des parcs d’engraissement, 
des plantations, des usines et des marchés, au profit exclusif de 
certains humains (Shiva, 1999).

Le concept de souveraineté alimentaire a évolué depuis 1996, 
à mesure qu’il a été adapté et débattu par de multiples organi-
sations, communautés et ong au sein et en dehors de La Vía 
Campesina, en réponse à leurs diverses conditions de vie et aux 
différents contextes politiques. L’un de ces débats porte sur la 
question de savoir comment élargir le mouvement en faveur de 
la souveraineté alimentaire afin qu’il devienne résilient sur les 
plans environnemental, socio-économique et politique, face au 
changement climatique et au pouvoir des grandes entreprises, 
sans perdre la diversité et l’autonomie des initiatives à l’échelle 
locale (McMichael, 2014).

Un autre sujet de discussion concerne le terme « souveraineté ». 
Certes, La Vía Campesina a inscrit la souveraineté alimentaire 
dans le cadre d’un paradigme d’autonomie, qui implique le droit 
de tous les peuples et nations à l’autonomie ou à l’autogouverne-
ment, afin qu’ils puissent définir leurs propres systèmes alimen-
taires, plutôt que d’être soumis aux demandes et aux intérêts 
de marchés et d’entreprises éloignés et n’ayant pas de compte à 
rendre. La souveraineté alimentaire donne alors la priorité aux 
économies et aux marchés locaux et nationaux et renforce l’agri-
culture paysanne et à petite échelle. Cependant, certains mou-
vements agraires ont proposé le terme « autonomie alimentaire » 
– comme condition préalable à la souveraineté alimentaire –, afin 
d’insister sur l’ancrage local de la production alimentaire, sur les 
formes non libérales de prise de décision démocratique, et sur 
l’autonomie par rapport aux institutions étatiques. Pour reflé-
ter cette complexité sémantique et politique, nous proposons le 
double concept de « souveraineté et autonomie alimentaires ».



450 451

Souveraineté 
énergétique

Souveraineté énergétique 
Daniela del Bene, Juan Pablo Soler, Tatiana Roa

Mots clés : énergie, résistance, alternatives, souveraineté, transformation

Le concept de souveraineté énergétique fait référence à un 
ensemble de projets et de visions politiques qui visent une 
production et une distribution justes de l’énergie, ainsi que le 
contrôle des sources d’énergie par des communautés mobilisées, 
tant urbaines que rurales, ancrées écologiquement et culturelle-
ment – l’intention étant de ne pas engendrer d’effet négatif sur les 
autres, tout en respectant les cycles écologiques. La souveraineté 
énergétique constitue aussi un slogan pour les organisations et 
les mouvements qui revendiquent un droit à la prise de déci-
sion en matière d’énergie, cette dernière étant comprise comme 
un bien commun naturel et comme la base de la vie pour tous. 
Cette expression désigne également la pluralité des alternatives 
systémiques qui remettent actuellement en question le paradigme 
énergétique dominant, contrôlé par des pouvoirs centralisés. 

Le concept de souveraineté énergétique est utilisé en Amérique 
latine depuis les années 1990, pour contester la privatisation des 
services de base par les sociétés transnationales et la restructu-
ration des entreprises d’État selon des logiques d’actionnariat 
et de gestion commerciale. À l’instar de la revendication de la 
souveraineté alimentaire par les mouvements paysans, la récla-
mation de la souveraineté énergétique s’est répandue parmi les 
organisations et les mouvements à l’échelle mondiale, surtout à 
partir des années 2000, en réponse à de multiples menaces, dont 
les politiques extractivistes, la précarité énergétique, les oligopoles 
privés, le système patriarcal, les vagues de privatisation et d’ac-
cords commerciaux, ainsi que les guerres et les crimes visant à 
garantir l’approvisionnement en combustibles fossiles.

Plus récemment, ce concept est également devenu une réponse 
au changement climatique et à l’industrie des combustibles fos-
siles. La souveraineté énergétique a été par exemple incluse dans 
les nouvelles Constitutions de l’Équateur et de la Bolivie. En 
Europe, la question a été abordée dans plusieurs campagnes qui 
remettent en cause l’oligopole énergétique et cherchent à créer 
de nouvelles entreprises publiques, comme à Barcelone. En Alle-
magne, où la transition vers les énergies renouvelables est à un 

diversité culturelle sont intrinsèquement interdépendantes. 
Contre les tendances à l’homogénéisation des systèmes agro- 
alimentaires modernes, la souveraineté alimentaire protège et 
encourage la multiplicité des systèmes de production alimen-
taire à travers le monde, qui prospèrent grâce à la diversité des 
semences, des animaux, des aliments, des savoirs, des pratiques 
de travail, des types de marchés, des paysages et des écosystèmes.

Troisièmement, la solidarité entre les producteurs et les 
consommateurs d’aliments du monde entier, et avec les généra-
tions futures, est fondamentale pour la souveraineté et l’autono-
mie alimentaires. Les stratégies visant à encourager la solidarité 
comprennent «  un commerce transparent qui garantisse un 
revenu juste à tous les peuples et les droits des consommateurs à 
contrôler leurs aliments et leur alimentation », ainsi que des sys-
tèmes alimentaires respectueux de l’environnement, tels que ceux 
fondés sur l’agroécologie, afin que les générations futures puissent 
subvenir à leurs besoins dans « les territoires ». Des systèmes ali-
mentaires qui reposent sur « de nouvelles relations sociales, sans 
oppression et inégalités », sont au cœur de la souveraineté et de 
l’autonomie alimentaires (La Vía Campesina, 2007).

Pour aller plus loin

African Centre for Biodiversity, www.acbio.org.za

etc Group, www.etcgroup.org 

Red por una América Latina Libre de Transgénicos (Réseau pour une Amé-
rique latine libre de transgéniques), www.rallt.org 

Desmarais, Annette Aurélie (2008 [2007]), La Vía Campesina : une réponse 
paysanne à la crise alimentaire, Montréal : Écosociété. 

McMichael, Philip (2014), « Historicizing Food Sovereignty », The Journal 
of Peasant Studies, vol. 41, no 6, p. 933-957. 

Shiva, Vandana (1999), Stolen Harvest: The Hijacking of the Global Food Sup-
ply, Cambridge (États-Unis) : South End Press.

La Vía Campesina (2007), « Déclaration de Nyéléni », www.viacampesina.
org 

Laura Gutiérrez Escobar est née à Bogota, en Colombie. Elle est titu-
laire d’un diplôme de premier cycle en histoire de l’université nationale 
de Colombie à Bogota, d’une maîtrise en études latino-américaines de 
l’université du Texas à Austin, et d’un doctorat en anthropologie de l’uni-
versité de Caroline du Nord à Chapel Hill.



452 453

gie comme une question cruciale qui concerne la plupart des 
secteurs sociaux. L’énergie est importante pour restructurer les 
relations économiques et productives et pour traiter correctement 
les questions de santé publique et de sécurité des travailleurs et 
travailleuses.

La souveraineté énergétique remet par ailleurs en question l’op-
position entre « urbain » et « rural », en ce qui concerne les consé-
quences socio-environnementales : les personnes affectées par 
un modèle énergétique injuste ne sont pas seulement celles qui 
sont déplacées par les mégaprojets, mais toutes celles à qui l’on 
impose la socialisation des coûts et à qui l’on soutire des béné-
fices supplémentaires. Les populations urbaines qui vivent dans la 
précarité énergétique doivent être considérées comme appauvries 
ou volées, et les processus démocratiques comme faussés par le 
phénomène de « porte tournante », en vertu duquel les politiques 
se retrouvent entrepreneurs dans le secteur de l’énergie et vice 
versa. En Espagne, au Royaume-Uni ou en Bulgarie, notamment, 
les citadins se sont organisés pour dénoncer la montée en flèche 
des tarifs d’électricité et la violation des lois destinées à proté-
ger les familles vulnérables – par exemple, à Barcelone, à travers 
l’Aliança contra la Pobresa Energètica (Alliance contre la préca-
rité énergétique).

La souveraineté énergétique inclut également la question des 
technologies et des connaissances dans le cadre des transitions 
énergétiques. Elle appelle à la décentralisation, la relocalisation et 
la différenciation de la production d’énergie, des technologies et 
des connaissances. Elle pose le défi épistémique de ne plus voir le 
« territoire » comme un simple réservoir de ressources naturelles, 
mais de le reconsidérer comme un ensemble socioculturel, où 
l’on donne un sens à l’existence et où l’on fonde et enracine des 
proyectos de vida (projets de vie) politiques, conscients, respon-
sables et joyeux (Escobar, 2008) – ou, comme le disent d’autres 
communautés latino-américaines, des planes de permanencia en 
los territorios (plans de permanence dans les territoires) ou des 
proyectos de buen vivir (projets de bien-vivre).

Les propositions en faveur de la souveraineté énergétique se 
heurtent inévitablement à des limites et des conflits. Dans la 
mesure où elle ébranle la base même des relations de produc-
tion, la souveraineté énergétique remet en question des secteurs 
puissants de nos sociétés, tels que les entreprises du secteur de 
l’énergie, le secteur de la construction, les élites financières et poli-
tiques, l’establishment militaire, etc. Quelles seront, par exemple, 
les implications de la souveraineté énergétique sur les structures 

stade avancé, le terme Energiewende, ou « tournant énergétique », 
est privilégié. Des initiatives visant à remunicipaliser les services et 
les réseaux d’énergie urbains sont en cours à Boulder (aux États-
Unis), à Hambourg, à Berlin ou encore à Londres.

Le mouvement pour la souveraineté énergétique défend le droit 
de décider quelle source d’énergie peut être exploitée, quelle 
quantité doit être produite, de quelle manière, par qui, où et pour 
qui. Dans la lignée des perspectives écoféministes, ce mouve-
ment appelle à décoloniser la structure hégémonique du modèle 
énergétique. La décolonisation de l’énergie exige de remettre 
en question des croyances profondément ancrées, telles que la 
compréhension universalisante de l’Énergie, avec une majuscule, 
conçue comme la production abstraite et uniforme d’énergie 
à des fins commerciales et comme un facteur d’accumulation 
du capital. Décoloniser l’énergie suppose aussi de différencier 
l’Énergie des utilisations incommensurables et contextuellement 
diverses de l’énergie, avec une minuscule (Hildyard et al., 2012), 
laquelle est davantage capable de s’adapter dans le temps et l’es-
pace à différentes écologies et géographies humaines.

L’alliance entre les acteurs émanant de différents secteurs de 
la société (notamment les organisations pour la justice environ-
nementale, les populations affectées par les projets énergétiques, 
les syndicats et les habitants des zones urbaines) montre non 
seulement la complexité, mais aussi le grand potentiel de la sou-
veraineté énergétique en tant que projet politique. En Colombie, 
le mouvement des populations affectées par les barrages, le Movi-
miento Ríos Vivos, insiste pour que tout projet de barrage prenne 
en compte à la fois la souveraineté énergétique et la souveraineté 
hydrique, en raison du lien étroit qui existe entre les communau-
tés et leurs cultures de l’eau, mais aussi en raison de la relation 
directe entre la domination historique sur les peuples et celle sur 
les ressources hydriques.

Au Brésil, le Movimento dos Atingidos por Barragens (Mou-
vement des personnes affectées par les barrages) s’est allié aux 
syndicats au sein de la Plataforma Operária e Camponesa para a 
Energia (Plate-forme des travailleurs et des paysans pour l’énergie). 
Ces acteurs se sont réunis pour discuter de la dette historique des 
mégaprojets et des entreprises du secteur de l’énergie envers les 
personnes affectées, et pour élaborer une proposition de politique 
énergétique et minière pour le pays (Proyecto energético popular).

Aux États-Unis et dans le monde, le réseau des syndicats pour 
la démocratie énergétique (Trade Unions for Energy Democracy 
– tued) et l’Internationale de services publics considèrent l’éner-



454 455

Spiritualité  
de la terre

Spiritualité de la terre 
Charles Eisenstein

Mots clés : science, spiritualité, développement

La « spiritualité de la terre » fait référence à un système de 
croyances qui reconnaît la sentience, le caractère sacré et l’agen-
tivité consciente de la nature et de ses êtres non humains. Elle 
prend divers noms, correspondant à des orientations quelque 
peu différentes, tels que le « néopaganisme », la « wicca », l’« ani-
misme » ou le « panthéisme ». La spiritualité de la terre est étroite-
ment liée aux conceptions anciennes et autochtones de la nature, 
auxquelles elle emprunte souvent consciemment. Comme le dit 
l’anthropologue Frédérique Apffel-Marglin (2012 : 39) :

«  Ainsi que l’attestent abondamment les documents ethno-
graphiques des sociétés autochtones et traditionnelles […], les 
sentiments de gratitude, de réciprocité, de responsabilité, et 
d’autres encore, sont adressés au monde non humain par l’in-
termédiaire des esprits de la terre, des animaux, des graines, 
des montagnes, des pluies, des eaux, etc.  »

La spiritualité de la terre s’oppose à la vision scientifique et 
matérialiste de la nature, régie par des forces impersonnelles et 
peuplée d’animaux et de plantes dont l’être n’est pas complè-
tement reconnu. Elle délégitime ainsi les technologies qui assu-
jettissent la nature et souvent la détruisent. Si la nature possède 
une certaine forme d’intelligence, alors nous ne pouvons plus 
lui imposer impunément notre dessein humain. Si les animaux, 
les plantes, le sol, l’eau, les montagnes, les rivières, etc. sont des 
sujets sentients, alors nous ne pouvons plus, en toute bonne 
conscience, les traiter comme des instruments utiles aux êtres 
humains. Nous devons prendre en compte le bien-être, l’inté-
grité et même la dignité de tous les êtres, et ne pas les traiter 
comme de simples « ressources ».

L’incompatibilité de la spiritualité de la terre avec la croyance 
scientifique normative l’expose à des accusations de projection 
anthropomorphique. Tout comme l’enfant imagine que son ours 
en peluche a faim, l’écologiste hippie et romantique imagine 
que la terre est en colère, que la rivière se sent insultée ou que 

des États et des gouvernements modernes ? La souveraineté éner-
gétique nécessitera-t-elle une restructuration de l’environnement 
administratif afin de gérer un nouveau modèle énergétique ? Com-
ment la souveraineté énergétique peut-elle éviter que se créent des 
groupes fermés et exclusifs, et comment peut-elle promouvoir, au 
contraire, la coopération entre des communautés ouvertes sur la 
base, par exemple, d’un principe de subsidiarité ? Les initiatives 
en faveur de la souveraineté énergétique contribueront-elles, en 
fin de compte, à redéfinir des limites à la consommation et à éta-
blir des modèles d’utilisation de l’énergie qui soient véritablement 
soutenables pour un territoire donné ?

Malgré l’ampleur de ces défis, si l’on regarde de plus près, on 
constate que différents modèles sont déjà mis en œuvre et fonc-
tionnent. Ce sont, par exemple, les coopératives d’électrification 
rurale au Costa Rica (comme Coopelesca), les coopératives Som 
Energia et GoiEner en Espagne, Retenergie en Italie, ainsi que de 
multiples initiatives de remunicipalisation urbaines. Ces modèles 
alternatifs doivent être valorisés et défendus comme de puissants 
multiplicateurs potentiels.

Pour aller plus loin

Movimento dos Atingidos por Barragens (Brésil), www.mab.org.br

Movimiento Ríos Vivos (Colombie), www.riosvivoscolombia.org

Angel, James (2016), Towards Energy Democracy: Discussions and Outcomes 
from an International Workshop, Amsterdam : Transnational Institute, www.
tni.org

Escobar, Arturo (2008), Territories of Difference: Place, Movements, Life, 
Redes, Durham (États-Unis) : Duke University Press.

Hildyard, Nicholas, Larry Lohmann et Sarah Sexton (2012), Energy Secu-
rity for Whom? For What?, Sturminster Newton : The Corner House.

Kunze, Conrad et Sören Becker (2014), Energy Democracy in Europe: A Sur-
vey and Outlook, Bruxelles : Fondation Rosa-Luxemburg, www.rosalux.de

Daniela del Bene est coordinatrice de l’Atlas des conflits pour la justice envi-
ronnementale (www.ejatlas.org) à l’université autonome de Barcelone. Elle 
est également membre du collectif Research & Degrowth et de la Xarxa 
per la Sobirania Energètica (Réseau pour la souveraineté énergétique) 
en Catalogne.

Juan Pablo Soler est membre du Movimiento Ríos Vivos et du Movimento 
dos Atingidos por Barragens.

Tatiana Roa est la coordinatrice générale de censat Agua Viva – Amigos 
de la Tierra, en Colombie.



456 457

nismes du marché. Il n’y a pas de mal à assécher une zone 
humide ici si une autre est restaurée là ; à couper une forêt ici 
et à en replanter une là ; voire, à la limite, à remplacer toute la 
nature par un substitut technologique si cela devenait possible.

Dans la mesure où le développement s’est en grande partie 
traduit par la conversion de la nature en marchandises, la spiri-
tualité de la terre s’avère être un système de croyance anti-déve-
loppement ou post-développement. En insistant sur le fait que 
la nature a une valeur inhérente au-delà de son utilité, la spiri-
tualité de la terre exclut la mise à disposition de la biosphère, si 
évidente pour le capitalisme. Tout comme il est immoral de tuer 
des êtres humains pour prélever leurs organes, il est immoral 
de vouloir détruire des êtres non humains uniquement pour 
leur valeur d’usage. Les « droits de la nature » sont un corollaire 
politique essentiel de la spiritualité de la terre. Ils ont récemment 
fait leur entrée dans les codes juridiques de plusieurs pays, parmi 
lesquels la Bolivie, l’Équateur et la Nouvelle-Zélande107. Ces 
pays comptent une importante population autochtone, mais cela 
ne suffirait pas à faire inscrire dans la loi les droits de la nature 
s’il n’y avait pas, parallèlement, une résurgence de la spiritualité 
de la terre au sein de la culture dominante.

Alors que dans les pays « moins développés », la spiritualité de 
la terre est la continuation ininterrompue d’une ancienne vision 
du monde centrée sur la terre, la ligne de continuité avec un 
passé païen ou panthéiste est en Occident beaucoup plus ténue, 
après des siècles de répression sous l’égide de l’Église, du capi-
talisme de marché et de la révolution scientifique. Aujourd’hui, 
tandis que ces institutions s’effilochent, la spiritualité de la terre 
refait surface, à la fois comme théorie et comme pratique. C’est, 
par exemple, un principe fondamental du mouvement occiden-
tal des écovillages, dont les plus célèbres sont Findhorn et sa 
communication rituelle avec les esprits de la nature, Tamera 
et son cercle de pierres, mais aussi Earth Haven, The Farm, la 
communauté de Sirius et bien d’autres encore. Parlez au per-
maculteur ou à la permacultrice le ou la plus terre à terre, et 
vous constaterez bien souvent qu’il et surtout qu’elle embrasse 
discrètement une forme ou une autre de spiritualité de la terre.

Enfin, l’opposition apparente entre science et spiritualité de la 
terre s’effrite à la lumière de découvertes récentes. L’intelligence 
des plantes, l’intelligence mycélienne, la capacité de l’eau à 

107. « Harmony With Nature » (onu), www.harmonywithnatureun.org 

la montagne veut garder l’or qu’elle contient en elle. Cependant, 
cette association de la spiritualité de la terre avec la fantaisie 
puérile ou l’attrait du New Age est également un récit colonia-
liste qui traite les cultures autochtones avec le même mépris. 
Elle suggère que les peuples autochtones – qui personnifient la 
nature de manière presque unanime – sont comme des enfants, 
superstitieux et primitifs sur le plan épistémique, et qu’ils ont 
donc besoin d’être éduqués selon les systèmes de connaissance 
modernes. Il s’agit là d’un postulat essentiel à la légitimation 
du développement.

Une critique connexe accuse la spiritualité de la terre d’appro-
priation culturelle. Elle considère les perceptions autochtones de 
la sentience et de la personnalité de la nature comme de simples 
« croyances » culturelles, et non comme la révélation de quelque 
chose de réel. S’il est courant pour les personnes cherchant à 
s’extraire de la culture dominante (seekers) d’emprunter intellec-
tuellement aux croyances autochtones pour tenter de compenser 
l’effritement de leurs propres structures de sens, les visions du 
monde autochtones peuvent contenir des connaissances essen-
tielles au bien-être matériel et psychique. La transmission de ces 
visions du monde et des pratiques qui y sont associées constitue 
un renversement du développement au sens traditionnel, qui 
disait  : « Nous savons comment vivre mieux que vous ; nous 
savons comment “savoir” mieux que vous. » Aujourd’hui, les 
personnes en quête d’une spiritualité de la terre ont le sentiment 
que d’autres cultures ont préservé les connaissances qu’elles 
recherchent.

Une troisième critique est que les écologistes qui adoptent 
de telles croyances s’exposent à des accusations de manque de 
sérieux et risquent l’exclusion des cercles de décideurs, aux-
quels un langage tel que « la conscience de la forêt » est étran-
ger. Alors que la spiritualité de la terre s’accorde généralement 
avec les objectifs du mouvement écologiste et que de nombreux 
écologistes sympathisent en privé avec elle, le discours public 
sur la protection de l’environnement, et en particulier sur le 
changement climatique, invoque principalement des arguments 
utilitaristes : « Nous devons arrêter de détruire la nature, sinon 
de mauvaises choses vont nous arriver. » Ces arguments utili-
taristes sont courants dans le langage des politiques publiques. 
Malheureusement, ils constituent la première étape d’une pente 
glissante. L’étape suivante consiste à quantifier et à monétiser 
les services écosystémiques, à chiffrer l’utilité de la nature afin 
de pouvoir l’allouer de manière optimale par le biais des méca-



458 459

Théologie  
de la libération

Théologie de la libération 
Elina Vuola

Mots clés : théologies latino-américaines noires, autochtones et féministes ; 
dualisme corps-esprit ; option préférentielle pour les pauvres ; pape François.

La théologie de la libération peut être définie dans un sens 
restreint ou dans une acception large. Dans le premier sens, elle 
se limite à la théologie de la libération latino-américaine (teología 
de la liberación, teologia da libertação), née d’un contexte spécifi-
quement latino-américain à la fin des années 1960. Au sens large, 
la théologie de la libération comprend également la théologie 
noire, la théologie féministe et des variantes des théologies de 
la libération asiatique et africaine. La définition large souligne 
l’interdépendance des différentes structures d’oppression et de 
domination. La libération implique nécessairement des aspects 
politiques, économiques, sociaux, raciaux, ethniques et sexuels. Je 
me concentrerai sur la théologie de la libération latino-américaine, 
qui comprend aujourd’hui toutes les variantes susmentionnées, 
telles que les théologies latino-américaines noires, féministes et 
autochtones. Il est possible de considérer ces dernières comme les 
formes les plus récentes de la théologie de la libération, même si 
la plupart d’entre elles prennent une distance critique par rapport 
à la théologie de la libération initiale. Sur les plans méthodolo-
gique et épistémologique, elles peuvent cependant être comprises 
comme faisant partie de l’héritage de la théologie de la libération.

Une des théories qui a influencé la première théologie de la 
libération a été la théorie de la dépendance, selon laquelle la 
principale raison de la pauvreté et du « sous-développement » du 
tiers-monde (périphérie) est sa dépendance à l’égard des pays 
industrialisés (centre). Le centre métropolitain s’est « développé » 
précisément grâce à l’exploitation des régions périphériques 
dépendantes. La théologie de la libération consistait également 
en une radicalisation et une recontextualisation de la théologie 
politique européenne et représentait la dénonciation prophétique 
de l’injustice et de l’oppression au sein de la chrétienté.

Dans les années 1970, la théologie de la libération et la Iglesia 
popular (Église populaire) – qui faisait partie de l’Église catho-
lique et de certaines Églises protestantes – étaient à l’avant-garde 
d’une société civile émergente en Amérique latine. La théologie 

contenir de l’information et la complexité de la communication 
animale accréditent scientifiquement l’idée que les non-humains 
jouissent d’une agentivité subjective et d’une expérience inté-
rieure. Et, bien sûr, la théorie Gaïa suggère que la planète entière 
est vivante et – bien que peu d’écologistes le reconnaissent publi-
quement – consciente.

Ces développements laissent-ils présager un monde futur qui 
embrassera à nouveau la spiritualité de la terre comme une base 
pour la technologie et les relations entre les humains et les autres 
êtres ? Est-ce que l’Occident poursuivra la course au « déve-
loppement  », peut-être selon une autre voie civilisationnelle, 
inspirée par les vestiges de la vision du monde qu’il a presque 
exterminée ?

Pour aller plus loin

Apffel-Marglin, Frédérique (2012), Subversive Spiritualities: How Rituals 
Enact the World, Oxford : Oxford University Press.

Charles Eisenstein est écrivain et conférencier (www.charleseisenstein.
net). Il est notamment l’auteur de Sacred Economics: Money, Gift and 
Society in the Age of Transition (Evolver Editions, 2011) et de The More 
Beautiful World Our Hearts Know Is Possible (North Atlantic Books, 2013).



460 461

tiques entre, d’un côté, les mouvements écologistes, autochtones, 
féministes et lgbt, et, de l’autre, les secteurs des Églises liés à 
la théologie de la libération sont pratiquement inexistantes. Les 
théologiens de la libération n’ont pas répondu efficacement à la 
critique pratique et théorique portée par ces mouvements, qui 
exigent des changements politiques concrets aux intersections de 
la race, du genre et de la sexualité, de la classe, de l’ethnicité et de 
l’écologie. Depuis ses débuts, la théologie de la libération n’a pas 
pris en compte les enjeux liés à la sexualité et à la reproduction.

En outre, la distance entre les écothéologiens chrétiens de la 
libération et les cultures autochtones peut refléter une peur de 
ce qui, pendant des siècles, a été perçu comme un syncrétisme 
et des croyances non chrétiennes (« païennes »). La riche diver-
sité du paysage religieux de l’Amérique latine est présente non 
seulement dans les institutions religieuses formelles telles que les 
Églises, mais aussi dans les religions d’origine africaine (comme 
le candomblé, l’umbanda, le vaudou et la santería), dans les tra-
ditions spirituelles autochtones et dans différentes formes de 
catholicisme populaire. Le corps (rituels de danse de guérison), 
la sacralité de la vie (terre et eau) et la vie quotidienne (relations, 
prières, guérison, offrandes votives) y occupent une place cen-
trale. De même, l’accent est mis sur les sens, le concret, le visuel, 
et souvent sur l’ouverture d’un espace pour les voix des femmes.

Dans son évaluation du corps, du genre, de la nature et des 
cultures autochtones, la théologie de la libération – même si elle 
prétend le contraire – s’appuie sur les binarités incontestées de 
la théologie chrétienne et de la philosophie eurocentrique. La 
dichotomie corps-esprit, comme l’ont souligné tant de théolo-
giennes féministes, va de pair avec la dichotomie homme-femme, 
la scission entre «  l’Ouest et le reste  » et le dualisme nature-
culture. Il est aussi problématique de diaboliser les femmes et 
les peuples autochtones (comme l’a fait la théologie classique et 
coloniale) que de les romantiser (comme le fait une grande partie 
de l’éco-théologie), sans prendre au sérieux les problèmes réels 
auxquels elles et ils sont confrontés en tant qu’êtres humains 
dotés de corps. 

À partir de la théologie de la libération latino-américaine, une 
nouvelle théologie du corps et de la sexualité tente de combler 
certaines des lacunes concernant l’analyse des questions de pau-
vreté, de racisme, de sexisme et d’écologie. Ce type de travail est 
aujourd’hui transnational et interdisciplinaire et va bien au-delà 
de la théologie de la libération latino-américaine. En ce sens, la 
théologie de la libération, en tant que cadre, n’a pas la même 

de la libération a offert aux chrétiens et chrétiennes le langage, le 
fondement et la légitimation nécessaires pour remettre en ques-
tion les politiques économiques qui laissaient de grandes parties 
de la société dans la pauvreté, et pour s’opposer directement 
aux régimes militaires et à leurs violations flagrantes des droits 
humains. La théologie de la libération a modifié le rôle historique 
de l’Église catholique en Amérique latine.

Les principales réalisations de la théologie de la libération sont, 
1) la création d’une alternative chrétienne radicale à partir du 
Sud global, après des siècles de colonialisme et d’évangélisation 
par le Nord global ; 2) la critique émanant du Sud appauvri a 
donné naissance à une voix prophétique au sein de la chrétienté 
mondiale, qui a fait appel à sa tradition de considérer la pauvreté 
et l’injustice comme des péchés ; 3) la théologie de la libération a 
fourni une nouvelle méthodologie pour que la théologie contem-
poraine considère comme centrales les questions de la souffrance 
humaine, de la justice et de l’injustice, et des réalités corporelles. 

Des théologiens tels que Gustavo Gutiérrez, Leonardo Boff, 
Enrique Dussel et Pablo Richard, entre autres, ont été influents 
dans les premiers temps ; leurs travaux ont constitué le corps 
de la théologie classique de la libération. Très tôt, il y a eu aussi 
des protestants et des féministes parmi les théologiens et théolo-
giennes de la libération. Cela n’a ainsi jamais été une entreprise 
exclusivement catholique et masculine.

La théologie classique de la libération a fait des pauvres le point 
de départ de sa réflexion critique sur le rôle des Églises dans les 
régions colonisées par l’Europe chrétienne – c’est ce que l’on 
a appelé l’« option préférentielle pour les pauvres ». Ce point 
de départ a été développé depuis lors. La catégorie des pauvres 
a été élargie et précisée, notamment en raison de l’argument 
selon lequel la pauvreté et les pauvres ne peuvent être définis 
uniquement en termes économiques ou matériels. Les femmes et 
les populations autochtones et afro-latino-américaines ont ainsi 
reproché à la théologie de la libération d’avoir une vision trop 
étroite de la pauvreté et des pauvres. En effet, les questions de 
racisme et de sexisme n’ont pas été au centre de la théologie de 
la libération, pas plus qu’elles n’ont été creusées pour permettre 
une compréhension plus approfondie et plus nuancée de la façon 
dont la pauvreté affecte différemment les personnes.

La théologie de la libération d’aujourd’hui n’a pas réussi à inté-
grer les préoccupations sociales et politiques des mouvements 
sociaux contemporains, comme l’avait fait la théologie de la libé-
ration des années 1960 et 1970. Par exemple, les alliances poli-



462 463

Tikkoun olamTikkoun olam judaïque 
Michael Lerner

Mots clés : judaïsme, capitalisme, année sabbatique, plan Marshall mondial, 
environnement

Si l’ancienne sagesse de la tradition juive – le tikkoun olam ou 
« réparation du monde » – était fusionnée avec les idées des éco-
nomistes et des écologistes radicaux d’aujourd’hui, elle pourrait 
fournir au développement durable une nouvelle base dont il a 
grandement besoin.

En hébreu, « tikkoun olam » signifie « transformation et guérison 
du monde ». La prière juive l’associe à la vision d’un monde enra-
ciné dans le respect de l’énergie « féminine » et le soin de la Terre. 
Le problème central auquel nous sommes confrontés aujourd’hui 
est que le système capitaliste mondialisant a besoin d’une expan-
sion sans fin pour survivre. Il exploite donc les ressources limitées 
de la planète sans se soucier du fait que, ce faisant, il la pollue 
avec des poisons et des déchets à n’en plus finir, privant simul-
tanément les générations futures des ressources consommées de 
façon irresponsable. Les personnes dont la conscience a été for-
mée au sein de ce paradigme en viennent à croire et à ressentir 
qu’il n’y a «  jamais assez  » et qu’elles ont besoin de toujours 
plus de choses, d’expériences et d’opportunités. Il est essentiel 
de s’affranchir du rôle déformant de l’argent dans la vie sociale, 
la politique et le système éducatif, et de mettre fin à une industrie 
médiatique soumise aux riches. Les processus démocratiques ne 
permettront jamais de parvenir à une nouvelle conscience qui 
transcende le sentiment interne de « non-suffisance », à moins que 
notre politique ne soit intrinsèquement liée à une transformation 
spirituelle de la société.

Les traditions spirituelles peuvent favoriser la compréhension 
intérieure du fait qu’il y a assez, que nous sommes assez, ainsi 
que le courage d’arrêter de chercher toujours plus. Nous pouvons 
alors nous concentrer sur la meilleure façon de partager ce que 
nous avons déjà, dans un esprit de générosité. Un bon point de 
départ consiste à populariser la notion de « nouveau but ultime ». 
Les entreprises, les politiques gouvernementales et le système 
éducatif pourraient être jugés « efficaces, rationnels ou produc-
tifs » dans la mesure où ils maximisent nos capacités humaines 

pertinence qu’il y a quelques décennies. Cela ne signifie pas 
pour autant qu’elle est ou qu’elle a été dénuée de sens, bien au 
contraire.

Porteuse d’une voix proprement latino-américaine sur les ques-
tions mondiales, la théologie de la libération – y compris ses ver-
sions féministes, écologistes et autochtones – a été un pont entre 
l’héritage du christianisme en Amérique latine et l’histoire trau-
matisante de la région. Cependant, dans une certaine mesure, 
la théologie de la libération est restée européenne, blanche et 
masculine, en raison de son manque de solidarité avec les mou-
vements sociaux post-dictatures. Comprendre le développement 
et le post-développement du point de vue des populations les 
plus pauvres d’Amérique latine impliquerait une critique plus 
substantielle du racisme, du sexisme et du colonialisme dans leur 
rapport avec la religion.

Originaire d’Argentine, le pape François – premier pape lati-
no-américain – n’a jamais été proche de la théologie de la libé-
ration. À la différence de ses deux prédécesseurs, il a cependant 
apporté des changements importants dans la façon dont le Vati-
can évalue cette théologie. 

Pour aller plus loin

Althaus-Reid, Marcella (dir.) (2006), Liberation Theology and Sexuality: New 
Radicalism from Latin America, Aldershot : Ashgate.

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York : 
Orbis Books.

Gebara, Ivone (1999), Longing for Running Water: Ecofeminism and Libera-
tion, Minneapolis : Fortress Press.

Vuola, Elina (2002), Limits of Liberation: Feminist Theology and the Ethics 
of Poverty and Reproduction, Sheffield et New York : Sheffield Academic 
Press et Continuum.

Vuola, Elina (2011), « Latin American Liberation Theologians’ Turn to 
Eco(theo)logy: Critical Remarks  », dans Celia Deane-Drummond et 
Heinrich Bedford-Strohm (dir.), Religion and Ecology in the Public Sphere, 
Londres : T & T Clark.

Elina Vuola est professeure de l’Académie de Finlande à la faculté de théo-
logie de l’université d’Helsinki. Elle a été chercheuse invitée au Depar-
tamento Ecuménico de Investigaciones de San José, au Costa Rica ; à 
la Harvard Divinity School ; et à l’université Northwestern d’Evanston, 
aux États-Unis.



464 465

Torah institue une pratique, que nous devrons faire revivre sous 
une forme moderne : l’année sabbatique. Tous les sept ans, la 
société entière arrête de produire des biens et se concentre plutôt 
sur la célébration de l’univers. Dans notre contexte moderne, 
nous arrêterions la production de biens, les ventes et l’utilisation 
de l’argent – en introduisant une monnaie sabbatique distribuée 
de manière égale à chaque personne de la société.

Au cours de l’année sabbatique projetée, au moins 85 % de la 
population pourrait cesser de travailler tout en conservant des 
services vitaux tels que les hôpitaux, la distribution de nourri-
ture et quelques autres services. En attendant, pour les 85 % 
qui participeraient, voici un aperçu de ce à quoi cela pourrait 
ressembler. Les écoles seraient fermées et les élèves de la sixième 
à la terminale œuvreraient dans des fermes pour s’occuper d’ani-
maux, tout travaillant avec la terre pour faire l’expérience de la 
proximité avec la nature à travers l’action. Bien que certaines 
personnes regretteraient l’absence d’ordinateurs, de téléphones 
portables, d’automobiles ou de nouveaux styles de vêtements et 
d’accessoires, la plupart d’entre elles se trouveraient libres de 
participer à la prise de décision au sein de leur communauté et 
à la programmation des six prochaines années, au contraire de 
la situation actuelle où les gens n’ont pas assez de temps pour 
s’engager dans la planification. D’autres avantages pourraient 
être une reconversion professionnelle ou un partage des compé-
tences ; du temps pour le jeu, la danse, l’exercice, la méditation, la 
prière, la randonnée, la natation, la peinture, l’écriture de poèmes 
ou de romans, et la création de films ou d’émissions de télévision. 
En bref, un congé sabbatique pourrait nous donner l’occasion de 
célébrer la grandeur et le mystère de l’univers.

L’enseignement central de l’année sabbatique serait assimilé 
par tout le monde : «  il y a assez et vous êtes assez », de sorte 
que vous n’avez pas toujours besoin de faire quelque chose de 
plus, ou d’avoir plus, pour avoir une vie satisfaisante. Avec cette 
conscience, qui devrait se répandre comme un feu de prairie, 
nous disposons des bases psycho-spirituelles pour construire un 
autre type de monde fondé sur une toute nouvelle conception du 
développement. Le tikkoun olam est la manière juive de dire que le 
monde a besoin d’être réparé, et que c’est à nous de le faire. Selon 
la tradition de l’éthique de la Mishna109, il n’est pas nécessaire de 
terminer ce travail – mais vous n’êtes pas libre de l’ignorer.

109. La Mishna est le premier recueil de la loi juive orale et par conséquent de 
la littérature rabbinique.

à être empathiques et généreux. Nous devons être capables de 
traiter la Terre non pas d’abord comme une « ressource », mais 
comme un être vivant qui suscite la crainte, l’émerveillement, 
l’étonnement radical et la reconnaissance108.

Cela soulève la question de la « sécurité nationale » et des mil-
liers de milliards de dollars de fonds publics dépensés dans une 
stratégie de pouvoir sur les autres. La domination s’exerce à de 
nombreux niveaux – militaire, économique, sous forme de péné-
tration culturelle ou de diplomatie, et par simple intimidation. 
Nous avons plutôt besoin d’une stratégie de générosité, qui se 
manifeste par un nouveau plan Marshall mondial évitant les prin-
cipales erreurs des programmes de développement passés. Un tel 
plan exigerait que les sociétés industrielles avancées consacrent 
annuellement, pendant les 20 prochaines années, 1 à 2 % de 
leur produit intérieur brut à des causes favorables à la vie. C’est 
tout ce qu’il faudrait, non pas pour une lente amélioration de la 
situation, mais pour une élimination de la pauvreté mondiale, 
des problèmes de logement, de la faim, et des insuffisances en 
matière d’éducation et de soins de santé. Dans le même temps, 
200 ans de croissance et de développement irresponsables sur le 
plan environnemental, engendrés par le capitalisme et le socia-
lisme, pourraient être réparés. Ce type de plan Marshall mondial 
diffère de tous les plans d’aide ou de développement précédents. 
Pour y parvenir, nous aurions besoin d’un amendement de la 
Constitution des États-Unis, relatif à la responsabilité sociale et 
environnementale, qui rendrait obligatoire le financement public 
des élections nationales et régionales. Les entreprises domiciliées 
aux États-Unis qui vendent des biens ou des services devraient 
prouver tous les cinq ans à un jury composé de citoyennes et de 
citoyens ordinaires qu’elles ont fait preuve d’un comportement 
responsable satisfaisant  ; elles seraient aidées en cela par des 
représentants écologistes. Des témoignages seraient requis non 
seulement de la part de l’entreprise, mais aussi de personnes du 
monde entier affectées par ses activités, ses politiques d’emploi et 
ses répercussions écologiques et sociétales. La nouvelle Constitu-
tion rendrait également obligatoire l’éducation écologique à tous 
les niveaux d’enseignement, de la maternelle à l’université, dans 
les études supérieures et dans les écoles professionnelles.

Toutes ces mesures seraient nécessaires mais non suffisantes 
pour créer une société « soucieuse des autres et de la Terre ». La 

108. Pour une première ébauche de ce à quoi cela pourrait ressembler, voir 
Lerner (2015). 



466 467

Transitions 
civilisationnelles

Transitions 
civilisationnelles 

Arturo Escobar

Mots clés : civilisation occidentale, modernité capitaliste patriarcale, ontologies, 
plurivers

La notion de transition(s) civilisationnelle(s) désigne le mou-
vement complexe allant de la domination d’un modèle de vie 
unique, dit « globalisé » – souvent désigné comme la « modernité 
capitaliste hétéropatriarcale » – vers la coexistence pacifique, 
bien que tendue, d’une multiplicité de modèles, un « monde qui 
intègre une pluralité de mondes », un plurivers. Elle trouve son 
origine dans l’affirmation que la crise actuelle multiforme, du 
climat, de l’énergie, de l’alimentation, de la pauvreté et du sens, 
est le résultat d’un modelo civilizatorio ou modèle civilisationnel 
particulier, celui de la « civilisation occidentale ».

Cette pensée trouve écho dans une variété d’espaces sociaux, 
depuis les luttes autochtones des Afro-Américains et des paysans 
d’Amérique latine jusqu’à la science alternative et les recherches 
sur l’avenir, le bouddhisme, l’écologie spirituelle et dans les 
écrits et le militantisme anticapitalistes, féministes et écolo-
giques, dans les pays du Nord comme dans les pays du Sud. Elle 
a été anticipée par des penseurs anticolonialistes tels que Aimé 
Césaire : « Une civilisation qui s’avère incapable de résoudre 
les problèmes qu’elle crée est une civilisation décadente. Une 
civilisation qui utilise ses principes pour la ruse et la tromperie 
est une civilisation qui se meurt » (Césaire, 1955 [1950]). Cette 
pensée résonne aujourd’hui dans de nombreuses régions du 
monde. Selon les mots du vénéré maître bouddhiste Thich Nhat 
Hanh, nous devons envisager activement la fin de la civilisation 
à l’origine du réchauffement climatique mondial et du consu-
mérisme généralisé : « en inspirant, je sais que cette civilisation 
est en train de mourir. En expirant, je sais que cette civilisation 
ne peut échapper à la mort » (Nhat Hanh, 2008 : 55).

Les origines du modèle civilisationnel occidental – vu comme 
projet de domination économique, militaire, sexuelle/genrée, 
raciale et culturelle – se retrouvent sous diverses formes, dans la 
conquête de l’Amérique ; la paix de Westphalie (1648), qui a mis 

Pour aller plus loin

Network of Spiritual Progressives, www.spiritualprogressives.org 

Plan Marshall mondial, www.tikkun.org/gmp

Lerner, Michael (2015), « Our Path to a World of Love and Justice – The 
Tikkun/nsp Vision », Tikkun, 27 décembre, www.tikkun.org/covenant 

Lerner, Michael (2017), « esra – The Environmental and Social Responsi-
bility Amendment to the U.S. Constitution », Tikkun, 21 novembre, www.
tikkun.org/esra 

Le rabbin Michael Lerner habite en Californie où il est rédacteur en 
chef du magazine Tikkun. Il est président du réseau interconfessionnel 
Network of Spiritual Progressives et auteur de nombreux ouvrages, dont 
Jewish Renewal: A Path to Healing and Transformation (HarperPerennial, 
1994) ; The Politics of Meaning: Restoring Hope and Possibility in an Age 
of Cynicism (Addison-Wesley, 1996) ; The Left Hand of God: Taking Back 
Our Country from the Religious Right (Harper San Francisco, 2006) ; Spi-
rit Matters (Walsch Books, 2000) ; Embracing Israel/Palestine: A Strategy 
to Heal and Transform the Middle East (North Atlantic Books, 2011)  ; 
Revolutionary Love: A Political Manifesto to Heal and Transform the World 
(University of California Press, 2019) ; et, avec Cornel West, de Jews and 
Blacks: Let the Healing Begin (G. P. Putnam’s Sons, 1995).



468 469

autochtone méso-américaine reste bien vivante et culturellement 
dynamique. On pourrait en dire autant au sujet d’autres pays ou 
régions du monde. Il est de plus en plus évident que la démocra-
tie ne peut être imposée par la force ; c’est encore plus vrai dans 
le cas des civilisations. L’irrationalité et la violence du modèle 
dominant sont visibles partout. Certaines critiques soulignent 
la pauvreté spirituelle et existentielle de la vie moderne, étant 
donné la propagation de l’ontologie patriarcale et capitaliste de 
la hiérarchie, de la domination, de l’appropriation, du contrôle 
et de la guerre qui la caractérise.

Un mouvement différent et pluraliste, appelant à la fin de la 
suprématie eurocentrée et anthropocentrée, est en train de surgir 
comme résultat de ses défauts, de ses échecs et même de ses hor-
reurs, malgré ses réalisations technologiques considérables (de 
plus en plus discutables sur les plans écologique et culturel). Ce 
mouvement développe une série de visions créatives de la tran-
sition, ainsi que des actions concrètes. Dans les pays du Nord 
global, l’appel pour un changement civilisationnel peut être 
repéré dans les économies de subsistance écoféministes, les pro-
positions de décroissance, la défense des communs, le dialogue 
inter-religieux, les stratégies de relocalisation de la production 
alimentaire, de l’énergie et des transports, entre autres. Dans les 
pays du Sud global, les visions de la transition sont ancrées dans 
des ontologies qui mettent l’accent sur l’interdépendance radi-
cale de tout ce qui est vivant. Ces visions biocentrées trouvent 
une expression claire dans les notions du buen vivir (le bien-vivre 
collectif selon les cosmovisiones de chacun), dans les droits de la 
nature et dans les transitions vers le post-extractivisme qui, tous, 
sont des éléments du post-développement.

Il est trop tôt pour dire si ces visions et ces mouvements hété-
rogènes, plus ou moins assemblés, parviendront à un degré 
d’auto-organisation capable d’entraîner des transformations 
significatives, voire des transitions à grande échelle. Pour de 
nombreux théoriciens et théoriciennes de la transition, même 
si le succès n’est en aucun cas garanti, le passage à un autre 
modèle civilisationnel – ou à un ensemble de modèles – n’est 
pas exclu. Selon beaucoup d’entre eux, il est déjà en cours, dans 
la multiplicité des pratiques qui incarnent, malgré leurs limites 
et leurs contradictions, les valeurs de sociétés profondément 
écologiques, non capitalistes, non patriarcales, non racistes et 
pluriverselles.

La notion de transitions civilisationnelles donne un horizon 
pour créer de vastes visions politiques au-delà des imaginaires du 

fin aux guerres de religion en Europe et a posé les fondements de 
l’État-nation moderne ; le siècle des Lumières ; ou la Révolution 
française, qui inaugure les droits de l’Homme. Toutefois, ses 
racines les plus profondes se trouvent dans le terreau historique 
du monothéisme patriarcal judéo-chrétien.

Dans une perspective critique, ce modèle se caractérise par 
les éléments suivants :

- une classification hiérarchisée des différences en matière 
d’échelles de races, de genres et de civilisations (colonialité) ;

- une domination économique, politique et militaire sur de 
nombreuses régions du monde ;

- le capitalisme et les prétendus marchés libres comme mode 
d’économie ;

- la sécularisation de la vie sociale ;
- un libéralisme hégémonique fondé sur l’individu, la propriété 

privée et la démocratie représentative ;
- des systèmes de connaissances qui reposent sur la rationalité 

instrumentale, avec la séparation claire qu’elle établit entre les 
humains et la nature (anthropocentrisme). 

Chaque civilisation est fondée sur un système particulier de 
croyances et d’idées (prémisses ontologiques et épistémolo-
giques), souvent profondément ancrées dans des mythes fon-
dateurs. Les civilisations ne sont pas statiques et les relations 
entre les civilisations sont toujours en évolution et soumises au 
pouvoir. Tous les grands théoriciens et historiens des civilisa-
tions s’accordent sur le fait qu’elles sont plurielles – en d’autres 
termes, qu’il ne peut y avoir une civilisation unique110. Néan-
moins, l’Occident a atteint un haut degré de domination civili-
sationnelle, qui repose sur une certaine unification économique 
et politique. Il n’en va pas de même dans le domaine culturel, 
malgré les incursions de la modernisation dans les sociétés non 
modernes, et durant les dernières décennies, malgré la mondia-
lisation comme universalisation d’une « civilisation supérieure ». 

Le projet d’une civilisation mondiale n’est pas parvenu à se 
concrétiser. Les nations et les civilisations refusent de s’assem-
bler dans un ordre unique parfait, bien que l’expérience mon-
diale soit profondément façonnée par le modèle eurocentrique 
et transatlantique. Au Mexique, par exemple, après plus de cinq 
siècles d’imposition du projet colonial occidental, la civilisation 

110. C’est le cas d’Arnold Toynbee, de Fernand Braudel et même de Samuel 
Huntington, qui a inventé le célèbre concept du « choc des civilisations », fondé 
sur une notion objectivée de civilisations multiples mais distinctes.



470 471

Tribunal des 
droits de la nature

Tribunal  
des droits de la nature 

Ramiro Ávila Santamaría

Mots clés : droits de la nature, tribunal éthique, application des droits, crise 
civilisationnelle

Rivières empoisonnées. Terre violentée. Dauphins morts. 
Souffrances animales. Forêts mutilées. Jungles dévastées. Air 
contaminé. Récifs coralliens moribonds. Oiseaux en voie d’ex-
tinction. Océans et lacs à l’agonie. Insectes en voie de dispari-
tion. Mammifères infertiles. Semences génétiquement modifiées. 
Pueblos (peuples) en survie. Personnes persécutées et assassinées 
en défendant la Vie…

Des millions d’êtres vivants ne peuvent exprimer leur dou-
leur nulle part. Les tribunaux conventionnels ont été conçus 
pour traiter uniquement certains problèmes humains, et n’ont 
même pas été pensés pour tous les êtres humains. Celles et ceux 
qui souffrent de la malnutrition, de la faim, de la pauvreté, de 
la migration forcée, de la vie en hébergement d’urgence, de la 
guerre et de la solitude n’ont aucun lieu pour faire connaître 
leur agonie et leurs besoins. Un petit groupe d’humains, ceux 
qui exploitent les autres en prenant le contrôle de la nature par 
la propriété, disposent de tribunaux, d’avocats, de lois et de 
politiques publiques pour les protéger.

Les êtres humains sont l’espèce la plus insensible et la plus 
meurtrière de la planète. Nous sommes en train de vivre la 
sixième extinction et nous n’y prêtons même pas attention. 
Les changements opérés par les humains et leurs technologies 
sont si rapides que les espèces et la nature sont incapables de 
s’y adapter. Dans cette extinction, les humains sont à la fois 
coupables et victimes (Kolbert, 2015 [2014]). Néanmoins, 
les problèmes causés par l’espèce humaine n’ont pas fait l’ob-
jet d’une institution supérieure permettant d’en attribuer la 
responsabilité. Face à ce vide, les mouvements sociaux menés 
par des écologistes et des intellectuels ont créé un lieu où la 
nature est dotée d’une voix et où cette voix est écoutée111. Cet 

111. Voir la Déclaration des droits de la Terre-Mère : rightsofmotherearth.com

développement et du progrès et des universaux de la modernité 
occidentale, que sont le capitalisme, la science et l’individu. Il ne 
s’agit pas d’un appel à revenir à des « traditions authentiques », 
ni à parvenir à des formes d’hybridité qui seraient une synthèse 
rationnelle des meilleurs aspects de chaque civilisation, comme 
si le langage libéral, séduisant mais inoffensif, des « bonnes pra-
tiques » pouvait être appliqué aux civilisations. Loin de là, cet 
appel esquisse une coexistence pluraliste de « projets de civilisa-
tions », par le biais de dialogues inter-civilisationnels qui encou-
ragent des contributions dépassant l’ordre mondial eurocentré 
actuel. Cet appel envisage la reconstitution d’une gouvernance 
planétaire sur des bases pluri-civilisationnelles, pas seulement 
pour éviter le choc des civilisations, mais aussi pour favoriser de 
façon constructive l’épanouissement du plurivers.

Pour aller plus loin 

Great Transition Initiative, www.greattransition.org 

Bonfil Batalla, Guillermo (2017 [1987]), Mexique profond : une civilisation 
niée, Bruxelles : Zones sensibles.

Césaire, Aimé (1955 [1950]), Discours sur le colonialisme, Paris : Présence 
africaine.

Eboussi Boulaga, Fabien (1977), La Crise du Muntu : authenticité africaine 
et philosophie, Paris : Présence africaine.

Nandy, Ashis (1987), Traditions, Tyranny, and Utopias: Essays in the Politics of 
Awareness, Delhi et New York : Oxford University Press.

Nhat Hanh, Thich (2008), The World We Have: A Buddhist Approach to Peace 
and Ecology, Berkeley : Parallax Press.

Arturo Escobar est professeur émérite d’anthropologie à l’université de 
Caroline du Nord à Chapel Hill et est associé à plusieurs universités 
colombiennes. Son livre le plus connu est Encountering Development: The 
Making and Unmaking of the Third World (Princeton University Press, 
1995). Il est aussi l’auteur de Sentir-penser avec la Terre : l’écologie au-delà 
de l’Occident (Seuil, 2018 [2014])  ; Designs for the Pluriverse: Radical 
Interdependence, Autonomy, and the Making of Worlds (Duke University 
Press, 2018) ; Otro posible es posible: caminando hacia las transiciones desde 
Abya Yala/Afro/Latino-América (Desde Abajo, 2018). Il travaille avec les 
mouvements sociaux afro-colombiens depuis plus de deux décennies.



472 473

bunal estime que les droits de la nature ont été ici violés et, après 
avoir examiné les preuves, il dénonce la violation, attribue les 
responsabilités et propose des mesures de réparation conformé-
ment à la Déclaration universelle des droits de la Terre-Mère, 
à la Constitution équatorienne (articles 70 à 73) et à d’autres 
droits dérivés de la nature, et sur la base du savoir des peuples de 
la Terre qui reconnaissent la valeur de cette dernière. La Terre-
Mère et tous les êtres vivants qui l’habitent ont le droit d’exister, 
d’être respectés et de se régénérer sans que les cycles vitaux de 
celle-ci ne soient altérés, afin de préserver leur identité et leur 
intégrité et le droit de la Terre-Mère à une restauration intégrale.

Pour chaque audience, le Tribunal est doté d’un secrétariat 
technique, composé de militants, de scientifiques, de politiques 
et d’universitaires renommés, toutes et tous conscients des droits 
de la nature et de la nécessité de les défendre. Parmi celles et 
ceux qui ont présidé ces audiences figurent Vandana Shiva, 
Boaventura de Sousa Santos, Alberto Acosta, Cormac Culli-
nan, George Caffentzis, Anuradha Mittal, Brendan Mackey et 
Tom Goldtooth.

Le Tribunal constitue une étape nécessaire pour la survie de 
la planète et de l’espèce humaine. En bref, nous avons besoin 
d’un tout autre mode de relation avec la nature. L’être humain 
n’est ni l’unique ni la meilleure espèce sur Terre. Notre senti-
ment de supériorité et de domination sur la nature a provoqué 
l’extinction de milliers d’espèces et a mis en danger notre exis-
tence même en tant qu’espèce. Nous devons passer d’un type de 
droit qui considère la nature comme un objet et une ressource 
physique à un autre type de droit dans lequel la nature est un 
sujet. En opposition au droit conventionnel « civilisé », ce droit a 
été appelé « sauvage » (Cullinan, 2003). Cette nouvelle concep-
tion de la loi implique une nouvelle compréhension et un nou-
vel objectif : créer des systèmes de gouvernance qui apportent 
simultanément un soutien aux humains et à la communauté du 
vivant tout entière. Ainsi, cette « loi sauvage » (wild law) retrouve 
le droit de préserver et de sauver ce qu’il y a de sauvage dans nos 
cœurs, et défend d’autres manières d’être et d’autres façons de 
faire ce qui est juste ; elle protège la nature sauvage et la liberté 
des communautés vivantes de s’autoréguler ; et elle accorde de 
l’importance à la créativité contenue dans la diversité, au lieu 
d’imposer l’uniformité (Berry, 2003).

Le droit sauvage, dont le détenteur et le législateur sont la 
nature elle-même et les êtres humains qui en font partie, exige 
que les humains descendent de leur piédestal afin de trouver leur 

espace permettant d’enregistrer des plaintes – et qui stimule la 
réflexion – est le Tribunal international des droits de la nature.

Le Tribunal s’est réuni pour la première fois en janvier 2014 à 
Quito, en Équateur. Ont notamment comparu devant le Tribu-
nal : le golfe du Mexique, le parc national équatorien Yasuní, la 
grande barrière de corail australienne, la cordillère équatorienne 
du Condor, le sous-sol où se pratique la fracturation hydraulique 
aux États-Unis, ainsi que les défenseurs et défenseuses des droits 
de la nature. Leurs revendications : non aux marées noires ; non 
à l’exploitation pétrolière ; non à l’exploitation minière ; non au 
tourisme prédateur ; non au changement climatique anthropo-
génique ; non aux modifications génétiques ; non à la crimina-
lisation des militants. Des affaires ont été présentées par des 
militants et des mouvements sociaux pendant que le Tribunal 
siégeait. D’autres audiences du Tribunal ont suivi en Équateur, 
aux États-Unis, en Australie, au Pérou et en France.

— Monsieur le Président, je demande au parc national Yasuní 
de comparaître devant ce tribunal.

— Poursuivez, Madame la Procureure.

Et c’est ainsi que Yasuní s’exprime au travers d’humains qui le 
connaissent et partagent ses ressentis. Les personnes humaines 
parlent au nom des forêts, des rivières, des dauphins, des cra-
pauds et des insectes, et les voix des peuples autochtones sont 
toujours présentes. L’humidité de la forêt, le chant des Waoranis, 
le supplice du jaguar, la tristesse des arbres abattus, les horreurs 
de la pollution, les explosions dans les champs pétrolifères, le 
malheur de l’exploitation économique de la nature, l’impuis-
sance des habitants de la forêt, la lutte entre ceux qui détruisent 
et ceux qui préservent, et la mort des groupes autochtones dans 
leur isolement volontaire : tout cela peut être ressenti intensé-
ment dans la salle d’audience. Certains pleurent, d’autres crient, 
d’autres encore revendiquent, interrogent et informent à pro-
pos du prétendu modèle de développement et de progrès. Des 
voix se font entendre ; on discute de rapports scientifiques ; on 
consulte des photographies, pour qu’un peu de nature puisse 
apparaître devant le Tribunal. Les juges délibèrent, réfléchissent 
à leurs votes et rendent finalement leur verdict. Au moins sur 
le plan éthique, la nature est entendue et la justice est rendue.

Le Tribunal juge des affaires telles que celle du parc national 
Yasuní, où le gouvernement équatorien a rendu possible l’ex-
traction de pétrole au milieu d’une forêt tropicale riche. Le Tri-



474 475

UbuntuUbuntu 
Lesley Le Grange

Mots clés : humanité, interconnexion, justice sociale, soutenabilité 
environnementale

L’ubuntu est un concept d’Afrique australe qui signifie « huma-
nité ». L’humanité implique à la fois une condition d’être et un 
état de devenir. Elle concerne le développement de l’être humain 
en relation avec d’autres êtres humains et avec le monde plus 
qu’humain de la nature non humaine. En d’autres termes, le 
devenir de l’être humain dépend des autres êtres humains et du 
cosmos. En outre, l’ubuntu suggère qu’un être humain n’est pas 
un individu atomisé comme le veut la tradition occidentale, mais 
qu’il est intégré dans des relations sociales et biophysiques. Par 
conséquent, l’ubuntu est anti-humaniste, car il met l’accent sur 
l’existence et le devenir relationnels de l’être humain.

« Ubuntu » est dérivé d’expressions proverbiales ou d’apho-
rismes que l’on trouve dans plusieurs langues d’Afrique, au sud 
du Sahara. Dans les langues ngunis des Zoulous, des Xhosas 
et des Ndébélés, qui sont parlées en Afrique du Sud, « ubuntu » 
dérive de l’expression «  Umuntungumuntungabanye Bantu  », 
qui suggère que l’humanité d’une personne s’exprime idéale-
ment dans la relation avec les autres et constitue, à son tour, 
une véritable expression de son statut de personne  : « Nous 
sommes, donc je suis.  » « Botho  » est son équivalent dans les 
langues sotho-tswanas et est dérivé de l’expression proverbiale 
« Mothokemothokabathobabang ». L’ubuntu est l’un des éléments 
fondamentaux de l’être humain. Le mot zoulou pour «  être 
humain  » est « umuntu », qui est constitué des éléments sui-
vants : umzimba (corps, forme, chair), umoya (souffle, air, vie), 
umphefumela (ombre, esprit, âme), amandla (vitalité, force, éner-
gie), inhliziyo (cœur, centre des émotions), umqondo (tête, cer-
veau, intellect), ulwimi (langage, parole) et ubuntu (humanité) 
(Le Roux, 2000 : 43). Cependant, l’ubuntu n’est pas seulement 
un concept linguistique, mais il a une connotation normative 
qui exprime la manière dont nous devons nous comporter 
avec l’autre – quelle est notre obligation morale envers l’autre. 
L’ubuntu suggère que notre obligation morale est de prendre 
soin des autres, car lorsqu’ils sont blessés, nous le sommes aussi. 

place sur la planète, en s’affranchissant de ce qui est artificiel et 
superflu dans la vie, en acceptant leur propre animalité et, enfin, 
en réapprenant à vivre en harmonie avec le reste de la nature. 
Le Tribunal est l’un des espaces où cette transformation a lieu. 
C’est un premier pas vers la consolidation d’un Tribunal inter-
national des droits de la nature, conçu, contrôlé et respecté par 
tous les peuples de la planète.

Pour aller plus loin 

Berry, Thomas (2003), « Foreword », dans Cormac Cullinan (2003), Wild 
Law: A Manifesto for Earth Justice, Totnes : Green Books et Gaia Foun-
dation.

Cullinan, Cormac (2003), Wild Law: A Manifesto for Earth Justice, Totnes : 
Green Books et Gaia Foundation.

Kolbert, Elizabeth (2015 [2014]), La 6e Extinction : comment l’Homme détruit 
la vie, Paris : Librairie Vuibert.

Ramiro Ávila Santamaría est juge à la Cour constitutionnelle de l’Équa-
teur. Il est titulaire d’une maîtrise en droit de l’université Columbia, et 
d’une maîtrise et d’un doctorat en sociologie juridique de l’université 
du Pays basque et de l’International Institute of Juridical Sociology res-
pectivement. Il est également diplômé en droit de l’université pontificale 
catholique d’Équateur. Il a écrit et codirigé de nombreuses publications.



476 477

« être humain » aujourd’hui). En ce qui concerne ce dernier défi, 
l’invocation de l’ubuntu souligne l’importance de l’affirmation de 
l’humanité, non pas en définissant ce que c’est qu’être humain 
afin de déclarer que d’autres entités ne sont pas humaines, mais 
par un processus qui implique le déploiement de l’humain dans 
un contexte de nouvelles technologies en plein essor. S’atta-
quer à l’inégalité dans le monde suggère une préoccupation pour 
les humains seulement (il s’agit d’une approche humano-cen-
trée), tandis que s’attaquer à la crise écologique étend l’intérêt 
au monde plus qu’humain (c’est une approche écocentrique). 
L’ubuntu est transformateur en ce qu’il transcende la binarité 
entre ce qui est centré sur l’humain (anthropocentrique) et ce 
qui est centré sur l’écologie (écocentrique) (Le Grange, 2012). 
La relationnalité entre les êtres humains doit être considérée 
comme un microcosme de la relationnalité au sein du cosmos. 
Prendre soin de soi ou prendre soin des autres êtres humains 
n’est donc pas antagoniste avec le fait de prendre soin du monde 
plus qu’humain – l’ubuntu ne peut pas simplement être réduit 
à une catégorie anthropocentrique ou écocentrique. Le soi, la 
communauté et la nature sont inextricablement liés les uns aux 
autres – la guérison dans un domaine entraîne la guérison dans 
toutes les dimensions, et la souffrance est également observée 
de manière transversale dans les trois dimensions. La lutte pour 
la liberté individuelle, celle pour la justice sociale et celle pour 
la soutenabilité environnementale sont une seule et même lutte.

On peut cependant identifier deux limites potentielles de 
l’ubuntu. Premièrement, une interprétation ethnocentrique et 
étroite du concept pourrait être utilisée politiquement pour 
exclure les autres. Je veux dire par là que certains groupes qui 
ont acquis un pouvoir politique dans l’Afrique postcoloniale 
pourraient prétendre que le concept leur appartient – même si 
cela entre en contradiction avec la signification même du terme – 
ou considérer qu’il ne peut être soumis à un examen critique. 
Autrement dit, l’ubuntu pourrait être réduit à un humanisme 
étroit, qui a donné lieu à des atrocités telles que la xénophobie 
vécue en Afrique du Sud ces derniers temps. Deuxièmement, en 
raison de son attrait populaire, l’ubuntu pourrait être récupéré 
par des organisations supranationales, des gouvernements et le 
monde des affaires pour servir leurs propres intérêts, ou, étant 
donné la prédominance des modes de connaissance occiden-
taux, être assimilé dans une archive culturelle occidentale, ce 
qui éroderait ainsi son « autochtonie ».

Cette obligation s’étend à l’ensemble de la vie, puisque tout dans 
le cosmos est lié : lorsque je fais du mal à la nature, je me fais 
du mal. Comme toutes les valeurs culturelles africaines, l’ubuntu 
a circulé à travers l’oralité et la tradition – sa signification est 
imbriquée dans les pratiques culturelles et les expériences vécues 
des peuples africains. Ces valeurs culturelles ont été érodées ou 
effacées par la colonisation. Cependant, dans l’Afrique postco-
loniale, l’ubuntu et ses équivalents ont été réinvoqués dans le 
cadre d’un projet de décolonisation. L’ubuntu jouit également 
d’un attrait croissant au niveau mondial en tant qu’alternative 
aux notions dominantes de développement, qui menacent la 
concrétisation de la justice sociale et de la soutenabilité envi-
ronnementale. Par exemple, certains groupes afro-descendants 
d’Amérique du Sud invoquent l’ubuntu pour accéder à une com-
préhension plus nuancée du buen vivir.

L’ubuntu véhicule l’idée que l’on ne peut pas se réaliser ou 
s’exprimer en exploitant, en trompant ou en agissant de manière 
injuste envers les autres. Être capable de jouer, d’utiliser ses sens, 
d’imaginer, de penser, de raisonner, de produire des œuvres, 
d’exercer un contrôle sur son propre environnement n’est pas 
possible sans la présence des autres. L’ubuntu représente donc 
la solidarité entre les humains, ainsi qu’entre les humains et le 
monde plus qu’humain. Cette notion peut être invoquée pour 
construire des solidarités entre les humains dans la lutte pour la 
justice sociale et la soutenabilité environnementale, qui sont des 
préoccupations centrales des mouvements sociaux à travers le 
monde. L’ubuntu propose que la créativité et la liberté humaines 
ne soient limitées que lorsqu’elles nuisent aux autres. L’ubuntu 
est la manifestation du pouvoir qui existe dans tous les êtres et 
qui sert à améliorer la vie, et non à la contrecarrer. Il s’agit d’un 
pouvoir qui est productif, qui relie et qui engendre soin et com-
passion – c’est le pouvoir de la multitude qui donne l’impulsion 
aux mouvements sociaux. Cette forme de pouvoir s’oppose au 
pouvoir qui impose, divise et colonise – le pouvoir du souverain 
exercé par les organisations supranationales, les gouvernements, 
l’armée et le monde des affaires. Cette dernière forme de pou-
voir entraîne l’érosion de l’ubuntu.

Le potentiel transformateur de l’ubuntu réside dans le fait qu’il 
offre des lectures alternatives à certains des principaux défis aux-
quels l’humanité est confrontée au 21e siècle : l’inégalité crois-
sante entre les êtres humains, l’imminence d’une catastrophe 
écologique et l’interconnexion de l’humain avec les nouvelles 
technologies (à tel point qu’il est difficile de déterminer ce qu’est 



478 479

Peuple taoLa vision du monde  
du peuple tao 

Sutej Hugu

Mots clés : pacte inter-espèces, ontologie autochtone, éco-calendrier, droits de la 
nature, souveraineté tribale

Laissé à l’écart de la colonisation du monde moderne jusqu’à 
la fin du 19e siècle (1896), le peuple austronésien tao compte 
actuellement une population d’environ 5 000 personnes, dont 
la moitié vivent encore sur leur île d’origine, Pongso no Tao 
(Lanyu). Il s’agit d’un petit îlot volcanique de 45 kilomètres car-
rés, au large de la côte sud-est de Taïwan, sur la marge occiden-
tale de l’océan Pacifique. Ce peuple comprend six communautés 
tribales indépendantes qui parlent la même langue, mais chacune 
d’entre elles a sa propre origine et ses propres mythes et histoires 
légendaires. Nourri par la richesse du vaste écosystème marin 
du courant océanique de Kuroshio, le peuple tao a vécu depuis 
des millénaires dans « la société d’abondance originelle », avec 
ses connaissances et ses pratiques écologiques traditionnelles 
très complètes. Il s’agit de communautés tribales égalitaires sans 
hiérarchie ni spécialisations – mais avec une division complé-
mentaire du travail en fonction du sexe au sein du foyer –, dans 
lesquelles on trouve non pas des chefs ou des aînés qui dirigent, 
mais des leaders fonctionnels responsables de l’orientation de 
divers événements et activités de production, de construction 
et de cérémonie. Suivant leur système unique de repérage du 
temps appelé « ahehep no tao » (la nuit du peuple) – un calen-
drier écologique originel permettant à la fois de suivre le cycle 
lunaire mensuel et de rattraper le décalage avec l’année solaire –, 
les hommes taos ont alterné, selon les saisons, entre la pêche 
migratoire et la pêche dans les récifs coralliens. Les femmes taos 
cultivent des taros d’eau dans des champs privés dotés de canaux 
d’irrigation et travaillent sur la culture itinérante – en brûlant et 
en mettant en jachère des champs secs détenus collectivement 
par des familles étendues – pour les taros, les patates douces, les 
ignames et le millet. Elles ont préservé une forêt communau-
taire par le biais du soin intergénérationnel apporté aux arbres 

Pour aller plus loin

Novalis Ubuntu Institute, www.novalis.org.za

Ubuntu Liberation Movement, www.ubuntuparty.org.za 

Ubuntu Pathways, www.ubuntupathways.org

Le Grange, Lesley (2012), « Ubuntu, Ukama, Environment and Moral Edu-
cation », Journal of Moral Education, vol. 4, no 3, p. 329-340.

Le Roux, Johann (2000), « The Concept of “Ubuntu”: Africa’s Most Impor-
tant Contribution to Multicultural Education? », Multicultural Teaching, 
vol. 18, no 2, p. 43-46.

Lesley Le Grange occupe la position de distinguished professor à la faculté 
d’éducation de l’université de Stellenbosch en Afrique du Sud. Ses 
recherches portent sur l’analyse critique de la durabilité et de sa rela-
tion avec l’éducation, ainsi que sur le développement de l’ubuntu en tant 
qu’éthique environnementale et ses implications pour l’éducation.



480 481

nauté pour célébrer la récolte de millet des champs communs 
de la famille consanguine et les autres productions de chaque 
champ de la famille conjugale. L’intention est de toujours 
conserver le plus haut niveau d’agrobiodiversité et de souverai-
neté alimentaire grâce à la culture d’une cinquantaine de varié-
tés différentes, à travers un système agricole traditionnel et des 
pratiques résilientes respectueuses de l’environnement.

3. Mipazos pour la saison amian, qui s’étend environ de 
novembre à février. Tous les ménages doivent préparer une 
offrande sacrificielle. Ils doivent d’abord aller l’offrir sur la plage 
de la communauté, puis revenir la déposer sur le toit de chaque 
maison principale, dans l’intention de rétablir l’harmonie avec 
tous les esprits et de réitérer l’engagement envers le bien-être de 
tous les êtres qui nous entourent.

Dans l’institution de gouvernance marine du peuple tao, la 
saison rayon est réservée à la pêche des espèces migratrices. La 
pêche dans les récifs coralliens est absolument interdite durant 
cette période. La capture des poissons volants est arrêtée au 
moment du pic de reproduction.

Pendant les autres saisons de pêche dans les récifs coralliens, 
ces poissons sont divisés en trois catégories – bons (oyod), mau-
vais (rahet) ou non comestibles (jingngana) –, afin de répartir et 
d’atténuer la pression sur la chaîne alimentaire marine. Les pois-
sons « bons » sont d’abord destinés aux femmes et aux enfants, 
tandis que les poissons « mauvais » sont réservés aux hommes 
et aux aînés. De toute évidence, toutes les pratiques susmen-
tionnées représentent un système de zonage multidimension-
nel efficace pour la conservation des ressources naturelles et de 
l’environnement.

L’ontologie autochtone du peuple tao nomme le monde et 
définit un mode de connexion qui incarne la trinité de la diver-
sité linguistique, culturelle et biologique. Les Taos attribuent des 
noms ayant des significations séculaires et spirituelles au monde 
qui entoure leur espace de vie. Il existe environ 450 noms pour 
les créatures de la mer et de la zone de marée, quelque 350 noms 
pour les plantes de la côte et de la montagne, et presque 120 pour 
les animaux terrestres, les oiseaux et les insectes. On compte 
également environ 1 200 noms de lieux désignés tout autour 
des habitats des six communautés tribales de l’île. Le système 
holistique de connaissances et de valeurs est lié à chaque nom, 
tous les noms étant imbriqués les uns dans les autres. En outre, 
il existe des dizaines de noms de vents pour s’orienter durant la 

protégés et grâce à l’exploitation écologiquement rationnelle 
du bois de la forêt tropicale à « haute diversité alpha », utilisé 
pour la construction de bateaux et de maisons en planches. Ces 
connaissances culturelles et écologiques adaptatives, ainsi qu’un 
système de normes makaniaw (tabous) élaboré pour assurer la 
soutenabilité de l’île et de ses habitants sont toujours actifs.

Le noyau de la vision du monde chez le peuple tao peut être 
défini comme un guide de survie, de renaissance et de viabi-
lité des générations à venir. Par exemple, les Taos utilisent un 
éco-calendrier et un pacte inter-espèces comme fondements de 
la gouvernance et des droits de la nature. Reposant sur une 
relation simple mais subtile et profonde avec les cycles environ-
nementaux naturels et sur une observation attentive de ceux-ci, 
l’éco-calendrier est utilisé par les Taos comme un cadre fonda-
mental de leur institution de gouvernance. Il compte 30 phases 
de la Lune et 12 cycles lunaires à travers l’année, laquelle est 
divisée en 3 saisons – chaque phase, cycle et saison ayant son 
propre nom. Le plus étonnant est la méthode d’intercalation 
dynamique utilisée pour insérer un mois bissextile dans la bonne 
année, afin de compenser l’écart entre les 12 mois lunaires et 
une année solaire. Cette méthode dépend en fait de l’horloge 
biologique des poissons volants migrateurs.

Suivant cet éco-calendrier, et parallèlement aux connaissances 
écologiques et phénoménologiques qui lui sont liées, trois céré-
monies majeures sont instituées pour commencer chaque saison, 
chacune étant dotée d’une valeur éthique cruciale :

1. Mivanoa pour la saison rayon, qui s’étend environ de mars à 
juin. Tous les hommes, jeunes et vieux, se réunissent sur la plage 
de la communauté où se trouvent les bateaux de pêche, pour 
pratiquer un rituel de convocation du banc de poissons volants 
et pour reconfirmer le pacte inter-espèces conclu depuis les 
temps anciens entre les poissons volants et le peuple tao, afin de 
respecter les droits de la nature et l’ordre du monde vivant. Dans 
la mythologie tao, l’ancêtre des plus nobles poissons volants aux 
ailes noires avait enseigné à l’ancêtre du peuple tao comment 
récolter de façon soutenable et traiter correctement les poissons 
volants pour la survie des deux espèces. Dans la même histoire, 
on trouve le premier récit de l’organisation des travaux et des 
cérémonies qui ont lieu tout au long de l’année.

2. Mivaci pour la saison teyteyka, qui s’étend approximative-
ment de juillet à octobre. Tous les hommes et toutes les femmes 
doivent se réunir dans le lieu de rassemblement de la commu-



482 483

Post-scriptum :  
La Tapisserie mondiale  

des alternatives

Le monde traverse une crise sans précédent engendrée par un régime 
dominant, qui s’est traduite par le creusement des inégalités, la 
multiplication de nouvelles formes de privation, la destruction 
des écosystèmes, le changement climatique, la déchirure du tissu 
social et la dépossession de tous les êtres vivants dans une vio-
lence immense.

Cependant, les deux dernières décennies ont vu l’émergence d’une 
impressionnante variété d’alternatives radicales à ce régime dominant 
et à ses racines qui plongent dans les forces capitalistes, patriarcales, 
racistes, étatistes et anthropocentriques. Ces alternatives vont d’ini-
tiatives portant sur des secteurs spécifiques – tels que l’agricul-
ture soutenable et holistique ; la souveraineté communautaire en 
matière d’eau, d’énergie et d’alimentation ; l’économie solidaire 
et de partage  ; le contrôle par les travailleurs et travailleuses 
des installations de production ; les communs en matière de 
ressources et de connaissances ; la paix et l’harmonie intereth-
niques –, à des transformations plus holistiques ou globales 
comme celles tentées par les zapatistes au Chiapas et par les 
Kurdes au Rojava, en passant par la renaissance d’anciennes 
traditions ou l’émergence de nouvelles visions du monde qui 
rétablissent la place de l’humanité dans la nature et les valeurs 
de dignité humaine, d’égalité et de respect de l’histoire.

La Tapisserie mondiale des alternatives (Global Tapestry of Alter-
natives) est une initiative qui vise à créer des réseaux de solidarité 
et une alliance stratégique entre toutes ces alternatives aux niveaux 
local, régional et mondial. Elle commence dans l’interaction locale 
entre les alternatives, pour organiser progressivement des formes 
d’accord aux échelles régionale, nationale et mondiale, à tra-
vers des structures diverses et légères, définies dans chaque 
espace – des structures horizontales, démocratiques, inclusives 
et non centralisées, utilisant diverses langues locales et d’autres 
moyens de communication. L’initiative n’a pas de structure cen-
trale ni de mécanismes de contrôle. Elle se propage pas à pas comme 
un ensemble complexe de tapisseries en expansion constante, 
construites par des réseaux communautaires ou collectifs déjà 

navigation et des noms pour les étoiles, comme « yeux dans le 
ciel ». Sans système d’écriture existant, les Taos vivent avec une 
tradition orale de mémoire collective, véhiculée par une lignée 
continue de récits et de chants cérémoniels. Cette fusion – pré-
cédant l’argent et le marché – de l’écologie de la connaissance 
et du mode de vie connecté pourrait être riche d’enseignements 
pour les sociétés modernes en crise. Les Taos sont donc impa-
tients de participer à un changement de paradigme et à une 
transition de la gouvernance planétaire, en utilisant de manière 
créative les visions du monde autochtones comme une alterna-
tive réaliste et visionnaire pour notre avenir commun.

Pour aller plus loin 

icca Consortium, www.iccaconsortium.org 

Arnaud, Véronique (réal.) (2013), « Botel Tobago: The Island of Men », 
cnrs-case & iiac / cem, www.archive.org 

Benedek, Dezső (1987), « A Comparative Study of the Bashiic Cultures 
of Irala, Ivatan, and Itbayat », thèse de doctorat, université d’État de 
Pennsylvanie (États-Unis).

Sutej Hugu est un militant pour la souveraineté tribale et un visionnaire qui 
organise des moyens de subsistance collectifs alternatifs. Il a été cofonda-
teur et secrétaire général de la Taiwan Indigenous Conserved Territories 
Union et coordinateur régional pour l’Asie de l’Est du icca Consortium. 
Hugu a également été pdg de la Tao Foundation.



484 485

existants, organisés comme des alternatives aux régimes domi-
nants, chacun d’entre eux se tissant de manière autonome avec 
d’autres réseaux de ce type.

Cette initiative organise des mécanismes d’interaction entre 
ces structures régionales et nationales et avec les sociétés dans 
lesquelles elles existent, dans diverses langues et par différents 
moyens, en favorisant périodiquement des rencontres régionales, 
nationales et mondiales, lorsque les conditions le permettent, 
ainsi que des liens étroits et synergiques avec des organisations 
existantes, comme le Forum social mondial.

La Tapisserie mondiale des alternatives vise à créer des espaces 
de collaboration et d’échange, afin d’apprendre les uns et les unes 
des autres, de se remettre en question de manière critique, 
d’offrir une solidarité active chaque fois que cela est nécessaire, 
d’entrelacer les initiatives dans des actions communes, de leur 
donner une visibilité pour inspirer d’autres personnes à créer 
leurs propres initiatives et à aller plus loin sur les chemins exis-
tants ou à en forger de nouveaux qui renforcent les alternatives 
où qu’elles soient, jusqu’à ce qu’une masse critique de voies alterna-
tives puisse créer les conditions des changements systémiques radicaux 
dont nous avons besoin.

Un petit groupe de militantes et militants de plusieurs régions 
du monde a lancé l’initiative, qui se structurera au fur et à mesure 
qu’elle prendra forme dans différentes parties de la planète. Le 
groupe initial continuera à soutenir l’initiative aussi longtemps 
que nécessaire. Il a quelques appuis qui souscrivent à ce docu-
ment, et il essaiera de se tisser avec des initiatives similaires dans 
le monde entier. 

Toute personne intéressée  
à suivre l’évolution de l’initiative ou à y participer  

peut écrire un courrier à : 
globaltapestryofalternatives@riseup.net 

Pour plus d’informations, consultez le site :
www.globaltapestryofalternatives.org

Post-développement  
et émancipation :  

mise en perspective 
par Fabrice Flipo

Le marxisme classique1 reposait sur plusieurs thèses solidaires : 
développement progressif des forces productives par le capita-
lisme à son insu, préparant les conditions du socialisme ; rupture 
claire et progressiste du capitalisme avec les ordres anciens ; intel-
ligibilité de l’histoire, fondée sur la lutte des classes ; concentra-
tion progressive des capitaux faisant émerger un point central 
de gouvernement, ce qui conduit la révolution à se focaliser sur 
l’État et à brocarder toutes les expériences partielles.

À lire ce dictionnaire, et notamment l’entrée correspondante, 
la révolution ne s’accorde avec aucun des points ci-dessus, et elle 
prend d’ailleurs pour modèles des exemples tels que le Rojava ou 
le zapatisme, ne se réclamant ni du marxisme-léninisme, ni de 
Marx, ni même toujours du socialisme : pas de socialisation ni 
de ruse de l’histoire, sinon sous la forme assez banale d’une pro-
pension du système à se délégitimer en trahissant ses promesses 
de prospérité universelle ; pas de rupture émancipatrice claire du 
capitalisme et même du modernisme avec les « ordres anciens », 
qui sont au contraire mis en avant de ce point de vue ; lutte 
des classes étroitement prise dans d’autres agendas (féministe, 
autochtone, paysan, écologiste, etc.) ; soutien à des expériences 
partielles, avec la conviction que l’universalité est généralement 
dominatrice. Sous cet angle, l’entrée sur l’écosocialisme, rédi-
gée par Michael Löwy, constitue le bord le plus avancé dans ce 
qui peut encore être conservé du schéma classique. Ce qui est 
privilégié est ce que Marx appelait « socialisme utopique », des 
expériences démocratiques généralement sub-étatiques ne fai-
sant pas de l’État le levier privilégié, sans forcément le négliger 
pour autant. Il les distinguait des communismes utopiques qui, 
eux, reposaient sur des théories sans grand soutien populaire2.

1. Thèses que l’on retrouve dans le Manifeste du parti communiste, puis dans le 
marxisme-léninisme. Cf. Droz (1974). 

2. Marx et Engels (1999 [1848]).



486 487

Cette ligne générale comporte cependant des hésitations qui 
sont autant d’invitations à approfondir cet ouvrage. Ce sont 
également des manières d’en organiser la lecture. Indiquons 
rapidement quelques grandes directions, sans exhaustivité.

La première hésitation concerne le sujet de l’histoire, porteur 
de l’émancipation. Alors que le marxisme classique était ancré 
exclusivement dans la lutte des classes, les militantismes sont 
ici aussi divers que les formes de domination perçues comme 
distinctes et non réductibles les unes aux autres : dominations 
fondées sur la race, la classe et le genre, certes, mais également 
domination de la nature. Et aucune ne l’emporte sur les autres. 
Ceci a plusieurs conséquences importantes, déjà en partie anti-
cipées par Alain Touraine3. L’histoire retrouve tout d’abord une 
épaisseur plus importante, dans la mesure où chaque situation 
exige un déchiffrement spécifique, ne pouvant être facilement 
rabattue sur le schéma de développement universel, de nature 
« étapiste  » – par exemple  : capitalisme, socialisme, commu-
nisme. Il n’est donc plus possible d’arriver avec un schéma géné-
ral qui ne serait qu’à accommoder de manière marginale, à la 
manière d’un capitalisme qui conserve en partie religions, fêtes 
et habits traditionnels. Une seconde conséquence est que les 
alternatives comportent un degré de pluralisme plus élevé, du 
fait de la diversité des revendications et des configurations pos-
sibles qu’elles esquissent ou semblent pouvoir déterminer. D’où 
un impératif de démocratie renforcé par rapport au marxisme 
classique qui, pourvu d’une solution « scientifique », pouvait 
s’en remettre à une « avant-garde éclairée ». Relevons à ce sujet 
qu’une fois «  l’imbrication » des dominations4 admise comme 
une évidence de départ, les articles laissent en partie ouverte la 
question de savoir quelles sont les revendications émancipatrices 
et qui peut les porter, ce qui permet aux sujets de dominations 
partielles (tels que les hommes blancs hétérosexuels exploités) 
de participer au débat, et évite la tentation avant-gardiste de se 
concentrer sur les minorités cumulant toutes les dominations. 
Cette situation implique cependant que les mondes émanci-
pés soient plus difficiles à figurer – bien que Marx lui-même se 
soit refusé à « formuler des recettes pour les marmites de l’ave-
nir5 » : c’est une troisième conséquence, qui rappelle ce mot de 

3. Touraine (1969 et 1984).

4. Falquet (2020).

5. Marx (1993 [1867, 1873], postface à la seconde édition allemande).

Fredric Jameson, suivant lequel la fin du monde était plus facile 
à imaginer que la fin du capitalisme6.

Le concept de « plurivers » mis en avant pour souligner cette 
diversité ne tombe pas pour autant sous le coup de l’accusation 
de « relativisme » qui lui a souvent été portée7, tant sur le plan 
épistémique que moral. Les critères du vrai ne sont pas davan-
tage perdus que ceux du bon et du juste. Sur le plan moral, l’in-
troduction du dictionnaire fournit une liste de repères communs. 
L’imbrication des dominations évoquée se joue dans toutes les 
entrées, quoique dans des configurations singulières. Les droits 
de l’être humain conservent donc leur pertinence, même si 
les textes de référence tels que la Déclaration universelle des 
droits de l’Homme devraient être reformulés par endroits, étant 
étroitement dépendants d’institutions dont l’universalité est cri-
tiquable (par exemple, la nation sous-entendue comme État-na-
tion). Cette insuffisance est d’ailleurs indiquée par l’émergence 
ultérieure d’une seconde puis une troisième génération de droits 
de l’être humain, portant sur les aspects économiques, cultu-
rels et sur les droits de non-humains tels que la nature. Il ne 
s’agit donc pas d’un simple relativisme mais d’un universalisme 
affiné, approfondi, moins étriqué, se traduisant par une plura-
lité plus importante de mondes émancipés possibles, avec un 
certain nombre de concepts utilisés à titre de lingua franca – les 
communs, les « territoires de vie », la démocratie, etc. 

Une thèse centrale est également que la modernité n’a pas 
inventé l’émancipation : celle-ci est une aspiration humaine, d’où 
la présence universelle, à travers les cultures, de ce que Raimon 
Panikkar appelle des « équivalents homéomorphes8 » : des concepts 
qui appartiennent à des cultures ou des ensembles cosmologiques 
différents et qui, sans être strictement identiques, sont très proches 
quant à leur contenu fonctionnel. De là également l’idée selon 
laquelle la modernité elle-même est un monde parmi d’autres, et 
non une forme sociale en rupture radicale avec toutes les autres, 
comme elle le prétend trop souvent. Elle est une cosmologie, 
et non cette sortie des mondes cosmologiques que symbolise la 
célèbre citation d’Alexandre Koyré, « de l’univers clos au monde 

6. Jameson (2003).

7. Voir par exemple les débats autour des thèses de Serge Latouche, notamment 
au regard des positions de Jacques Dewitte, dans La Revue du mauss. Cf. Dewitte 
(2008) et Latouche (2008).

8. Entrée « Comunalidad ».



488 489

infini9 ». Comme ceux-ci, elle implique un ordonnancement des 
êtres, émancipateur ou non – en l’occurrence, elle accorde une 
place prépondérante au précepte cartésien de se rendre « comme 
maîtres et possesseurs de la nature10 ».

Outre le sujet de l’histoire, un second point d’hésitation est le 
rapport au marché. Dans le marxisme classique, celui-ci doit être 
aboli, étant une manifestation aliénante de la propriété privée. 
La « nationalisation » est donc la solution le plus souvent mise 
en avant, sous la forme d’une étatisation. Elle s’accompagne 
fort logiquement d’une planification. Le dictionnaire semble 
prendre acte de la faillite au moins partielle de cette voie-là, qui 
s’est souvent avérée non seulement bien peu démocratique, mais 
compatible avec le productivisme et le développement. Wolfgang 
Sachs le dit d’ailleurs clairement dans son avant-propos : le pro-
blème, ce n’est pas le marché, mais un certain type de marché, 
qui devient une fin en soi. De là diverses entrées qui évoquent 
d’autres formes de marché, sans thématiser le sujet comme tel. 
Précisons alors la distinction établie par Sachs. Elle s’ancre impli-
citement dans l’analyse du marché proposée par Karl Polanyi11. 
Cet auteur critique une conception bien particulière du marché, 
qui prend l’échange boursier comme modèle et s’en remet donc 
au mécanisme offre-demande-prix, qui règne sans partage dans 
ce cas12. Pour Polanyi, tout marché, même boursier, dépend de 
conditions qui ne sont pas marchandisables : les institutions, en 
particulier la terre, le travail et l’argent – soit, dans notre cas, une 
écologie stable, le respect de l’être humain et une régulation de 
la monnaie dans ses diverses fonctions. Sans cela, ce marché est 
autodestructeur, comme le montre l’histoire de l’Europe entre la 
fin du 19e siècle et la Seconde Guerre mondiale. Le mécanisme 
offre-demande-prix peut fonctionner, certes, mais toujours à la 
marge, à l’intérieur d’un gouvernement et d’institutions dont 
les ressorts ne sont pas marchands. En résumé, le marché ne se 
réduit pas au modèle capitaliste, libéral ou néoclassique critiqué 
à juste titre par le marxisme : il est aussi ancien que l’économie, 
qui tire son origine de la dépendance de l’être humain à la nature 
et ses semblables pour assurer la satisfaction de ses besoins. 
In fine, aucun des attributs réputés essentiels du marché libéral ou  

9. Repris par Émilie Hache (2014).

10. Descartes (2016 [1637]).

11. Polanyi (1983 [1944]).

12. Maucourant et Plociniczak (2011).

néoclassique n’est suffisant au marché au sens anthropologique 
du terme : ni le mécanisme offre-demande-prix, ni la quête de 
profit, ni la société à but lucratif. Ces paramètres ont sans doute 
existé, à diverses époques, mais ils ont été étroitement surveillés 
car relevant de l’hybris, du windigo13. Dans la majeure partie de 
l’histoire de l’humanité, le marché désigne un processus écono-
mique institutionnalisé, c’est-à-dire étroitement contrôlé, dans 
les résultats auxquels il aboutit. Il n’est jamais proposé comme 
une procédure permettant de se passer de gouvernement, mais 
comme un dispositif mis en œuvre par une communauté, qui éva-
lue en permanence ses résultats et ajuste au besoin, par exemple 
par ces jubilés décrits par David Graeber, au cours desquels 
des sociétés antiques abolissaient périodiquement les dettes et 
empêchaient ainsi la concentration du pouvoir14.

Le propos de Sachs s’éclaire donc : le marché devient une 
« fin en soi » dès lors que la régulation par l’offre, la demande et 
les prix constitue la réponse universelle à tous les problèmes de 
gouvernement de soi de l’humanité – ainsi chez Milton Fried-
man15. Le résultat d’une telle doctrine a été observé en ex-Union 
soviétique ou en Argentine, où les « Chicago Boys » ont pu assez 
librement appliquer leurs théories extrémistes. Poutine en est en 
quelque sorte le produit. C’est la raison pour laquelle aucune 
entrée du dictionnaire ne met en avant «  l’économie » ou «  le 
marché  » sans précautions  : des adjectifs tels que «  social  », 
« solidaire » ou « écologique » viennent signifier que le marché 
est toujours « encastré » (embedded), pour reprendre le concept 
utilisé par Polanyi. À partir de là, les formes alternatives de 
marché sont diverses, autant que les institutions. Il ne se dégage 
pas de modèle précis. Cette hésitation se retrouve à propos 
d’autres composantes caractéristiques du marché au sens défini 
par Polanyi, telles que les indicateurs ou la comptabilité, les 
métaphores marchandes ou la légitimité de l’accumulation. Les 
indicateurs sont critiqués pour leur réductionnisme, mais ils sont 
également mis en avant dans une forme élargie pour alimenter 
un débat sur les finalités de l’agir commun (exemple du bonheur 
national brut au Bhoutan). Le « service rendu » par la nature est 
critiqué pour son réformisme16 et comme présentant un risque 

13. Entrée « Minobimaatisiiwin ».

14. Graeber (2013 [2011]).

15. Friedman (2016 [1962]).

16. Entrée « Commerce de services écosystémiques ».



490 491

de résultat contraire aux attentes, dans la mesure où il renvoie 
à un usage instrumental de la nature, mais il est aussi mis en 
avant en tant que contribution à la richesse et au bien-être17, par 
la reconnaissance de la valeur de la nature et du concours de 
ses produits à l’harmonie collective. L’accumulation est mise en 
cause dès lors qu’elle devient une fin en soi, mais la question de 
savoir quoi en faire (et non simplement l’abolir ou la condam-
ner) est discutée dans l’entrée abordant l’expérience kurde au 
Rojava. Bref, la réinstitution du marché se cherche.

On pourra trouver que ce débat sur le marché est trop peu 
engagé dans ce dictionnaire, et qu’il est excessivement préempté 
par des désaccords entre économistes, qui se polarisent autour 
de l’État et du marché, plutôt qu’entre les différentes manières 
d’instituer le marché et les non moins nombreuses possibilités 
de déterminer le rôle de l’État. De là des positions utopiques 
et dangereuses, telles que la perspective de sociétés « tout mar-
ché » ou « tout État ». Cela, alors qu’aucun gouvernement réel 
de sociétés même libérales et capitalistes n’a jamais appliqué le 
programme proposé par Hayek ou Friedman, même de loin. Les 
tentatives les plus abouties (Russie, Argentine) ont démontré 
leur caractère désastreux. Dans les faits, le poids des machines 
administratives de gouvernement s’est accru avec le développe-
ment, partout sans exception aucune. Ceci s’explique par le fait 
que le marché néolibéral est un objet institué, précisément, rai-
son pour laquelle il est préférable de parler de politiques « ordo-
libérales18 ». En augmenter la portée suppose donc d’étendre les 
institutions de ce type très particulier de marché.

Mais alors, cela signifie aussi que le point relevé par Polanyi 
est moins critique qu’il n’y paraît. Tout compte fait, organiser le 
marché, c’est ce que font les firmes et les États depuis le début, 
alors que gagne-t-on simplement à le rappeler ? Franck Cochoy 
montre ainsi que le marketing a été inventé pour surmonter les 
décalages brutaux entre offre et demande19, et lisser l’évolu-
tion tant de la production que de la consommation, de sorte à 
construire petit à petit et sans à-coup ce que Lewis Mumford 
appelle une « mégamachine20 ». Dans les sociétés dites libérales, 
offre et demande ne sont que des mécanismes partiels, et même 

17. Entrée « Conception éco-positive ».

18. Audier (2008).

19. Cochoy (1999).

20. Mumford (2015 [1934]).

temporaires, qui débouchent sur l’institution de systèmes 
sociotechniques « bloqués » (lock-in) qu’Ivan Illich appelait des 
« monopoles radicaux », tels que la dépendance à l’automobile21. 
Le cas des prix des combustibles fossiles est une parfaite illus-
tration de ce caractère très relatif de la « loi » de l’offre et de la 
demande dans nos sociétés : qu’ils montent ou qu’ils baissent un 
peu plus que d’ordinaire, et ils provoquent immédiatement l’in-
tervention volontaire de divers acteurs, à rebours du prétendu 
mécanisme d’ajustement automatique. S’en prendre au marché 
entendu comme modèle néoclassique ou idéal néolibéral, c’est 
donc en partie s’en prendre à la chimère brandie par certains 
acteurs, et lui opposer une alternative (« l’institution ») qui ne 
rompt pas toujours clairement avec les pratiques productivistes 
de gouvernement. De là le fait que le développement puisse se 
conserver, en tant que finalité de l’action gouvernementale, du 
libéralisme aux socialismes « réels ». En creux, évidemment, la 
question de l’économisme, qui désigne une certaine propension 
à ne voir le gouvernement des sociétés qu’au travers du jeu de 
l’échange. À droite, l’institution de marché ; à gauche, l’État 
ou l’autogestion par les conseils  ; mais dans les deux cas, le 
développement.

Le dictionnaire tente de se départir de cette dichotomie, à 
juste titre. Entre l’offre-demande-prix et « l’institution » au sens 
très général, une très grande diversité de possibles existent, tant 
en termes analytiques que pratiques. On pourrait donc regret-
ter que le dictionnaire hésite finalement entre deux modèles de 
sortie du marché qui peuvent paraître un peu restrictifs : soit 
une faible division du travail (« relocalisation », critique de la 
taille, etc.), reposant en creux sur l’hypothèse suivant laquelle 
ce qui est grand échappe au contrôle démocratique («  thèse 
de Mumford »)  ; soit un contrôle par les « prosommateurs  » 
(exemple du numérique, dont on voit mal comment il serait 
relocalisable22), un modèle plus proche de la thèse de Polanyi 
lui-même, si l’on en croit les spécialistes de cet auteur23, mais 
qui aurait gagné à être davantage explicité. La sécurité sociale 
est une institution qui aurait pu être revisitée sous cet angle24. 
De manière plus générale, le « dé-développement du Nord » 

21. Illich (2004).

22. Entrées « Communs », « Écosystèmes coopératifs » ou « Logiciel libre ».

23. Maucourant et Plociniczak (2011).

24. Bayon et Flipo (2016).



492 493

ouvre un programme extrêmement vaste, et d’une importance 
cruciale, dans la mesure où sa réussite conditionne la survie de 
toutes les expériences évoquées.

Autour de quoi le dictionnaire tourne-t-il, dans le fond ? Les 
concepts de « mode de vie » ou de « manière de vivre » reviennent 
régulièrement, sans être thématisés comme tels. Quelques dis-
tinctions peuvent aider à aller plus loin25. On peut définir le 
mode de vie comme l’ensemble des pratiques répétitives obser-
vables dans une population donnée, à quelque échelle que ce 
soit : mode de vie industrialisé ou kastom ekonomi en Océanie26. 
Le style de vie désigne les variations individuelles ou de faible 
ampleur, l’interprétation personnelle que chacun ou chacune 
donne du mode de vie pour l’approprier à sa singularité, en 
quelque sorte. Les genres de vie recouvrent toutes les activités 
des minorités actives dans leur volonté de changer les modes 
de vie, qu’il s’agisse des promoteurs de développement ou de 
leurs opposants, par exemple. Enfin, « le système » renvoie à la 
cosmologie dans laquelle ces trois catégories sont comprises, à 
leur niveau le plus général. Étant le niveau le plus vaste, il est 
aussi le plus difficile à saisir, raison pour laquelle une diversité 
de qualificatifs cohabitent, suivant l’aspect retenu : capitaliste, 
productiviste, « puissanciste », patriarcal, etc. Ce dernier niveau, 
proprement cosmologique, rappelle qu’une ontologie relation-
nelle est toujours une ontologie, au sens où nommer, c’est abs-
traire, donc réduire, situer, classer et positionner dans un ordre 
général. Dans leur effort pour changer le monde, pour le meil-
leur ou pour le pire, les genres de vie n’ont d’autre choix que de 
travailler cette dimension cosmologique, que l’on retrouve par 
exemple dans les conflits « écologico-distributifs27  ». Comme 
le souligne Joan Martínez-Alier, ceux-ci diffèrent des conflits 
de redistribution économiques, qui concernent les salaires, les 
prix et les loyers, à l’intérieur d’un système en croissance dont 
les coordonnées demeurent pour l’essentiel inchangées, natu-
ralisées, et qui paraît à ce titre exempt d’enjeu cosmologique. 
Les conflits écologico-distributifs sont au contraire des luttes 
pour la valuation en deux sens, et non un seul : ils portent sur 
les valeurs au sens de hiérarchie des êtres et des choses, et sur la 

25. Flipo (2020), Juan (1991).

26. Voir l’entrée « La kostom ekonomi de l’Océanie ».

27. Entrée « Justice environnementale ».

valeur économique. De là également la présence de la religion, 
comme ordre d’importance par lequel les êtres se relient active-
ment entre eux, en se situant les uns par rapport aux autres, et 
non comme un donné métaphysique auquel chacun et chacune 
devrait se conformer28.

Finissons par une interrogation. Les thèses développées dans 
ce dictionnaire pourront paraître à la fois convaincantes et éclai-
rantes pour tout un public qui s’est déjà lancé dans la critique 
du développement, pour diverses raisons – anthropologiques 
(ainsi chez Serge Latouche), démocratiques (à la suite de Lewis 
Mumford), écologiques, bioéconomiques ou spirituelles (en 
suivant par exemple Pierre Rabhi). Ce public ne représente pas 
la totalité des publics qui cherchent à donner un contenu aux 
deux concepts-clés que sont l’émancipation et la révolution. 
Certes, le but premier d’un dictionnaire est de proposer des 
repères dans un champ, pas d’en justifier l’existence. Mais un 
dialogue plus approfondi et plus étendu sera nécessaire, pour 
donner un contenu plus précis aux deux concepts évoqués, et 
pour qu’un nombre plus important d’acteurs s’en saisissent. 
La difficulté apparaît dans les hésitations déjà évoquées (défini-
tion du marché, enjeu du numérique, etc.), mais aussi dans les 
sujets absents, tels que la sécurité sociale au sens large (chômage, 
santé, vieillesse, formation professionnelle), la géopolitique ou 
encore la question du salaire.

Fabrice Flipo est philosophe, enseignant à l’Institut Mines-Télécom et 
chercheur au Laboratoire du changement social et politique (univer-
sité de Paris-Cité). Il est notamment l’auteur de Réenchanter le monde.  
Pouvoir et vérité : essai d’anthropologie politique de l’émancipation.

Pour aller plus loin 

Audier, Serge (2008), Le Colloque Lippmann : aux origines du néo-libéralisme, 
Lormont : Le Bord de l’eau. 

Bayon, Denis et Fabrice Flipo (dir.) (2016), La Sécurité sociale, une institution 
pour l’écologie ?, Lyon : Atelier de création libertaire.

Cochoy, Franck (1999), Une histoire du marketing : discipliner l’économie de 
marché, Paris : La Découverte.

Descartes, René (2016 [1637]), Discours de la méthode, Paris : Flammarion, 
6e partie.

28. Flipo (2017).



494 495

Dewitte, Jacques (2008), L’Exception européenne : ces mérites qui nous dis-
tinguent, Paris : Michalon.

Droz, Jacques (dir.) (1974), Histoire générale du socialisme, tome 1 : des origines 
à 1875, Paris : PUF.

Falquet, Jules (2020), Imbrication : femmes, race et classe dans les mouvements 
sociaux, Vulaines-sur-Seine : Éditions du Croquant.

Flipo, Fabrice (2017), Réenchanter le monde. Pouvoir et vérité  : essai d’an-
thropologie politique de l’émancipation, Vulaines-sur-Seine : Éditions du 
Croquant.

Flipo, Fabrice (2020), L’Impératif de la sobriété numérique : l’enjeu des modes 
de vie, Paris : Matériologiques.

Friedman, Milton (2016 [1962]), Capitalisme et liberté, Paris : Flammarion.

Graeber, David (2013 [2011]), Dette : 5 000 ans d’histoire, Paris : Les Liens 
qui libèrent.

Hache, Émilie (dir.) (2014), De l’univers clos au monde infini, Bellevaux : 
Dehors.

Illich, Ivan (2004), Œuvres complètes, tome 1, Paris : Fayard.

Jameson, Fredric (2003), « Future City », New Left Review, no 21, www.
newleftreview.org 

Juan, Salvador (1991), Sociologie des genres de vie : morphologie culturelle et 
dynamique des positions sociales, Paris : PUF.

Latouche, Serge (2008), « La supériorité occidentale en question », La Revue 
du MAUSS, no 32, p. 461-468.

Marx, Karl (1993 [1867, 1873]), Le Capital, livre I, Paris : PUF.

Marx, Karl et Friedrich Engels (1999 [1848]), Manifeste du parti commu-
niste, Paris : Gallimard.

Maucourant, Jérôme et Sébastien Plociniczak (2011), « Penser l’institution et 
le marché avec Karl Polanyi : contre la crise (de la pensée) économique », 
Revue de la régulation, no 10, journals.openedition.org/regulation 

Mumford, Lewis (2015 [1934]), Technique et civilisation, Marseille  : 
Parenthèses.

Polanyi, Karl (1983 [1944]), La Grande Transformation : aux origines poli-
tiques et économiques de notre temps, Paris : Gallimard.

Touraine, Alain (1969), La Société post-industrielle, Paris : Denoël.

Touraine, Alain (1984), Le Retour de l’acteur, Paris : Fayard.

Avant-propos : Thierry Uso
Préface : Judith Bastie 
Introduction : Georgia Froman et 
Clément Amézieux 

I
« Briser les chaînes du 
développement » : Fabrice Flipo 
« Développement – pour les 1 % » : 
Marin Schaffner
« Mal-développement » : Fabrice Flipo 
« Le projet de développement » : 
Fabrice Flipo
« La kastom ekonomi de l’Océanie » : 
Raymond Zaharia 
« La critique latino-américaine du 
développement » : Maxime Bello 

II
« Agriculture climato-intelligente » : 
Thierry Uso
« Aide au développement » : Erwan 
Molinié
« brics » : Raymond Zaharia 
« Commerce de services 
écosystémiques » : Thierry Uso
« Développement durable » : Fabrice 
Flipo
« Écomodernisme » : Ludovic Bonduel
« Économie circulaire » : Fabrice Flipo 
« Économie verte » : Fabrice Flipo 
« Efficacité » : Francie Mégevand et 
Fabrice Flipo
« Éthique du canot de sauvetage » : 
Thierry Uso
« Génie reproductif » : Georgia Froman 
« Géo-ingénierie » : Anne Fremaux
« Gouvernance du système Terre » : 
Thierry Uso
« Néo-extractivisme » : Anne Fremaux
« Outils numériques » : Ludovic Bonduel
« Transhumanisme » : Anne Fremaux 
« Villes intelligentes » : Thierry Uso

III
« Agaciro » : Georgia Froman
« Agdals » : Georgia Froman 
« Agroécologie » : Cyprien Tasset

« Amour queer » : Yann Grabowski
« Arbitrage de la dette souveraine » : 
Marie Cuillerai
« Autonomie » : Erwan Molinié
« Autonomie zapatiste » : Marin 
Schaffner 
« Biocivilisation » : Anne Fremaux
« Bonheur national brut au Bhoutan » : 
Erwan Molinié 
« Buen vivir » : Fabrice Flipo et Clément 
Amézieux
« Bouddhisme et compassion fondée 
sur la sagesse » : Erwan Molinié
« Communs » : Thierry Uso
« Comunalidad » : Marin Schaffner
« Conception écopositive » : Marin 
Schaffner
« Convivialisme » : Fabrice Flipo 
« Convivialité » : Fabrice Flipo 
« Décroissance » : Ludovic Bonduel
« Dé-développer le Nord » : Léna 
Silberzahn
« Démocratie directe » : Francie 
Mégevand
« Démocratie écologique radicale » : 
Francie Mégevand
« Droits de la nature » : Baptiste 
Lanaspeze 
« Droits de l’Homme » : Fabrice Flipo 
« Éco-anarchisme » : Marin Schaffner  
« Écoféminisme » : Judith Bastie  
« Écologie de la culture » : Francie 
Mégevand
« Écologie jaïne » : Francie Mégevand
« Écologie profonde » : Jean Chamel
« Écologie sociale » : Thierry Uso
« Économie démocratique au 
Kurdistan » : Thierry Uso
« Économie populaire et solidaire » : 
Marin Schaffner
« Économie du don » : Fabrice Flipo
« Économies communautaires » : Yann 
Grabowski
« Économie sociale et solidaire » : Yann 
Grabowski
« Écosocialisme » : Erwan Molinié 
« Écosystèmes coopératifs » : Marin 
Schaffner

Crédits de traduction 



496 497

« Écothéologie chrétienne » : Anne 
Fremaux
« Écovillages » : Cyprien Tasset
« Éthique islamique » : Georgia Froman
« Féminismes du Pacifique » : Francie 
Mégevand
« Féminismes latino-américains et 
caribéens » : Marin Schaffner 
« Femmes de paix » : Francie Mégevand
« Hindouisme et transformation 
sociale » : Anne Gagnant 
« Hurai » : Georgia Froman
« Ibadisme » : Georgia Froman
« icca – Territoires de vie » : Damien 
Delorme 
« Justice environnementale » : Erwan 
Molinié 
« Kametsa asaike » : Baptiste Lanaspeze 
« Kawsak sacha » : Baptiste Lanaspeze 
« Kyosei » : Morgane Iserte 
« Localisation ouverte » : Marin 
Schaffner 
« Logiciel libre » : Thierry Uso
« Méditerranéisme » : Baptiste 
Lanaspeze 
« Minobimaatisiiwin » : Thierry Uso
« Monnaies alternatives » : Marie 
Cuillerai et Clément Amézieux 
« Mouvement altermondialiste » : 
Fabrice Flipo 
« Mouvement de la Transition » : 
Cyprien Tasset
« Mouvement slow » : Anne Fremaux
« Nayakrishi Andolon » : Baptiste 
Lanaspeze 
« Nouveau paradigme de l’eau » : 
Thierry Uso 
« Nouveaux matriarcats » : Francie 
Mégevand 
« Ontologies marines » : Marin 
Schaffner 
« Pacifisme » : Erwan Molinié 
« Pays » : Marin Schaffner 
« Pédagogie » : Marin Schaffner 
« Permaculture » : Cyprien Tasset 
« Politique du corps » : Marin Schaffner 
« Post-économie » : Anne Fremaux
« Prakritik swaraj » : Anne Gagnant 
« Production dirigée par les travailleurs 
et travailleuses » : Thierry Uso
« Production néguentropique » : 
Cyprien Tasset
« Projets de vie » : Baptiste Lanaspeze 
« Reconstruction rurale » : Cyprien 
Tasset

« Religions chinoises » : Damien 
Delorme 
« Révolution » : Fabrice Flipo 
« Des salaires pour le travail ménager » : 
Judith Bastie  
« Sentipensar » : Léna Silberzahn
« Souveraineté alimentaire » : Cyprien 
Tasset
« Souveraineté énergétique » : Pierrick 
Chalaye
« Spiritualité de la terre » : Jean Chamel
« Théologie de la libération » : Damien 
Delorme 
« Tikkoun olam judaïque » : Georgia 
Froman
« Transitions civilisationnelles » : 
Francie Mégevand
« Tribunal des droits de la nature » : 
Jean Chamel
« Ubuntu » : Marin Schaffner 
« La vision du monde du peuple tao » : 
Anne Fremaux

Post-scriptum : Marin Schaffner 

Coordination 

Arturo Escobar est professeur émérite d’anthropologie à l’uni-
versité de Caroline du Nord et associé à plusieurs universités 
colombiennes. Il travaille avec les mouvements sociaux afro- 
colombiens depuis plus de deux décennies. Il est notam-
ment l’auteur de Sentir-penser avec la Terre : l’écologie au-delà de  
l’Occident (Seuil, 2018).

Ashish Kothari est un écologiste indien, cofondateur de  l’ong 
Kalpavriksh. Il a notamment coordonné le plan national de 
stratégie et d’action pour la biodiversité en Inde. Il a co-écrit 
et codirigé plus de 30 ouvrages, dont Alternative Futures: India 
Unshackled (2017). Il est membre du groupe de travail perma-
nent sur les alternatives au développement créé par la Fondation 
Rosa-Luxemburg. 

Ariel Salleh est une militante et professeure honoraire en éco-
nomie politique à l’université de Sydney en Australie. Elle est 
notamment l’autrice de Ecofeminism as Politics: Nature, Marx, 
and the Postmodern (Zed Books, 1997 ; 2e édition, 2017 ; traduc-
tion française à paraître chez Wildproject). Elle est membre du 
groupe de travail permanent sur les alternatives au développe-
ment. 

Federico Demaria est un chercheur pluridisciplinaire qui tra-
vaille sur l’écologie politique et l’économie écologique à l’Insti-
tut de science et technologie de l’environnement de l’université 
autonome de Barcelone, en Espagne. Il est également produc-
teur d’olives biologiques.

Alberto Acosta, économiste, ancien ministre de l’Énergie et 
des Mines de l’Équateur, est professeur et auteur de nombreux 
livres et articles, compagnon d’armes des luttes populaires et 
membre du groupe de travail permanent sur les alternatives au 
développement.



Chez Wildproject



Domaine sauvage 
Ouvrages fondateurs de la pensée écologiste

	 Rachel Carson 	 Printemps silencieux
	 Arne Næss	 Vers l’ écologie profonde
	 J. Baird Callicott	 Genèse. La Bible et l’ écologie
	 Vittorio Hösle 	 Philosophie de la crise écologique
	 J. Baird Callicott	 Éthique de la terre
	 R. Murray Schafer 	 Le Paysage sonore
	 Kinji Imanishi 	 Le Monde des êtres vivants
	 J. Baird Callicott	 Pensées de la terre
	 Rachel Carson 	 La Mer autour de nous
	 Pierre Restany	 Le Journal du río Negro
	 Aldo Leopold	 La Conscience écologique 
	 Volubilis	 Jardiner le monde
	 Kenneth Strong	 Un bœuf dans la tempête. Tanaka Shozo
	 Imanishi Kinji	 La Liberté dans l’évolution
	 Hugh Raffles	 Insectopédie
	 Baptiste Morizot	 Les Diplomates
	 Arne Næss	 La Réalisation de soi
	 Wendell Berry	 La Santé de la Terre
	 Gary Snyder	 Le Sens des lieux
	 David Grémillet	 Daniel Pauly. Un océan de combats
	 Hatakeyama Shigeatsu	 La Forêt amante de la mer
	 Kirkpatrick Sale	 L’Art d’habiter la Terre
	 Murray Bookchin	 L’Écologie sociale
	 Val Plumwood	 Dans l’œil du crocodile 
	 Carolyn Merchant	 La Mort de la nature
	 Thom van Dooren	 En plein vol 

Le Monde qui vient
Vers une écologie décoloniale

 
	 Catherine & Raphaël Larrère	 Bulles technologiques

	 Ghassan Hage	 Le Loup et le musulman

	 Roxanne Dunbar-Ortiz	 Contre-Histoire des États-Unis 

	 Sarah Vanuxem	 La Propriété de la terre

	 Marin Schaffner (dir.)	 Un sol commun

	 Estienne Rodary	 L’Apartheid et l’animal 

	 Raphaël Mathevet 	 Politiques du flamant rose 
	 & Arnaud Béchet	

	 Amitav Ghosh	 Le Grand Dérangement

	 Vandana Shiva	 Monocultures de l’esprit



Poche 
Petite bibliothèque d’écologie populaire

	 Deborah Bird Rose	 Vers des humanités écologiques
	 Isabelle Stengers	 Résister au désastre
	 Emmanuel Delannoy	 L’Économie expliquée aux humains
	 Collectif	 Le livre est-il écologique ?
	 Rachel Carson 	 Printemps silencieux
	 Institut Momentum	 Le Grand Paris après l’effondrement
	 Julien Gravelle	 Nitassinan
	 Barry Lopez	 Réécrire l’Amérique
	 J. Baird Callicott	 Genèse
	 M. Rollot & M. Schaffner 	 Qu’est-ce qu’une biorégion ?
	 Collectif	 Les Veines de la Terre
	 Emmanuel Delannoy  	 Permaéconomie
	 Collectif  	 Les Pensées de l’écologie
	 Pierre Madelin  	 Carnets d’estives
	 J. Baird Callicott  	 Éthique de la terre
	 Aldo Leopold  	 La Terre comme communauté
	 Hugh Raffles	 Créatures de Tchernobyl
	 Anna Tsing	 Proliférations
	 Lynn Margulis	 Microcosmos
	 Collectif 	 Des vivants et des luttes

Tête nue 
Des histoires de lieux

	 Jim Harrison  
	 & Gary Snyder	 Aristocrates sauvages
	 Julien Gravelle	 Nitassinan
	 Michel Samson	 Une frontière française
	 Paul-Hervé Lavessière	 La Révolution de Paris
	 Julien Gravelle	 Musher 
	 Pierre Schoentjes	 Ce qui a lieu. 
	 Robinson Jeffers	 Le Dieu sauvage du monde 
	 Kenneth White	 Le Gang du Kosmos
	 Jean Salmona	 Une fugue de Bach
	 Robert Richardson 	 Henry David Thoreau.  
		  Biographie intérieure
	 Pierre Madelin	 Carnet d’estives
	 Pascal Menoret	 Royaume d’asphalte
	 J. B. Jackson & Peter Brown	 Habiter l’Ouest
	 Kenneth White	 Une voix dans le supermarché
	 Tadeusz Konwicki	 Chronique des événements amoureux
	 Matthieu Duperrex	 Voyages en sol incertain 
	 Yvan Detraz	 Zone Sweet Zone
	 Collectif	 Le Sentier du Grand Paris
	 Anne Simon	 Une bête entre les lignes

À partir de Marseille
Le monde entier à partir d’une ville

 

	 Michel Samson 	 À fond de cale : 
	 & Gilles Suzanne	 un siècle de jazz à Marseille

	 Julien Valnet	 M.A.R.S. : 
		  histoires et légendes  
		  du hip-hop marseillais

	 Le Cercle  
	 des marcheurs 	 Topoguide du GR®2013

	 Geoffroy Mathieu 		 Paysages usagés : 
	 & Bertrand Stofleth 		 100 points de vue  
		  depuis le GR®2013

	 L’ agence Touriste 	 Comment se perdre  
		  sur un GR®

	 Kristine Thiemann	 À Vitrolles

	 Youssouf Djibaba	 Comme des rois

	 Philippe Pujol	 French Deconnection.  
		  Au cœur des trafics	

	 Brahim Chikhi 		  
	 et Rachid Santaki		 La France de demain

	 Claire Duport	 Héro(s). Au cœur de l’héroïne

	 Michel Samson	 Marseille en procès 

Art & Architecture

	 François Génot		 Les Îles

	 Matthieu Dumont		 Le Petit Livre  
		  des grands barbus

	 Marc Molk		 Plein la vue

	 Urbain, trop urbain		 Périphérique intérieur

	 Cabanon Vertical	 L’Usage des formes

	 Jean-Luc Brisson	 Politique des nuages

	 Collectif	 Refuges périurbains. Un art à habiter

	 Cabanon vertical	 L’Usage des formes

	 Laurent Petit	 Happy End

	 Collectif	 La Beauté d’une ville



505

À propos de Plurivers

Un chemin pour comprendre d’autres avenirs. 
– Juliet Schor, sociologue, Boston College

Un livre à l’ampleur éblouissante, d’une érudition provocatrice et 
convaincante. 
– Sylvia Marcos, militante féministe et universitaire mexicaine

Les temps où le Nord imposait son programme uniforme au Sud n’ont 
que trop duré. 
– Dan O’Neill, économiste, université de Leeds

Ce dictionnaire trace plusieurs chemins de transition pour un monde 
écologique, égalitaire et inclusif. 
– Erik Swyngedouw, géographe, université de Manchester

Un grand pas en avant dans la pensée post-développementiste. 
– Gilbert Rist, Institut de hautes études internationales et du dévelop-
pement, Genève

Ce livre parle d’un futur disparu il y a bien longtemps […] et de l’ur-
gence à nourrir ces innombrables mondes où palpite la révolte. 
– Bayo Akomolafe, auteur de These Wilds Beyond Our Fences

Un régal : stimulant, important. 
– John Holloway, auteur de Change the World Without Taking Power

Puisse le Plurivers éveiller nos esprits à ce qui nous était invisible… 
– Frances Moore Lappé, fondatrice du Small Planet Institute

Ce Dictionnaire du post-développement fait face à la crise systémique 
dans laquelle nous vivons en célébrant de multiples visions venues du 
monde entier. 
– Pablo Solón, co-auteur de Alternativas sistêmicas

Plurivers s’illustre par la folle générosité de ses idées. Ce livre est un 
cadeau, qui suscitera des louanges et de foisonnantes conversations. 
– Shiv Visvanathan, O. P. Jindal Global University

Ce livre détrône la grande illusion économique du marché libre, que 
l’impératif de survie exige. 
– Mogobe Ramose, auteur de African Philosophy Through Ubuntu

Plurivers nous aide à repenser nos sociétés, mais aussi le sens de notre 
humanité. 
– Jingzhong Ye, sciences humaines, université agronomique de Chine



506 507

Un précieux apport pour l’édification d’une communauté contre-épis-
témique. 
– Debal Deb, auteur de Beyond Developmentality

Le développement comme solution aux crises mondiales est critiqué 
depuis bien longtemps, mais il existe un foisonnement d’alternatives. 
– Saral Sarkar, auteur de Eco-Socialism or Eco-Capitalism?

Un ensemble agencé de récits qui alimentent le sens et nourrissent 
l’espoir. 
– Marina Fischer-Kowalski, Université des ressources naturelles et des 
sciences de la vie, Vienne

Que l’on souscrive ou non à la sagesse de la pluralité, ce livre donne à 
réfléchir sur des transformations sociales radicales. 
– Lourdes Beneria, département d’aménagement du territoire, univer-
sité Cornell

La matière admirable de ce livre met en lumière des possibilités 
concrètes pour construire un futur où nous pourrons vivre en paix 
avec autrui et avec la planète. 
– Medea Benjamin, co-directrice de codepink: Women for Peace

Ce déplacement stratégique en faveur d’un plurivers déstabilise la pré-
tention à un savoir universel unique diffusée par le développement 
moderniste. 
– Susan Paulson, université de Floride

Il existe pléthore d’alternatives au « progrès » occidental dominateur, 
spéculateur, mondialisant et paralysant. 
– Richard Norgaard, auteur de Development Betrayed

Ces contributions, venues d’une multitude d’esprits lucides et créatifs, 
ouvrent une voie d’avenir. 
– David Korten, auteur de When Corporations Rule the World

Un recueil indispensable, où des visionnaires de tous horizons apportent 
solutions et inspirations. 
– Paul Raskin, président-fondateur du Tellus Institute

En ces temps décisifs pour l’humanité, cet ouvrage comble une carence 
dans nos savoirs. 
– John Foran, militant pour le climat

Un vocabulaire expérimental et en mouvement pour dire ce qui pour-
rait advenir après l’impasse du « développement ». 
– Verónica Gago, université nationale de San Martín, Buenos Aires

Cette compilation d’idées et de pratiques nous aide à repenser le déve-
loppement. 
– Diana Gómez, anthropologue, université des Andes, Bogota

Une contribution salutaire aux débats sur le développement. 
– Raquel Gutiérrez Aguilar, autrice de Los ritmos del Pachakuti

Un aperçu de l’admirable palette d’expériences, de propositions et de 
connaissances radicales qui défient la crise contemporaine de la civi-
lisation. 
– Edgardo Lander, université centrale du Venezuela, Caracas

L’homogénéisation est le nom de notre malaise civilisationnel. 
– Antonio Elizalde, fondateur de Polis: revista latinoamericana 

Le temps est plus que venu de troubler la suprématie cognitive de 
l’Occident. 
– Nina Pacari, dirigeante autochtone kichwa

Le tissage spatio-temporel du Plurivers inscrit dans chacun de nos corps 
des synchronicités uniques, tandis que nous contribuons aux cycles 
existentiels de la matière vivante. 
– Raúl Prada Alcoreza, écrivain et démographe bolivien, membre de 
Comuna

Cette recherche permet de condenser d’innombrables « forces éparses » 
en un seul faisceau lumineux, qui éclaire et analyse les transformations 
aujourd’hui à l’œuvre. 
– Gioconda Belli, poétesse nicaraguayenne

Pour exprimer un vœu, j’écris un vers. Pour appeler au changement, 
je récite un vers. Pour éradiquer les injustices, j’entonne un vers. La 
pluralité des vers – et plus encore – se trouve réunie dans ce livre. 
– Gustavo Duch, écrivain catalan, militant pour la souveraineté alimen-
taire, apprenti horticulteur

Dans « les fissures », des gens parviennent à construire des alternatives 
vivantes aux modèles extractifs et à concevoir de nouveaux mondes 
peuplés de formes de vie non capitalistes. 
– Raúl Zibechi, écrivain, éducateur populaire et journaliste uruguayen

Absolument exaltant. En dépit d’une limite de 1000 mots, chaque 
entrée de ce dictionnaire fait la démonstration du formidable esprit de 
synthèse et de créativité qui habite ses auteurs et autrices.
– Jürgen Schuldt, économiste, université du Pacifique, Lima



Aujourd’hui, il est plus que jamais nécessaire, non seulement d’empê-
cher la destruction du monde, mais d’imaginer et cultiver le nouveau 
monde. Plurivers y contribue de manière extraordinaire, en apportant 
les mots pour penser et mettre en œuvre l’alternative : une société 
écologique, juste, joyeuse, en paix avec le cosmos et avec elle-même.
– Hervé Kempf, Reporterre

Cet époustouflant dictionnaire de concepts régénérateurs invite à 
explorer des récits incarnés par des résistances collectives qui, aux 
quatre coins de la terre, fabriquent un monde pluriversel. L’approche 
transversale des luttes, des douceurs et des imaginaires montre la mul-
titude des mondes et la force créative des alliances entre humains et 
avec d’autres qu’humains. Les singularités propres aux expériences 
traversées s’agencent en résonances qui donnent des outils majeurs 
pour défendre la vie en solidarité contre la violence des nationalismes 
et des multinationales.
– Barbara Glowczewski, anthropologue

Face à une philosophie eurocentrée, qui se pense universelle et s’en-
seigne partout, le pluriversalisme entend reconnaître l’apport des autres 
traditions philosophiques. Il ne s’agit pas de liquider l’héritage de la 
philosophie moderne, mais de faire droit à une diversité épistémique 
– et de l’enseigner.
– Valentine Faure, Le Monde

Le concept de pluriversel va devenir très important. Un monde plu-
riversel serait mieux à même de trouver une solution face à la crise 
générée par le modèle occidental.
– Philippe Colin, maître de conférences à l’université de Limoges,  
spécialiste de l’histoire des pensées critiques en Amérique Latine




