\.":.E-’orno nuNDo :s. .Pogl._BLE.-'J-.E;‘

z“‘—-i’

~X= @
o = o N ©

by
ﬂ\:
4
fhos
F
pe
P et s
lflo
&
%E* TR K] 33, :K‘ '.*
*' "UN MUNDO. HOND .QU!PAN Tobos 108 rluuooﬂ :
G'!.-.:47;mﬁm;m.tuurr:.rx-:aﬁ‘-ﬂ-@ -‘ . " ‘:‘:‘3”‘”“;‘:.‘: ;;K‘Q“M.i'
W -"Q'v ,ﬁ::«'g,--,.\, . ,u v—.- F‘.z







~

. NN

BIVE TOTEM -~ OLD #HRPS







- R

N T

P SR, o T i

AP
Q.T..E
£
o
.‘.
d




WAGES rox HOUSEWOR

NOTICE TO ALL GOVERNMENTS

The women of the world are serving notice. We clean
your homes and factories. We raise the next generation of
workers for you. Whatever else we may do, we are the
housewives of the world. In return for our work, you have
only asked us to work harder.

We are serving notice to you that we intend to he paid
for the work we do. We want wages for every dirty toilet,
every painful childbirth, every indecent assault, every cup
of coffee and every smile. And if we don't get what we want,
then we will simply refuse to work any longer.

We have brought our children to be good citizens and
to respect your laws and you have put them in factories,
in prisons, in ghettos and in typing pools. Our children
deserve more than you can offer and now we will
bring them up to EXPECT more.

We have borne babies for you when
you needed more workers, and we have
submitted to sterilization when you
didn't. Our wombs are not government
property any longer.

We have scrubbed and polished and
oiled and waxed and scoured until our arms

ot RN S ) i £ F & and backs ached, and you have only created
: i more dirt. Now you will rot in your own
garbage.

We have worked in the
isolation of our homes when you
needed us to and we have taken
on a second job too when you
needed that. Now we want to
decide WHEN we work, HOW we
work, and WHO we work for.
We want to be able to
decide NOT TO WORK AT ALL
--like you.

We are teachers
and nurses and
secretaries and
prostitutes and
actresses and
childcare
workers and
hostesses
and
waitress

and cooks and cleaning ladies 5
of every variety. We have sweated while
you have grown rich. Now we want back the.

wealth we have produced.
WE WANT IT IN CASH, RETROACTIVE AND

IMMEDIATELY. AND WE WANT ALL OF IT.

THE CAMPAIGN FOR WAGES FOR
HOUSEWORK




"R et
TR e B Y
P »mym..«_\
A
S

! M_.‘Wm... y T ——

~ w.tﬂﬁgﬁf. o=, ()
-
e . 7

iy









- N 1

=

§§U£}LA_\R \PRIA REBELIE_AJTONOM Zis "




LEGENDES DES IMAGES

«No a la guerra : otro mundo es posible.» Dessin de Beatriz Aurora
(Mexique).

«Acadjas», habitations lacustres et systemes piscicoles du peuple tofinu
(Bénin).

Tombe, dans le vieux village de Kasaan (Alaska).

Monastére «Nid du Tigre» (Bhoutan).

Kanaks déportés et réduits a ’esclavage dans une plantation de canne
a sucre (Australie).

En déclarant, lors de son discours d’investiture en 1949, que plus de la
moitié de la population mondiale venait de «régions sous-développées »,
le président Harry Truman a inauguré ’ére du «développement», qui
a succédé a I’ére coloniale.

Affiche-manifeste de la campagne internationale «Wages For Housework»
demandant a I’Etat de reconnaitre et de récompenser économique-
ment le travail souvent invisible des femmes (1972) — une initiative du
Collectif international féministe cofondé par Silvia Federici.

Des femmes du mouvement Nayakrishi Andolon (e Nouveau Mou-
vement agricole) en lutte contre les projets d’oGmM de Syngenta,
Monsanto et d’autres entreprises semenciéres transnationales.
(Bangladesh).

6° conférence internationale du mouvement international La Via
Campesina (La voie paysanne) a Jakarta en 2013 (Indonésie).

Banque de semences de I’0NG Navdanya (fondée par Vandana Shiva) —
qui a préservé des centaines de souches de riz, de blé et de nombreuses
céréales (Inde).

Slogan de P’Ecole zapatiste : «L’éducation autonome construit des
mondes différents faits de multiples mondes véritables pleins de véri-
tés» (Mexique).

Toutes ces images sont en licence Creative Commons (CC).

COLLECTION
LE MONDE QUIVIENT



Collection PLURIVERS
LE MONDE QUI VIENT
fondée par Baptiste Lanaspeze et Pascal Menoret

Catherine Larrére et Raphaél Larrére
BULLES TECHNOLOGIQUES

Ghassan Hage
LE LouPr ET LE MUSULMAN

Sarah Vanuxem
LA PROPRIETE DE LA TERRE

Roxanne Dunbar-Ortiz
CONTRE-HISTOIRE DES ETATS-UNIS

Marin Schaffner (dir.)
UN SOL COMMUN

Estienne Rodary
I’APARTHEID ET L’ANIMAL

Raphaél Mathevet et Arnaud Béchet
POLITIQUES DU FLAMANT ROSE

Amitav Ghosh
LE GRAND DERANGEMENT

Vandana Shiva
MONOCULTURES DE L’ESPRIT

Collectif
PLURIVERS



© Wildproject 2022

Suivi éditorial : Gayané Zavatto (avec Fabrice Flipo)
Correction : Laure Dupont

Cert ouvrage a été traduit par un collectif coordonné par Fabrice Flipo et les éditions
Wildproject, composé de : Clément Amézieux, Judith Bastie, Maxime Bello,
Ludovic Bonduel, Pierrick Chalaye, Jean Chamel, Marie Cuillerai,

Damien Delorme, Fabrice Flipo, Anne Fremaux, Georgia Lyon Froman,
Anne Gagnant, Yann Grabowski, Morgane Iserte, Baptiste Lanaspeze,
Francie Mégevand, Erwan Molinié, Marin Schaffner, Léna Silberzahn,
Cyprien Tasset, Thierry Uso, Raymond Zaharia.

Titre original : Pluriverse: A Post-Development Dictionary

Premiére édition en Inde en 2019 chez Tulika Books et AuthorsUpFront
publishing services

© pour le recueil : Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar, Federico
Demaria et Alberto Acosta, 2019

© pour les essais pris séparément : leurs auteurs respectifs

Licence Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0

ISBN 978-2-381140-346
Imprimé en France

Achevé d’imprimer en juillet 2022 sur les presses de Sepec pour le compte des
éditions Wildproject. Numéro d’impression XXXXXXX.
Dépot légal septembre 2022.

Plurivers

UN DICTIONNAIRE
DU POST-DEVELOPPEMENT

Ashish Kothari
Ariel Salleh
Arturo Escobar
Federico Demaria
Alberto Acosta
(éds.)

Préface de Wolfgang Sachs
Postface de Fabrice Flipo

Traduction collective

Wildproject



«Beaucoup de mots voyagent dans le monde. Beaucoup de
mondes sont en train de se faire. Beaucoup de mondes sont
en train de nous faire. Il y a des mots et des mondes qui sont
mensonges et injustices. Il y a des mots et des mondes qui sont
vérités et véritables. Nous faisons des mondes véritables. Nous
sommes faits par des mots véridiques.

Dans le monde des puissants, il n’y a de place que pour les
grands et leurs serviteurs. Dans le monde que nous voulons, il
y a de la place pour toutes et tous. [...]

Le monde que nous voulons est un monde ou il y a de la place
pour beaucoup de mondes. [...]

Avec douceur et tranquillité, nous pronongons les mots révélant
I’unité qui nous enlace dans I’histoire, pour dissiper I’oubli qui
nous sépare et détruit.

Notre parole, notre chant et notre cri s’élévent pour que ne
meurent plus les morts. Pour qu’ils vivent, nous luttons. Pour
qu’ils vivent, nous chantons.»

ARMEE ZAPATISTE DE LIBERATION NATIONALE,
QUATRIEME DECLARATION DE LA FORET LACANDONE, 1996

Ce livre est dédié a routes celles et ceux qui luttent pour le plurivers,
qui résistent a I’injustice et qui cherchent des wvoies pour vivre en
harmonie avec la nature.



Table des matiéres

AVANT-PROPOS : LE DICTIONNAIRE DU DEVELOPPEMENT REVISITE
Wolfgang Sachs

PREFACE
Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,
Federico Demaria et Alberto Acosta

INTRODUCTION : TROUVER DES VOIES PLURIVERSELLES
Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,
Federico Demaria et Alberto Acosta

1. Le développement et ses crises :
expériences mondiales

BRISER LES CHAINES DU DEVELOPPEMENT  Nnimmo Bassey

DEVELOPPEMENT — POUR LES I % Vandana Shiva
MAL-DEVELOPPEMENT José Maria Tortosa
LE PROJET DE DEVELOPPEMENT Philip McMichael
LA KASTOM EKONOMI DE L’OCEANIE Kirk Huffman

LA CRITIQUE LATINO-AMERICAINE

DU DEVELOPPEMENT Maristella Svampa

2. Universaliser la Terre :
solutions réformistes

AGRICULTURE

CLIMATO-INTELLIGENTE Teresa Anderson

AIDE AU DEVELOPPEMENT Jeremy Gould

BRICS Ana Garcia & Patrick Bond

COMMERCE DE
SERVICES ECOSYSTEMIQUES  Larry Lohmann

DEVELOPPEMENT DURABLE  Erik Gémez-Baggethun

ECOMODERNISME Sam Bliss & Giorgos Kallis
ECONOMIE CIRCULAIRE Giacomo D’Alisa
ECONOMIE VERTE Ulrich Brand

& Miriam Lang

13

21

25

53
57
61
65
70

74

81
85
89

93
97
101
105

109



EFFICACITE

Deepak Malghan

ETHIQUE DU CANOT DE SAUVETAGE  John P. Clark

GENIE REPRODUCTIF
GEO-INGENIERIE

Renate Klein
Silvia Ribeiro

GOUVERNANCE DU SYSTEME TERRE  Ariel Salleh

NEO-EXTRACTIVISME
OUTILS NUMERIQUES
TRANSHUMANISME
VILLES INTELLIGENTES

Samantha Hargreaves
George Caffentzis
Luke Novak

Hug March

3. Plurivers des peuples :
initiatives transformatrices

AGACIRO
AGDALS

AGROECOLOGIE
AMOUR QUEER

ARBITRAGE
DE LA DETTE SOUVERAINE

AUTONOMIE
AUTONOMIE ZAPATISTE
BIOCIVILISATION

BONHEUR NATIONAL BRUT
AU BHOUTAN

BOUDDHISME ET COMPASSION
FONDEE SUR LA SAGESSE

BUEN VIVIR

COMMUNS

COMUNALIDAD
CONCEPTION ECOPOSITIVE
CONVIVIALISME
CONVIVIALITE
DECROISSANCE

DE-DEVELOPPER LE NORD
DEMOCRATIE DIRECTE

DEMOCRATIE
ECOLOGIQUE RADICALE

Eric Ns. Ndushabandi
& Olivia U. Rutazibwa
Pablo Dominguez

& Gary J. Martin
Victor M. Toledo
Arvind Narrain

Oscar Ugarteche Galarza
Gustavo Esteva

Xo6chitl Leyva Solano
Candido Grzybowski

Julien-Francois Gerber

Geshe Dorji Damdul

Mobnica Chuji, Grimaldo
Rengifo & Eduardo Gudynas

Massimo De Angelis
Arturo Guerrero Osorio
Janis Birkeland

Alain Caillé

David Barkin

Federico Demaria
& Serge Latouche

Aram Ziai
Christos Zografos

Ashish Kothari

113
117
121
125
129
134
138
141
145

151

155
159
163

166
170
174
178

182

186

190
195
199
203
207
211

215
219
223

227

DROITS DE LA NATURE
Droits DE L'HOMME
ECO-ANARCHISME
ECOFEMINISME
ECOLOGIE DE LA CULTURE
ECOLOGIE JAINE
ECOLOGIE PROFONDE
ECOLOGIE SOCIALE

ECONOMIE DEMOCRATIQUE
AU KURDISTAN

ECONOMIE DU DON

ECONOMIE
POPULAIRE ET SOLIDAIRE

ECONOMIES COMMUNAUTAIRES
ECONOMIE SOCIALE ET SOLIDAIRE

ECOSOCIALISME
ECOSYSTEMES COOPERATIES
ECOTHEOLOGIE CHRETIENNE
ECOVILLAGES

ETHIQUE ISLAMIQUE
FEMINISMES DU PACIFIQUE

FEMINISMES LATINO-AMERICAINS

ET CARIBEENS
FEMMES DE PAIX

HINDOUISME
ET TRANSFORMATION SOCIALE

Hural
IBADISME
ICCA — TERRITOIRES DE VIE

JUSTICE ENVIRONNEMENTALE
KAMETSA ASAIKE

KawsAK SACHA
Kyoser
LOCALISATION OUVERTE

LLOGICIEL LIBRE
MEDITERRANEISME
MINOBIMAATISIIWIN
MONNAIES ALTERNATIVES

Cormac Cullinan
Miloon Kothari

Ted Trainer

Christelle Terreblanche
Ekaterina Chertkovskaya
Satish Kumar

John Seed

Brian Tokar

Azize Aslan & Bengi Akbulut
Simone Worer

Natalia Quiroga Diaz
J. K. Gibson-Graham

Nadia Johanisova
& Markéta Vinkelhoferova

Michael Lowy

Enric Duran Giralt

P. Sean McDonagh
Martha Cecilia Chaves
Nawal H. Ammar
Yvonne Underhill-Sem

Betty Ruth Lozano Lerma
Lau Kin Chi

Vasudha Narayanan
Yuxin Hou
Mabrouka M’Barek

Grazia Borrini-Feyerabend
& M. Taghi Farvar

Joan Martinez-Alier

Emily Caruso & Juan Pablo
Sarmiento Barletti

Patricia Gualinga
Motoi Fuse

Eirini Gaitanou
& Giorgos Velegrakis

Harry Halpin
Onofrio Romano
Deborah McGregor
Peter North

231
235
239
243
247
251
254
258

262
166

269
273

277
281
285
288
292
296
299

303
307

310
314
317

320
324

328
332
336

339
343
347
351
355


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


MOUVEMENT ALTERMONDIALISTE
MOUVEMENT DE LA TRANSITION
MOUVEMENT SLOW

NAYAKRISHI ANDOLON
NOUVEAU PARADIGME DE L’EAU
NOUVEAUX MATRIARCATS
ONTOLOGIES MARINES
PACIFISME

Pays

PEDAGOGIE

PERMACULTURE

POLITIQUE DU CORPS
POST-ECONOMIE

PRAKRITIK SWARAJ

PRODUCTION DIRIGEE PAR LES
TRAVAILLEURS ET TRAVAILLEUSES

PRODUCTION NEGUENTROPIQUE
PROJETS DE VIE
RECONSTRUCTION RURALE
RELIGIONS CHINOISES
REVOLUTION

DES SALAIRES
POUR LE TRAVAIL MENAGER

SENTIPENSAR
SOUVERAINETE ALIMENTAIRE
SOUVERAINETE ENERGETIQUE

SPIRITUALITE DE LA TERRE
THEOLOGIE DE LA LIBERATION
TIKKOUN OLAM JUDAIQUE
TRANSITIONS CIVILISATIONNELLES

TRIBUNAL DES DROITS DE LA NATURE

UBUNTU

LA VISION DU MONDE
DU PEUPLE TAO

POST-SCRIPTUM :

Geoftrey Pleyers

Rob Hopkins

Michelle Boulous Walker
Farhad Mazhar

Jan Pokorny

Claudia von Werlhof
Karin Amimoto Ingersoll
Marco Deriu

Anne Poelina

Jonathan Dawson

Terry Leahy

Wendy Harcourt
Alberto Acosta

Aseem Shrivastava

Theodoros Karyotis
Enrique Leff

Mario Blaser

Sit T'sui

Liang Yongjia
Eduardo Gudynas

Silvia Federici
Patricia Botero Gémez
Laura Gutiérrez Escobar

Daniela del Bene, Juan
Pablo Soler & Tatiana Roa

Charles Eisenstein

Elina Vuola

Michael Lerner

Arturo Escobar

Ramiro Avila Santamaria
Lesley Le Grange

Sutej Hugu

1A TAPISSERIE MONDIALE DES ALTERNATIVES

POSTFACE DE FABRICE FLIPO

Crédits de traduction

359
364
368
371
375
379
383
387
391
395
399
403
407
411

415
419
423
427
431
435

439
443
447

451
455
459
463
467
471
475

479

485
487

499

Avant-propos

Le Dictionnaire du developpement
revisité

par Wolfgang Sachs

« ’idée de développement se dresse comme une ruine dans le
paysage intellectuel. » C’est ce que nous avons écrit il y a environ
25 ans en 1992, dans I'introduction du Dictionnaire du développe-
ment'. Heureux et un peu naifs, assis sous le porche de la maison
de Barbara Duden prés de 'université d’Etat de Pennsylvanie a
I’automne 1988, nous avons proclamé la fin de I’« ére du déve-
loppement ». Entre les pates, le vin rouge et les beignets de ron-
delles d’oignons, parmi les sacs de couchage, un ou deux PC et de
nombreuses piles de livres, nous avons commencé a élaborer les
grandes lignes d’un manuel qui allait exposer I’'idée de dévelop-
pement. Rappelons-nous : dans la seconde moitié du 20° siécle,
la notion de développement s’est imposée de maniere souve-
raine sur les nations. C’était le programme géopolitique de I’ére
postcoloniale. 18 autrices et auteurs, venant de quatre continents,
ayant toutes et tous grandi avec le concept de développement,
nous voulions nous débarrasser des convictions profondément
ancrées de nos péres de I’aprés-guerre. Nous avions compris que
le concept avait ouvert la voie au pouvoir impérial de I’Occident
sur le monde. Plus encore, nous avions senti — plus que pensé
de maniére rationnelle — que le développement conduisait a un
cul-de-sac, dont les conséquences nous toucheraient sous forme
d’injustice, de bouleversements culturels et de déclin écologique.
En somme, nous nous étions rendu compte que ’idée de déve-
loppement avait pris une direction qui n’était pas inhabituelle
dans Phistoire des idées : ce qui fut une innovation historique
est devenu une convention, au fil du temps, qui allait se terminer
par une déconvenue générale. Notre mentor spirituel, Ivan Illich,
qui était parmi nous, a fait remarquer que cette idée s’inscrirait
a merveille dans une archéologie de la modernité qu’il avait I’in-
tention d’écrire. Déja a I’époque, il était d’avis qu’il fallait parler
du développement par le biais d’une notice nécrologique.

1. Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide to
Knowledge as Power, Londres : Zed Books. Non traduit en frangais.


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


14

Flashback

Quand P’ére du développement a-t-elle commencé ? Dans
notre Dictionnaire du développement, nous avons identifié le pré-
sident Harry S. Truman comme le méchant. En effet, le 20 jan-
vier 1949, dans son discours d’investiture, il déclarait que plus de
la moiti¢ de la population mondiale venait de « régions sous-dé-
veloppées ». C’était la premiére fois que le terme « sous-dévelop-
pement » — qui allait devenir plus tard une catégorie clé pour la
justification du pouvoir, tant international que national — était
employ¢ lors d’un événement politique important. Ce discours
a inauguré ’ére du développement — une période de I’histoire du
monde qui a suivi ’ére coloniale, pour étre remplacée quelque
40 ans plus tard par I’ére de la mondialisation. Et aujourd’hui, il
y a des signes clairs que la mondialisation pourrait étre a son tour
remplacée par une ére de nationalismes populistes.

En quoi consiste ’idée de développement ? Nous devons exa-
miner quatre aspects. Sur le plan chronopolitique, toutes les
nations semblent avancer dans la méme direction. Le temps
imaginé est linéaire et ne va que de I’avant ou a reculons ; mais
I’objectif de progrés technique et économique est éphémere.
Sur le plan géopolitique, les leaders sur cette voie — les nations
développées — montrent aux pays retardataires la voie a suivre.
La diversité déconcertante des peuples du monde est désormais
classée de fagon simpliste en nations riches et pauvres. Sur le
plan sociopolitique, le développement d’une nation se mesure a
sa performance économique, suivant son produit intérieur brut.
Les sociétés qui viennent de sortir de la domination coloniale
sont tenues de se placer sous la tutelle de « ’économie ». Enfin,
les acteurs qui pronent le développement sont principalement
des experts au sein des gouvernements, des banques multinatio-
nales et des entreprises. Auparavant, a I’époque de Marx ou de
Schumpeter, le terme « développement » était utilisé pour parler
d’un sujet intransitif, comme une fleur qui cherche a éclore.
Aujourd’hui, le terme est utilisé de fagon transitive, pour signi-
fier une réorganisation active de la société qui doit étre achevée
en quelques décennies, voire années.

Alors que nous étions préts a chanter ’adieu a I’ére du
développement, ’histoire du monde ne nous a pas suivis. Au
contraire, 1’idée a recu un nouvel élan. Juste au moment ou
nous terminions les premiéres ébauches de notre Dicrionnaire, en
novembre 1989, le mur de Berlin est tombé. La guerre froide a
pris fin et I’époque de la mondialisation a commencé. Les portes
ont été grandes ouvertes aux forces du marché transnational, qui

atteignent les coins les plus reculés de la Terre. L’Etat-nation est
devenu poreux, et ’économie, autant que la culture, a été de
plus en plus déterminée par les forces mondiales. Le dévelop-
pement, qui était autrefois une tache de I’Etat, est maintenant
déterritorialisé. Les sociétés transnationales s’étendent sur tous
les continents et les modes de vie sont alignés les uns sur les
autres : les SUV ont remplacé les pousse-pousse ; les téléphones
portables ont supplanté les rassemblements communautaires ; la
climatisation a fait disparaitre la sieste. La mondialisation peut
étre comprise comme un développement sans les Etats-nations.
Les classes moyennes mondiales — blanches ou noires, jaunes ou
brunes — en ont le plus profité. Elles font leurs courses dans des
centres commerciaux similaires, achétent des produits électro-
niques high-tech et regardent les mémes films et séries télévisées.
En tant que touristes, elles disposent librement du moyen décisif
de l’alignement : ’argent. En gros, déja en 2010, la moitié de la
classe moyenne mondiale vivait dans le Nord et I’autre moitié
dans le Sud. C’est sans aucun doute le grand succes de la « pen-
sée du développement », mais un échec qui se profile a I’horizon.

La chute

« Développement » est un mot plastique, un terme creux avec
une signification positive. En dépit de cela, il a maintenu son
statut en tant que perspective, car il est inscrit dans un réseau
international d’institutions qui va de I’Organisation des nations
unies aux ONG. Apres tout, des milliards de personnes ont fait
usage de ce « droit au développement », comme il est dit dans
la résolution de ’assemblée plénicre de ’ONU de 1986. Nous,
les auteurs et autrices du Dictionnaire du développement, étions
impatients de proclamer la fin de I’ére du développement ; nous
n’avions pas anticipé que le coma politique durerait des décen-
nies. Pourtant, nous avions raison — méme si nous avions ima-
giné que cela se déroulerait différemment.

Dans le programme de ’Agenda 2030 des Nations unies pour
les Objectifs de développement durable (ODD), la chute de I’idée
de développement est maintenant évidente. ’époque ou le déve-
loppement signifiait une « promesse » est révolue depuis long-
temps. En ces temps-la, on parlait de jeunes nations aspirant a
se lancer sur la voie du progrés. En effet, le discours du dévelop-
pement était porteur d’une promesse historique monumentale :
qu’a terme, toutes les sociétés finiraient par combler le fossé qui
les sépare des riches et profiteraient des fruits de la civilisation
industrielle. Cette époque est révolue : la vie quotidienne est


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


16

désormais plus souvent une question de survie que de progres.
Si la politique de lutte contre la pauvreté a été couronnée de
succes a certains endroits, cela fut au prix d’inégalités encore
plus grandes ailleurs, et au prix de dommages environnementaux
irréparables. Le réchauffement de la planéte et I’érosion de la
biodiversité ont jeté le doute sur le fait que les nations dévelop-
pées seraient le pinacle de I’évolution sociale. Au contraire, le
progres s’est avéré étre une régression, car la logique capitaliste
a ’ceuvre dans le Nord global ne peut qu’exploiter la nature.
Des « Limites a la croissance » en 1972 aux « Limites plané-
taires » en 2009, ’analyse est claire : le développement en tant
que croissance conduit a une insoutenabilité de la planéte Terre
pour les humains. Les ODD — qui portent le développement dans
leur titre — sont une tromperie sémantique. Ils devraient en fait
étre nommeés « Objectifs de survie durable ».

La géopolitique du développement a également implosé.
Qu’est-il advenu de ’'impératif de « rattrapage », si fondamental
dans I’idée de développement ? Il convient ici de citer un pas-
sage du document qui annongait les oDD : « Ce programme a
une portée et une importance sans précédent. [...] Les objectifs
et les cibles qui y sont énoncés ont un caractére universel et
concernent le monde entier, pays développés comme pays en
développement. » Le changement de mentalité ne pourrait étre
exprimé plus clairement : « la géopolitique du développement »,
selon laquelle les nations industrielles seraient ’exemple a suivre
pour les pays les plus pauvres, a été mise au rebut. Tout comme
I’ére de la guerre froide a pris fin en 1989, le mythe du rattrapage
s’est évaporé en 2015. Rarement un mythe n’a été enterré aussi
tranquillement. Quel est I'intérét du développement s’il n’y a pas
de pays que ’on peut qualifier de « développé durablement » ? En
dehors de cela, la géographie économique du monde a changé.
D’un point de vue géopolitique, I’ascension rapide de la Chine
en tant que plus grande puissance économique de la planéte a
été spectaculaire. Les sept pays nouvellement industrialisés les
plus importants sont maintenant économiquement plus forts
que les Etats industriels traditionnels, bien que le G7 prétende
toujours étre hégémonique. LLa mondialisation a presque dissous
le schéma Nord-Sud en place.

De plus, le développement a toujours été une construction sta-
tistique. Sans le chiffre magique, le produit intérieur brut (PIB),
il était impossible d’établir un classement des nations du monde.
La comparaison des revenus était le point de départ de la
réflexion sur le développement. C’était la seule maniére pour

déterminer la pauvreté ou la richesse relative d’un pays. Depuis
les années 1970, cependant, une dichotomie est apparue dans le
discours sur le développement, juxtaposant I’idée de développe-
ment en tant que croissance a I’idée de développement en tant
que politique sociale. Des institutions telles que la Banque mon-
diale, le Fonds monétaire international (FmI) et I’Organisation
mondiale du commerce (OMC) ont continué a s’incliner devant
I’idée de développement congu comme croissance, tandis que le
Programme des Nations unies pour le développement (PNUD), le
Programme des Nations unies pour I’environnement (PNUE) et la
plupart des ONG ont mis I’accent sur I’idée de développement en
tant que politique sociale. Ainsi, le terme « développement » est
devenu une expression fourre-tout. Les ODD sont issus de cette
tradition. La croissance économique n’est plus le seul objectif,
mais le réductionnisme de la pensée du développement ne dispa-
rait pas si facilement. Au lieu des chiffres du riB, nous disposons
désormais d’indicateurs sociaux — nutrition, santé, éducation,
environnement — afin de cartographier la performance d’un
pays. Les données permettent la comparaison, et la comparai-
son permet de calculer des déficits le long d’un axe temporel,
tout comme entre les groupes et les nations. La réduction des
déficits dans le monde a été I’objectif du développement durant
ces 70 derniéres années. En ce sens, I’indice de développement
humain, a ’instar du PIB, est un indice de déficit ; il classe les
pays de maniere hiérarchique et part de I’hypothése qu’il n’y a
qu’une seule forme d’évolution sociale. C’est ainsi que la pensée
du développement révele son secret : elle vit de la dictature de
la comparaison quantitative.

Perspective

L’année méme de la publication de notre Dictionnaire du
développement, un autre livre faisait fureur : La Fin de Ihistoire
et le Dernier Homme de Francis Fukuyama. Celui-ci a marqué
I’atmosphere de I’époque : le triomphe de 1’Occident avec sa
démocratie et ses conditions de vie industrialisées. Vingt-cingq
ans plus tard, en 2018, aucune de ses promesses ne s’est concré-
tisée. Au contraire, le désarroi, voire le chaos, la peur et la colére
se sont largement répandus et contrastent fortement avec le
triomphalisme des années 1990. Si ’on devait trouver un mot
pour décrire ’atmosphére actuelle dans ’hémisphére nord et
dans certaines parties de ’hémispheére sud, ce serait : la peur de
I’avenir, la peur que les perspectives de vie se réduisent et que
nos enfants et petits-enfants soient moins bien lotis que nous.



18

La suspicion que les attentes suscitées par le développement ne
seront pas satisfaites se répand parmi la classe moyenne mon-
diale. Eloignés de leurs traditions, informés des styles de vie
occidentaux a travers leurs smartphones, et pourtant exclus du
monde moderne : c’est le sort de trop de gens, et pas seulement
dans les pays pauvres. Ainsi, la confusion culturelle et les crises
écologiques alimentent la peur de I’avenir.

De cette fagon, ’dge moderne expansif s’est enlisé, et il est
temps d’en sortir. En un coup d’eil, on peut identifier trois
récits qui répondent a la peur de ’avenir : les récits de la « for-
teresse », du « mondialisme » et de la « solidarité ». La « pensée
de la forteresse », qui s’exprime a travers le néonationalisme, fait
renaitre le passé glorieux d’un peuple imaginaire. Les dirigeants
autoritaires redonnent de la fierté a certains, en transformant
les autres en boucs émissaires — qu’il s’agisse des musulmans ou
de ’oNu. Cela conduit a la haine envers les étrangers, parfois
couplée a un fondamentalisme religieux. Une sorte de « chauvi-
nisme de I’abondance » s’est largement répandu, en particulier
dans les nouvelles classes moyennes dont les biens matériels
doivent étre défendus contre les pauvres. En revanche, dans le
« mondialisme », nous trouvons ’image de la planéte comme un
symbole archétypique. Au lieu du mercantilisme de la forteresse
de « America First », les mondialistes promeuvent un monde de
libre-échange, idéalement déréglementé, qui est censé apporter
la richesse et le bien-étre aux entreprises et aux consommateurs
et consommatrices du monde entier. I’¢lite libérale mondiali-
sée peut aussi avoir peur de ’avenir, mais de telles difficultés
peuvent apparemment étre surmontées grace a la « croissance
verte et inclusive » et aux technologies intelligentes.

Le troisiéme récit — celui de la « solidarité » — est différent.
La peur de I’avenir appelle a la résistance contre les puissants,
les garants d’une société du chacun pour soi et de la poursuite
capitaliste du profit. L’importance doit au contraire étre donnée
aux droits humains — collectifs et individuels — et aux principes
écologiques. Les forces du marché ne sont pas une fin en soi,
mais des moyens d’atteindre une fin. Comme I’exprime le slogan
« Penser global, agir local », un localisme cosmopolite se nour-
rit d’une politique locale qui doit aussi prendre en compte des
besoins plus larges. Cela signifie le démantélement progressif du
mode de vie impérial qu’exige la civilisation industrielle, ainsi
que la redéfinition de formes de prospérité frugale. Selon les
mots du pape Frangois, actuellement I’un des plus importants
hérauts de la solidarité avec son encyclique Laudato si’ :

«Nous savons que le comportement de ceux qui consomment
et détruisent toujours davantage n’est pas soutenable, tan-
dis que d’autres ne peuvent pas vivre conformément a leur
dignité humaine. C’est pourquoi ’heure est venue d’accepter
une certaine décroissance dans quelques parties du monde,
mettant a disposition des ressources pour une saine croissance
en d’autres parties.» (§ 193)

T ai le sentiment que ce Dictionnaire du post-développement s’en-
racine profondément dans le récit de la solidarité. Les quelque
100 entrées décrivent de nombreuses voies vers une transforma-
tion sociale qui place ’empathie avec les humains et les non-hu-
mains au premier plan. Ces visions s’opposent fermement au
nationalisme xénophobe et au mondialisme technocratique. Il
est trés encourageant de constater que la théorie et la pratique de
la solidarité — comme en témoigne déja la diversité géographique
des autrices et auteurs de ce dictionnaire — semblent avoir atteint
tous les coins du monde.

Pour aller plus loin

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil.

Mishra, Pankaj (2019 [2017]), L’Age de la colére : une histoire du présent,
Paris : Zulma.

Pape Francois (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune,
w2.vatican.va

Raskin, Paul (2016), Journey to Earthland: The Great Transition to Planetary
Civilization, Boston : Tellus.

Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide
to Knowledge as Power, Londres : Zed Books.

Speich Chassé, Daniel (2013), Die Erfindung des Bruttosozialprodukts: Glo-
bale Ungleichheit in derWissensgeschichte der Okonomie, Gottingen : Vanden-
hoeck & Ruprecht.


baptiste
Texte surligné 


Préface

par Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,
Federico Demaria et Alberto Acosta

Ce livre invite les lecteurs et lectrices a se joindre a un profond
processus de décolonisation intellectuelle, émotionnelle, éthique
et spirituelle. Notre conviction commune est que I’idée du « déve-
loppement en tant que progres » doit étre déconstruite pour ouvrir
la voie a des alternatives culturelles qui enrichissent et respectent
la vie sur Terre. Le modéle de développement occidental domi-
nant est une construction homogénéisante, qui a généralement
été adoptée par les gens a travers le monde sous la contrainte
matérielle. Le contre-terme « post-développement » implique une
myriade de critiques systémiques et de modes de vie. Ce dic-
tionnaire vise a repolitiser le débat actuel sur la transformation
socio-écologique en soulignant son caractére multidimension-
nel. Il peut étre utilisé pour ’enseignement et la recherche, pour
inspirer les militants, pour initier les curieux, et méme par les
personnes au pouvoir qui ne se sentent plus en phase avec leur
monde.

Ce livre n’est en aucun cas le premier sur le theme du post-
développement. The Development Dictionary, coordonné par Wolf-
gang Sachs, qui féte aujourd’hui ses 25 ans de publication, a été
pionnier en 1992. Parmi les autres ouvrages, citons Encounte-
ring Development d’Arturo Escobar, Le Développement : histoire
d’une croyance occidentale de Gilbert Rist, et The Post-Development
Reader, coordonné par Majid Rahnema et Victoria Bawtree. Les
contributions féministes comprennent Restons vivantes : fenmes,
écologie et lutte pour la survie de Vandana Shiva et The Subsistence
Perspective de Veronika Bennholdt-Thomsen et Maria Mies. En
outre, les travaux de chercheurs-militants tels que Ashis Nandy,
Manfred Max-Neef, Serge Latouche, Gustavo Esteva, Rajni
Kothari et Joan Martinez-Alier ont largement contribué a dessi-
ner les contours d’un avenir post-développement.

Ce qui manquait, ¢’était une vaste compilation transculturelle
de concepts concrets, de visions du monde et de pratiques pro-
venant des quatre coins de la planéte, qui remettent en question
I’ontologie moderniste de I’universalisme en faveur d’une mul-
tiplicité de mondes possibles. C’est ce que signifie ’appel a un
plurivers. 12idée de réaliser une telle compilation a d’abord été dis-
cutée par trois d’entre nous — Alberto Acosta, Federico Demaria


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


et Ashish Kothari — lors de la 4¢ Conférence internationale de la
décroissance a Leipzig, en 2014. Un an plus tard, Ariel Salleh et
Arturo Escobar ont rejoint le projet, la planification a commencé
sérieusement, et il y a maintenant plus de 100 entrées. Nous
sommes conscients des lacunes thématiques et géographiques,
mais nous proposons ce livre comme une invitation a explorer
ce que nous considérons comme des « maniéres d’étre » rela-
tionnelles. Cela signifie qu’il faut réinventer la politique d’une
fagon qui soit profondément sensible. Ainsi, en éditant ce livre
—comme dans tout acte de soin —, nous avons rencontré les limites
de notre propre réflexivité culturelle, et méme nos vulnérabilités ;
en méme temps, nous nous sommes surpris a réfléchir le monde
différemment, sous I’effet de nouveaux concepts et de nouvelles
sensibilités. « ’intime est politique », comme disent les féministes.

Ce livre rend compte d’une confluence mondiale de visions
économiques, sociopolitiques, culturelles et écologiques. Les
personnes qui ont rédigé ces entrées sont profondément enga-
gées dans la vision du monde ou la pratique qu’elles décrivent
— des résistants et résistantes autochtones aux rebelles de la classe
moyenne. Nous tenons a saluer la passion et ’investissement
de ces auteurs et autrices, dont la plupart ont immédiatement
accepté de contribuer. Ils et elles disposaient d’un délai assez
court et ont fait preuve d’une grande patience avec nos com-
mentaires éditoriaux, les allers-retours étant inévitables lorsqu’on
essaie de s’assurer de ’accessibilité et de la cohérence des textes.

Nous remercions chaleureusement 1’équipe de Kalpavriksh a
Pune, en Inde, en particulier Shrishtee Bajpai et Radhika Mulay,
qui nous ont aidés a assurer le suivi des textes et ont méme
apporté des contributions critiques pour certaines entrées. Nous
remercions tout particulierement nos amies et collégues Dianne
Rocheleau et Susan Paulson pour leurs commentaires perspicaces
sur une version antérieure du manuscrit. Nous sommes extré-
mement reconnaissants a Joan Martinez-Alier et Marta Viana de
I’Institut des sciences et technologies de ’environnement (ICTA-
UAB) ; ces collegues de I'université autonome de Barcelone ont
permis la tenue de notre réunion éditoriale de mi-2017 dans leur
ville si dynamique, grace au soutien financier du projet Env]Justice
(ERC 695446). Enfin, nous saluons le soutien enthousiaste de nos
éditeurs chez AuthorsUpFront et Tulika Books a New Delhi, qui
ont contribué a piloter ’ouvrage jusqu’a son achévement. Depuis
le début de ce projet, nous n’avions aucun doute sur le fait que
le livre devait étre publié a partir du Sud global, et diffusé sous
licence Creative Commons.

Ce dictionnaire est non conventionnel dans son genre car il
comporte trois parties. Celles-ci sont a I’image de la transition
historique dans laquelle les universitaires et les militants et mili-
tantes du 21¢ siecle s’insérent.

1. Le développement et ses crises : expériences mondiales. Le concept
de « développement », déja vieux de quelques décennies, doit
étre réévalué de toute urgence. Dans cette premicre section, un
éminent chercheur-militant ou une éminente chercheuse-mili-
tante de chaque continent réfléchit a cette notion et a sa relation
avec les multiples crises de la modernité.

II. Universaliser la Térre : solutions réformistes. Nous présentons
ici une série d’innovations congues pour la plupart dans le Nord
global et souvent présentées comme des « solutions de crise »
progressistes. Un examen critique de leur rhétorique et de leur
pratique met en évidence leurs incohérences internes et suggeére
qu’elles pourraient n’étre qu’un égarement intellectuel — consé-
quence d’une quéte obsessionnelle du profit — et s’avérer écolo-
giquement destructrices.

111 Plurivers des peuples : initiatives transformatrices. Cette section
principale du livre est un recueil de visions du monde et de pra-
tiques, anciennes et nouvelles, locales et mondiales, émergeant de
communautés autochtones, paysannes et pastorales, de quartiers
urbains, de mouvements environnementaux, féministes et spiri-
tuels, qui aspirent a la justice et a la soutenabilité de multiples
fagons.

Les visions et les pratiques présentées dans ce dictionnaire
ne consistent pas en ’application d’un ensemble de politiques,
d’instruments et de critéres pour sortir du « mal-développement ».
Il s’agit plutét de reconnaitre la diversité des points de vue sur
le bien-étre planétaire et des compétences que nous pouvons
déployer en ce sens. Ces visions et pratiques cherchent a inscrire
les activités humaines dans les rythmes et les cadres de la nature,
en respectant I’interconnexion de tout ce qui vit. Ce savoir indis-
pensable doit étre préservé en tant que bien commun, et non
privatisé ou vendu comme une marchandise. Les visions et les
pratiques proposées ici placent le buen vivir avant I’accumula-
tion matérielle. Elles préférent la coopération a la compétitivité.
Elles congoivent le travail comme un moyen de subsistance qui
apporte plaisir et satisfaction, et non comme un gagne-pain mor-
tiféere duquel on tente de s’échapper lors des week-ends ou de
vacances écotouristiques. Aussi, trop souvent, au nom du « déve-
loppement », la créativité humaine est compromise par des sys-
témes éducatifs monotones et uniformisants.


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


Les entrées de ce livre se confrontent a des questions telles
que : les moyens de production économique et de reproduction
sociale sont-ils controlés de maniére juste ? Les humains entre-
tiennent-ils des relations avec les non-humains d’une fagon qui
soit mutuellement bénéfique ? Tous les individus ont-ils accés a
des moyens de subsistance suffisants ?Y a-t-il une juste répartition
intergénérationnelle des maux et des biens ? Les discriminations
traditionnelles ou modernes, en fonction du genre, de la classe,
de P’ethnie, de la race, de la caste et de la sexualité, sont-elles en
passe de disparaitre ? La paix et la non-violence imprégnent-elles
la vie communautaire ? Nous avons constitué ce dictionnaire pour
aider a la recherche collective d’'un monde écologiquement sage
et socialement juste.

Nous envisageons ce livre comme une contribution a un voyage
vers une tapisserie mondiale des alternatives?, qui puisse renforcer
P’espoir et I'inspiration par ’apprentissage des uns des autres, et
qui permette d’élaborer des stratégies de plaidoyer et d’action et
d’amorcer des collaborations. Ce faisant, nous ne sous-estimons
pas les défis épistémologiques, politiques et émotionnels que
représente la refonte de nos propres histoires. Comme I’a écrit
Mustapha Khayati dans « Les mots captifs » (1966) :

«[...] toute critique du vieux monde [s’est] faite avec le langage
de ce monde et pourtant contre lui [...]. Toute théorie révolu-
tionnaire a dd inventer ses propres mots, détruire le sens domi-
nant des autres mots et apporter de nouvelles positions dans le
“monde des significations”, correspondant a la nouvelle réalité
en gestation, et qu’il s’agit de libérer du fatras dominant. [...]
Toute praxis révolutionnaire a éprouvé le besoin d’un nouveau
champ sémantique et d’affirmer une nouvelle vérité. [...] C’est
que le langage est la demeure du pouvoir®.»

Nous sommes avec vous dans la lutte !
— Ashish Kothari (Pune), Ariel Salleh (Sydney), Arturo Escobar

(Caroline du Nord), Federico Demaria (Barcelone) et Alberto
Acosta (Quito), mai 2019. www.thepluriverse.org

2. En référence a I’initiative Global Tapestry of Alternatives (www.global-
tapestryofalternatives.org), qui émerge de ’expérience en Inde de Vikalp San-
gam (www.vikalpsangam.org).

3. Khayati, Mustapha (1966), « Les mots captifs : préface a un dictionnaire
situationniste », Internationale situationniste, n° 10.

~Introduction
Trouver des voies pluriverselles

par Ashish Kothari, Ariel Salleh, Arturo Escobar,
Federico Demaria, Alberto Acosta

Sans aucun doute, aprées des décennies de ce qui a été appelé
« développement », le monde est en crise — une crise systémique,
multiple et asymétrique qui a mis du temps a s’installer, mais qui
touche désormais les sept continents. Jamais tant d’aspects cru-
ciaux de I’existence n’ont connu de telle défaillance simultanée ;
et les attentes des gens pour leur propre avenir et celui de leurs
enfants n’ont jamais été aussi incertaines. La crise se manifeste
dans tous les domaines : environnemental, économique, social,
politique, éthique, culturel, spirituel et corporel. Ce livre est
donc un acte de renouveau et de re-politisation, ou « le poli-
tique » implique une collaboration entre voix divergentes, sur les
types de mondes alternatifs que nous voulons créer.

Un Dictionnaire du post-développement se doit d’approfondir
et d’élargir un programme de recherche, de dialogue et d’ac-
tion, pour les universitaires, les décideurs et celles et ceux qui
militent. Il doit présenter une variété de visions du monde et
de pratiques autour de notre quéte collective pour un monde
écologiquement sage et socialement juste. Afin de différencier
ce qui a le potentiel de transformer le monde de ce qui ne I’a
pas, ce programme doit poser les questions de « quoi », « com-
ment », « qui » « pour qui » et « pourquoi »*. Sur le chemin de
la transition vers un « monde post-développement », certains
compagnons de route proposeront des visions stratégiques tan-
dis que d’autres offriront des solutions tactiques pour le court
terme. La démocratie — en tant que processus qui se radicalise
en permanence — doit s’appliquer a tous les domaines de la vie,
a commencer par le corps, et jusqu’a ’affirmation de sa place
au sein d’une démocratie terrestre vivante’.

4. Pour avoir une idée de nos premiéres réflexions au sujet de ce Dictionnaire du
post-développement, voir Demaria et Kothari (2017). Pour une premieére tentative
d’articulation des différentes alternatives au développement, voir Kothari ez al.
(2014) et Beling ez al. (2018). Ce dernier article traite des synergies discursives
en vue d’une « grande transformation » vers la soutenabilité, parmi les défenseurs
et défenseuses du développement humain, de la décroissance et du buen vivir.

5. Voir www.navdanya.org/earth-university/earth-democracy


baptiste
Texte surligné 


La rhétorique séductrice du développement — parfois appelée
« développementalisme® » — a été intériorisée par pratiquement
tous les pays du monde. Méme certains groupes qui souffrent
des conséquences de la croissance industrielle dans le Nord glo-
bal acceptent ce chemin unilinéaire du progrés. De nombreuses
nations du Sud global résistent a ’'imposition de régles environ-
nementales, affirmant qu’il s’agit d’une tentative du Nord global
de les empécher d’atteindre le méme niveau de développement.
Le débat international a alors tendance a se focaliser sur « le
transfert technologique et financier » du Nord global vers le Sud
global, ce qui finit par arranger ce premier, car cela ne conteste
en rien les prémisses du paradigme développementaliste. Ces
termes, « Sud global » et « Nord global », ne sont pas des désigna-
tions géographiques, mais plutot des appellations économiques et
géopolitiques. « Nord global » peut donc décrire des pays histo-
riquement dominants, mais aussi les élites dirigeantes fortunées
dans les pays du Sud qui ont été colonisés. De la méme fagon,
au sein des nouvelles alliances altermondialistes’, « le Sud » peut
servir de métaphore pour les minorités ethniques ou les femmes
exploitées dans les pays riches, en plus de désigner dans leur
ensemble les pays historiquement colonisés ou les plus pauvres®.

Dans les décennies qui ont suivi ’établissement de la notion
de développement partout dans le monde, seule une poignée de
pays alors désignés comme « sous-développés » ou « en voie de
développement », ou encore dits du « tiers-monde » — si I’on uti-
lise le vocabulaire condescendant de la guerre froide — ont atteint
le statut de « pays développé ». D’autres s’efforcent encore d’imi-
ter le modele économique du Nord, et ceci au prix d’énormes
dégats écologiques et sociaux. Le probléme ne tient pas a une
insuffisance dans la mise en ceuvre, mais a une conception du
développement comme croissance linéaire et unidirectionnelle, a
la fois sur le plan matériel et financier, guidée par la marchandi-
sation et le marché capitaliste. En dépit des multiples tentatives
de lui donner un nouveau sens, le développement continue d’étre
ce que les « experts » gérent en vue de la croissance économique
et mesurent par le produit intérieur brut (PIB) — un indicateur
de progrés et de bien-étre peu fiable et souvent trompeur. Or,

6. Nandy (2003 : 164-175) ; Mies (1986) ; Deb (2009) ; Shrivastava et Kothari
(2012).

7. Pour une mondialisation fondamentalement différente de celle qui domine
actuellement, voir ’article sur ’altermondialisme dans cet ouvrage, p. 359.

8. Salleh (2006).

en vérité, le monde entier souffre d’un « mal-développement », y
compris les pays industrialisés dont les modes de vie sont censés
donner ’exemple aux pays « arriérés ».

Une part importante de nos problémes réside dans la concep-
tion de la « modernité » méme — sans que cela insinue que tout
ce qui est moderne est synonyme de destruction ou d’iniquité,
ni que la tradition est toujours quelque chose de positif. En effet,
certains éléments modernes comme les droits de ’'Homme ou
les principes féministes sont des sources de libération pour beau-
coup de personnes. Nous définissons la modernité comme une
vision du monde qui a émergé en Europe entre la fin du Moyen
Age, la Renaissance et le début de la période moderne, et qui
s’est consolidée vers la fin du 18¢si¢cle. Les pratiques culturelles
et les institutions dominantes de cette modernité reposent sur la
croyance en I'individu congu comme indépendant du collectif,
mais aussi sur la propriété privée, le marché libre, le libéralisme
politique, la laicité® et la démocratie représentative. Un autre
élément clé de la modernité est I’« universalisme », cette idée
selon laquelle nous vivons toutes et tous dans un monde unique
et désormais globalisé, et surtout selon laquelle la science est la
seule source de vérité ou de « progres ».

Parmi les causes premieres de cette crise multiple se trouve
la prémisse monothéiste trés ancienne selon laquelle un « Dieu
le pére » aurait créé la Terre pour « ses » enfants humains. Cette
vision du monde se traduit par I’anthropocentrisme!?. Cela s’est
exprimé, au moins en Occident, par I’habitude philosophique
d’opposer ’humanité et la nature, ce qui a donné naissance aux
dualismes sujet/objet, esprit/corps, masculin/féminin, civilisé/
barbare. Ces catégories idéologiques classiques servent a légiti-
mer la destruction du monde naturel, mais aussi I’exploitation
des différences de sexe/genre, de race et de civilisation. Les fémi-
nistes, par exemple, soulignent la « culture masculiniste de la
domination » dont sont empreintes ces dualités artificielles, tan-
dis que les intellectuels et intellectuelles du Sud global signalent

9. Le terme « laicité » est employé ici dans le sens d’une orientation anti-reli-
gieuse ou anti-spirituelle, et non dans le sens d’une orientation qui accorde le
méme respect a toutes les religions et toutes les croyances non religieuses.

10. Ou, comme le propose Dobson (1995 [1990]), par I’« instrumentalisme
humain », car nous sommes toutes et tous inévitablement un peu centrés sur
I’humain de fagon neutre. Cette analyse du dualisme idéologique en tant que tel
est cependant largement développée dans le travail de la penseuse écoféministe
Elizabeth Dodson Gray (1979).


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


leur « colonialité ». Ainsi, le systeme mondial moderne, colonial,
capitaliste et patriarcal'! marginalise et dénigre des formes de
connaissance autres comme le soin (care), mais aussi la science,
I’économie et le droit non occidentaux. Bien siir, nous parlons
d’une tendance politique mondiale dominante : des formes
alternatives ont bien existé en Europe, ainsi que de multiples
« modernités » en Amérique latine, en Chine, etc.

Ce livre présente une large gamme de perspectives, dont le
mode¢le actuel de développement mondialisant, mais surtout
des visions du monde radicales correspondant a des alternatives
non modernes et autodéterminées. En donnant une voix a la
diversité, nous partageons la conviction que les cadres institu-
tionnels existants ne suffisent pas a faire face a la crise globale.
La crise en question est historique, structurelle, et sa résolution
exigera un réveil culturel et une réorganisation profonde des
relations a ’intérieur de nos sociétés et entre les sociétés du
monde, ainsi qu’entre les humains et le reste de ce que ’on
appelle la « nature ». En tant qu’humains, la premiére injonction
que nous pouvons en tirer est de faire la paix entre nous et avec
la Terre. Partout, les gens cherchent des moyens de satisfaire
leurs besoins qui leur permettent en méme temps d’affirmer les
droits et la dignité de laTerre et de ses habitants menacés. Cette
quéte répond aux effondrements écologiques, a I’accaparement
des terres, aux guerres du pétrole et aux autres formes d’extrac-
tivisme telles que 1’agro-industrie et les plantations d’espéces
génétiquement modifiées. Pour les humains, ce pillage entraine
la perte des moyens de subsistance en milieu rural et la pau-
vreté urbaine. Le « progrés » occidental peut aussi ouvrir la voie
ou conduire a des pathologies liées a I’abondance matérielle, a
I’aliénation et au déracinement. Mais des mouvements de résis-
tance populaire sont en train d’apparaitre sur tous les continents.
10 Atlas des conflits pour la justice environnementale a documenté
et répertorié plus de 2000 conflits!?, prouvant ainsi 1’existence
d’un mouvement mondial pour la justice environnementale,
méme si celui-ci n’est pas encore uni.

11. Grosfoguel et Mielants (2006).

12. 1’ Atlas des conflits pour la justice environnementale (E¥ Atlas) collecte les récits
de communautés en lutte. Il est le plus grand inventaire mondial des conflits
de ce genre, et cherche a rendre ces mouvements plus visibles, a soutenir leurs
témoignages et a argumenter pour une véritable responsabilisation des Etats et
des multinationales face aux injustices créées par leurs activités (Martinez-Alier
et al., 2016 ; Scheidel ez al., 2018). Voir www.ejatlas.org

Il n’existe aucune garantie que le « développement » puisse
résoudre les discriminations et les violences dé¢ja trés anciennes
a ’encontre des femmes, des jeunes, des enfants et des minorités
intersexes, ainsi que celles qui touchent les classes sans terre
et sans emploi, et les races, castes ou ethnies marginalisées'>.
Alors que le capital mondialisant déstabilise des économies
régionales et transforme des communautés en vies dévastées et
en populations de réfugiés, certains réagissent en s’identifiant
au pouvoir masculiniste de la droite politique. Cette orientation
met en avant ’identité nationale tout en faisant la promesse de
« reprendre les emplois » aux migrants, considérés comme boucs
émissaires. Il arrive aussi parfois a la gauche ouvriére d’adopter
cette posture, tout en oubliant le role des banques et des grandes
sociétés dans leur malheur. Une tendance vers ’autoritarisme
émerge partout dans le monde, de I’'Inde aux Etats-Unis en
passant par I’Europe. L’illusion de la démocratie représenta-
tive est entretenue par une classe de technocrates privilégiés,
lancée sur une trajectoire néolibérale pronant I’innovation pour
la croissance verte. La limite est tres floue, entre la droite et
la gauche orthodoxe, en ce qui concerne le productivisme, la
modernisation et le progres. En outre, les deux idéologies se
construisent sur des valeurs eurocentrées et masculinistes qui
renforcent le szatu quo.

Karl Marx nous rappelait que lorsqu’une nouvelle société nait
de Pancienne, elle traine derriere elle de nombreux défauts du
vieux systéme. Plus tard, Antonio Gramsci observait a propos
de sa propre époque : « La crise consiste justement dans le fait
que P’ancien meurt et que le nouveau ne peut pas naitre : pen-
dant cet interrégne, on observe les phénoménes morbides les
plus variés'. » Ce que ces intellectuels européens de gauche
n’ont pas anticipé, c’est qu’aujourd’hui des alternatives sont
en train de jaillir des marges politiques — de la périphérie colo-
niale comme de la périphérie sociale du capitalisme. I.’analyse
marxiste demeure nécessaire mais n’est plus suffisante. Elle doit
étre complétée par des perspectives telles que le féminisme et
I’écologie, ainsi que par les philosophies du Sud global comme
les idéaux gandhiens. Lors d’une telle transition, la critique et
I’action demandent de nouveaux récits, associés a des solutions
matérielles de terrain. Faire la méme chose en mieux, ou la

13. Navas ez al. (2018).
14. Gramsci (1996 [1930] : 282).


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


méme chose moins vite, ne suffit pas. La marche a suivre n’est
pas seulement de responsabiliser davantage les sociétés mul-
tinationales ou de mettre en place des bureaucraties pour les
réglementer ; elle ne peut pas non plus se réduire a reconnaitre
la pleine citoyenneté aux « femmes » et aux personnes « racisées »,
« agees », « handicapées » ou « queers » a travers une politique
libérale pluraliste. De méme, la protection de quelques ilots de
nature « vierge » aux marges du capitalisme urbain n’aura que
trés peu d’effets face a ’effondrement de la biodiversité.

Ce Dictionnaire du post-développement s’adresse a une époque
ou les grands mode¢les politiques du 20¢siécle — la démocratie
libérale représentative et le socialisme d’Etat — sont devenus des
formes de gouvernance incohérentes et dysfonctionnelles, méme
si elles ont réussi a garantir le bien-étre et les droits fondamen-
taux de certains. Par conséquent, ce livre débute avec quelques
réflexions sur la notion de développement, faisant appel a des
chercheuses-militantes et chercheurs-militants de tous les
continents (a ’exception de I’Antarctique) : Nnimmo Bassey
(Afrique), Vandana Shiva (Asie), Jos¢é Maria Tortosa (Europe),
Philip McMichael (Amérique du Nord), Kirk Huffman (Océa-
nie) et Maristella Svampa (Amérique du Sud).

*

Dans le prolongement de ces analyses, le dictionnaire se
penche sur les limites du développementalisme dans ses tenta-
tives d’élaborer des solutions réformistes face aux crises mon-
diales. Ici, nous reconnaissons le fantome de la modernité se
réincarnant a I’infini, sous forme de remédes d’urgence et de
court terme, au service de ceux qui souhaitent maintenir le szazu
quo Nord-Sud. Cette partie du livre aborde, entre autres sujets,
les mécanismes du marché, la géo-ingénierie, I’agriculture cli-
mato-intelligente, la question démographique, ’économie verte,
le génie reproductif et le transhumanisme. Un des principaux
thémes de cette section est ’accomplissement politique tant
célébré du « développement durable ». Bien stir, méme des per-
sonnes bien intentionnées peuvent promouvoir des solutions
superficielles ou inefficaces face aux problémes mondiaux, par
inadvertance. Il n’est pas évident non plus de distinguer les ini-
tiatives superficielles ou mainstream de celles qui sont vraiment
« radicales et transformatives », surtout en ces temps ou le com-
plexe militaro-industrialo-médiatique et les industries promou-
vant le greenwashing ont le vent en poupe.

La critique de I’industrialisation n’est pas née hier : Mary
Shelley (1797-1851), Karl Marx (1818-1883) et Mohandas
Gandhi (1869-1948), chacune et chacun a sa fagon, ont exprimé
leurs réticences a ce sujet, tout comme de nombreux mouve-
ments populaires au cours des deux derniers siécles. [’argument
avancé dans le rapport du Club de Rome, « Les Limites a la
croissance!” », a beaucoup influencé le débat autour la durabilité
au début du 21¢ siécle, et certaines instances officielles ne cessent
d’exprimer leurs inquiétudes au sujet des technologies de pro-
duction et des modeles de consommation de masse, depuis la
conférence de Stockholm en 1972. Par la suite, des conférences
internationales réguliéres ont a nouveau mis en évidence I’in-
compatibilité entre « développement et environnement », un fait
souligné par le rapport « Notre avenir a tous » de 1987. Cepen-
dant, les analyses des Nations unies et la plupart des études
menées par les Etats-nations n’ont jamais intégré de critique
des forces sociales structurelles qui sous-tendent I’effondrement
écologique. L’objectif a toujours été d’assurer une croissance
économique et un développement « durables et inclusifs », par
le biais de technologies, de marchés et de réformes politiques et
institutionnelles appropriés. Mais ce mantra de la durabilité fut
tres tot avalé par le capitalisme, et donc vidé de tout contenu
écologique.

Depuis les années 1980, la mondialisation néolibérale a pro-
gressé de fagon agressive partout dans le monde. C’est alors que
I’ONU s’est concentrée sur un programme de « réduction de la
pauvreté » dans les pays en voie de développement, sans méme
s’interroger sur les sources de cette pauvreté au sein des écono-
mies du Nord global pilotées par I’accumulation de richesses.
De fait, Pargument fut méme avancé que I’atteinte d’un niveau
de vie €levé était un préalable pour pouvoir investir dans la pro-
tection de I’environnement!®. Ainsi, la « croissance » économique
fut redéfinie comme une étape nécessaire!”. Cette édulcoration
des débats antérieurs sur les limites a la croissance a ouvert la
voie a la notion d’« économie verte », chére aux modernistes éco-
logiques. Une pléthore de propositions keynésiennes sont donc
nées avec le nouveau millénaire : la bioéconomie, la révolution

15. Meadows ez al. (2022 [1972]).

16. Voir, par exemple, une présentation faite par I’ancien Premier ministre de
I’Inde, Manmohan Singh (1992), et une critique de cette derniére par Shrivas-
tava et Kothari (2012 : 121-122).

17. Goémez-Baggethun et Naredo (2015).


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


verte pour ’Afrique, la promotion de I’économie circulaire en
Europe et en Chine, et ’Agenda 2030 pour le développement
durable’®,

Lors de la Conférence des Nations unies sur le développe-
ment durable en 2012, cette idéologie diluée de la durabilité
est devenue le cadre de référence pour les négociations multi-
latérales. Cela faisait un petit moment déja que le Programme
des Nations unies pour I’environnement (PNUE), le secteur des
entreprises et méme certains milieux de gauche!® parlaient
avec enthousiasme d’un New Deal vert. Afin de préparer le
sommet Rio+20, le PNUE a publié un rapport sur I’économie
verte, la définissant comme « une économie qui entraine une
amélioration du bien-étre humain et de I’équité sociale tout en
réduisant de maniére significative les risques environnemen-
taux et la pénurie de ressources? ». En accord avec la politique
pro-croissance des défenseurs du développement durable, le
rapport conceptualise toutes les formes de vie surTerre comme
du « capital naturel » et des « actifs économiques essentiels »,
contribuant ainsi a la marchandisation de la vie. Toutefois, cette
position a rencontré une opposition féroce de la part des mili-
tants et militantes altermondialistes.

La déclaration finale du sommet Rio+20 prone la croissance
économique dans plus de 20 de ses articles. Cette approche
repose sur une tentative de « verdir » la théorie économique
néoclassique, tentative que I’on appelle « économie environne-
mentale » — autrement dit, sur la conviction que la croissance
peut étre découplée de la nature grice a la dématérialisation et
la dépollution, dans le cadre de ce que ’'on nomme I’« éco-effi-
cacité ». Des travaux empiriques sur le cycle de vie des produits,
de leur production jusqu’a leur mise au rebut, ainsi que sur
le métabolisme social montrent pourtant que la production ne
s’est dématérialisée que de fagon relative : elle utilise moins
d’énergie et de matériaux par unité de PIB, mais sans réduire ce
qui importe vraiment pour la soutenabilité, a savoir le montant
absolu de matériaux et d’énergie mobilisés. Historiquement, les
seules périodes de dématérialisation absolue coincident avec une

18. Salleh (2016).

19. Par exemple, la New Economics Foundation a Londres et la Fondation
Rosa-Luxemburg a Berlin.

20. PNUE (2011), Salleh (2012).

récession économique?'. L’idée répandue de I’« efficience éco-
nomique » entre en conflit avec les limites biophysiques de la
nature, des ressources naturelles et de la capacité d’assimilation
des écosystemes, et avec les limites planétaires.

Le modéle international du capitalisme vert porté par la décla-
ration « Transformer notre monde : le Programme de dévelop-
pement durable a ’horizon 2030%2 » montre bien les failles de
ce que ’on appelle les « Objectifs de développement durable »
(opDp)%, qui sont :

- ’absence d’analyse de la fagon dont la pauvreté, la non-sou-
tenabilité et la violence multidimensionnelle s’enracinent his-
toriquement et structurellement dans le pouvoir étatique, les
monopoles commerciaux, le néocolonialisme et les institutions
patriarcales ;

- une attention insuffisante portée a la mise en place d’une
gouvernance démocratique directe, laquelle intégre une prise
de décision transparente par les citoyens et citoyennes et par
des communautés autodéterminées, le tout dans des rassem-
blements présentiels ;

- une priorisation continue de la croissance économique
comme moteur du développement, en contradiction avec les
limites biophysiques, et ’adoption arbitraire du PIB comme indi-
cateur du progres ;

- une confiance renouvelée dans la mondialisation écono-
mique, en tant que stratégie économique fondamentale, ce qui
sape les efforts de différents groupes en faveur de ’autonomie
et de ’autosuffisance ;

- un asservissement continu au capital privé et une réticence
a démocratiser le marché via un controle exercé par les travail-
leurs-producteurs et les communautés ;

- la science et la technologie modernes sont tenues pour des
panacées sur le plan social, nonobstant leurs limites et leurs
conséquences et marginalisant les « autres » formes de connais-
sance ;

21. Des spécialistes en économie écologique ont fourni des preuves empi-
riques abondantes pour leurs analyses socio-métaboliques, qui mesurent les
flux d’énergie et de matériaux au sein de I’économie. Voir par exemple Kraus-
mann et al. (2009) et Jorgenson et Clark (2012). Sur la méthode, voir Gerber
et Scheidel (2018).

22. Nations unies (2015) ; SDSN (2013) ; PNUE (2011) ; Groupe de haut niveau
du secrétaire général des Nations unies (2012) ; Nations unies (2013).

23. Adapté de Kothari (2013).



- la culture, I’éthique et la spiritualité sont écartées et soumises
aux forces économiques ;

- un consumérisme illimité sans stratégie pour inverser la
contamination disproportionnée de la planéte perpétrée par le
Nord global, en matiére de déchets, toxicité et émissions de gaz
3 effet de serre ;

- des architectures néolibérales de gouvernance globale repo-
sant de plus en plus sur la gestion technocratique de bureaucra-
ties étatiques et multilatérales.

Ce cadre des opD formulé en 2015, dont la portée est désor-
mais mondiale, est un faux consensus?*. Par exemple, il appelle
a une « croissance économique soutenue », ce qui entre en
contradiction avec la majorité des opD. Si le « développement »
est per¢u comme un mot toxique a écarter?’, alors le « dévelop-
pement durable » devient un oxymore. Plus précisément, selon
le théoricien de la décroissance Giorgos Kallis : « Le dévelop-
pement durable et son incarnation plus récente sous forme de
“croissance verte” dépolitisent les antagonismes politiques véri-
tables entre les visions alternatives pour ’avenir. Ils rendent les
questions écologiques techniques, tout en promettant des solu-
tions ou tout le monde trouvera son compte et en visant le réve
impossible de perpétuer la croissance économique sans abimer
I’environnement?®. » Tel est le résultat des solutions réformistes.
Notre intention n’est pas de minimiser le travail de celles et
ceux qui cherchent de nouvelles solutions technologiques pour
atténuer nos problémes (a travers 1’énergie renouvelable, par
exemple), ni de sous-estimer les nombreux éléments positifs
des opD?". Notre objectif est plutot de souligner qu’en I’absence
fondamentale de transformations socio-culturelles, les innova-
tions techniques et gestionnaires ne suffiront pas a résoudre la
crise®. Alors que les Etats-nations et la société civile s’apprétent
a mettre en ceuvre les ODD, il est essentiel d’énoncer des critéres
permettant de distinguer ces deux types de solutions.

24.Phénoméne anticipé dans les travaux fondateurs de Shiva (2022 [1988]) et
de Hornborg (2009).

25. Dearden (2015).
26.Kallis (2015). Notre traduction.

27. Pour un regard critique mais globalement positif sur le programme des ODD,
voir Club de Madrid (2017).

28. Voir aussi www.lowtechmagazine.com/about.html

En contrepoint des angles morts de la logique politique
conventionnelle, la section principale de ce dictionnaire ras-
semble un éventail de notions et de pratiques complémen-
taires a la base de diverses initiatives radicales et systémiques?°.
Certaines empruntent a des visions du monde autochtones
ancestrales, ou les réinterprétent de maniere créative ; d’autres
trouvent leurs origines dans des mouvements sociaux récents ; et
d’autres encore revisitent d’anciennes philosophies et traditions
religieuses. Toutes posent les questions suivantes : Qu’est-ce qui
fait que notre vie quotidienne va si mal ? Qui en est responsable ?
A quoi pourrait ressembler une vie meilleure et comment pou-
vons-nous y parvenir ? Dans les termes du mouvement féministe
pour la « sostenibilidad de la vida®® » : Qu’est-ce qui fait que la vie
vaut la peine d’étre vécue ? Et que peut-on faire pour créer de
telles conditions ?

Ensemble, ces perspectives composent un « plurivers » : un
monde ou une multitude de mondes cohabitent, selon la défini-
tion des zapatistes du Chiapas. LLes mondes de tous les peuples
devraient coexister dans la dignité et la paix, sans étre rabaissés
ou sujets a I’exploitation et a la misere. Un monde pluriversel
surmonte les attitudes patriarcales, le racisme, le castisme et les
autres formes de discrimination. Ici, ’on réapprend ce que signi-
fie faire humblement partie de la « nature », en laissant derriére
soi la notion étroite et anthropocentrée d’un progres fondé sur la
croissance économique. Bien qu’il existe une synergie entre les
différents éléments du plurivers, ceux-ci ne peuvent étre réduits
— contrairement a I’idéologie universalisante du développement
durable — a une politique globale, qui serait administrée par
I’0ONU ou un autre régime de gouvernance, mondial, régional ou
étatique. Nous imaginons une confluence mondiale d’alterna-
tives qui favorisent des stratégies de transition, y compris dans
la vie quotidienne, et tendent vers une grande transformation.

Notre projet de déconstruction du développement s’ouvre
alors sur une matrice d’alternatives — d’un univers a un pluri-
vers. Certaines approches et pratiques sont déja bien connues
dans les mondes militants et intellectuels : le buen vivir, par

29. Pour des contributions plus anciennes, voir Salleh (2017 [1997]) ; Kothari
et al. (2014) ; Escobar (2015) ; Beling ez al. (2018).

30. Espagnol pour la « soutenabilité de la vie ». Voir Pérez Orozco (2014).



exemple, cette « culture de la vie » qui recoit différents noms
a travers ’Amérique du Sud ; 'ubuntu, qui souligne la valeur
sud-africaine de la mutualité humaine ; ou encore le swaraj
indien, centré sur ’autosuffisance et ’autogouvernance®!. Ce
livre s’est construit sur ’hypothése que des milliers d’initiatives
transformatrices comme celles-ci existent dans le monde. Cer-
taines, moins bien connues mais tout aussi pertinentes, sont, par
exemple, le kyoset, le minobimaatisitwin et le nayakrishi, ou encore
des incarnations critiques des grandes religions comme 1’islam,
le christianisme, I’hindouisme, le bouddhisme et le judaisme.
Des visions politiques comme ’écosocialisme et I’écologie pro-
fonde convergent également a certains endroits avec ces idéaux
communaux plus anciens. Méme si certaines de ces notions ont
déja une longue histoire, elles réapparaissent dans le discours
des mouvements contemporains pour le bien-étre, et continuent
de coexister confortablement avec des concepts plus récents
comme la décroissance et I’écoféminisme?32.

Venant du nord, du sud, de I’est ou de I’ouest, chaque fil dans le
tissu du post-développement symbolise I’émancipation humaine
« au sein de la nature® ». C’est ce lien qui distingue notre projet
pluriversel du simple relativisme culturel. Pour reprendre les mots
d’Aldo Leopold, « [u]lne chose est juste lorsqu’elle tend a préser-
ver I’intégrité, la stabilité et la beauté de la communauté biotique.
Elle est injuste lorsqu’elle tend a I’inverse®* ». En plus de pacifier
nos relations avec la Terre, un autre objectif consiste a pacifier les
liens entre les savoirs traditionnels et contemporains, processus
qui nécessitera un dialogue a la fois horizontal et respectueux.
Cela dit, il n’existe aucun schéma directeur qui serait valable
partout et tout le temps, comme il n’existe pas de théorie incon-
testable. En fait, ce type de réflexivité historique n’a été reconnu
comme faisant partie du domaine politique que trés récemment.
La réponse aux macrostructures du pouvoir comme le capital ou
I’empire est un sujet déja bien arpenté ; les champs qu’il nous
reste a explorer sont ceux du micro-pouvoir et du pouvoir diffus
qui alimente la violence ordinaire. Les rhétoriques honorables de
justice abstraite et méme les hymnes a la Terre-Meére ne suffiront

31. Gudynas (2011) ; Metz (2011) ; Kothari (2014).

32. Demaria et al. (2013) ; D’Alisa ez al. (2015 [2014]) ; Bennholdt-Thomsen
et Mies (1999) ; Salleh (2017 [1997]).

33. Salleh (2017 [1997]) ; Sousa Santos (2009).
34. Leopold (2000 [1949]).

pas a provoquer ces changements. Construire une maison pluri-
verselle veut dire creuser de nouvelles fondations.

Les initiatives transformatrices different des solutions réfor-
mistes ou mainstream de plusieurs fagons. Idéalement, elles
attaquent la racine du probléme et questionnent ce que nous
avons dé¢ja identifié comme les éléments clés du discours déve-
loppementaliste : la croissance économique, le productivisme, la
rhétorique du progres, la rationalité instrumentale, les marchés,
I’universalité, ’anthropocentrisme et le sexisme. Ces alternatives
transformatrices embrassent une éthique qui est radicalement
différente de celle qui sous-tend le systéme actuel. Les contribu-
tions dans la troisiéme partie de ’ouvrage reflétent des valeurs
enracinées dans une logique relationnelle, au sein d’un monde
ou toute chose est connectée a toute autre.

Il existe de nombreux chemins vers une biocivilisation, mais
nous envisageons des sociétés qui embrassent les valeurs sui-
vantes, parmi d’autres :

- la diversité et la pluriversalité ;

- I’autonomie et I’autosuffisance ;

- la solidarité et la réciprocité ;

- les communs et une éthique collectiviste ;

- ’unité avec la nature et le respect de ses droits ;

- ’interdépendance ;

- la simplicité et la sobriété (la notion d’« avoir assez ») ;

- Pinclusivité et la dignité ;

- la justice et ’équité ;

- la non-hiérarchie ;

- la dignité dans le travail ;

- les droits et les responsabilités ;

- la soutenabilité écologique ;

- la non-violence et la paix®.

Lagentivité politique reviendra aux personnes marginalisées,
exploitées et opprimées. Et ces transformations intégreront et
mobiliseront de multiples dimensions, méme si cela ne se fera
pas forcément de fagon simultanée. Un exemple de cette vision
pourrait étre les convergences nommeées Vikalp Sangam, qui se

35. Pour un processus plus large et détaillé de projection dans I’avenir des élé-
ments et valeurs des alternatives radicales, voir le projet Vikalp Sangam initié
en 2014 : www.kalpavriksh.org/our-work/alternatives/vikalp-sangam ; et sa note
d’intention : www.vikalpsangam.org/about/the-search-for-alternatives-key-as-
pects-and-principles



développent en Inde depuis 2014, Les valeurs avancées par le
mouvement sont les suivantes :

- Sagesse, intégrité et résilience écologiques. Ou ’on donne la
priorité a la protection des processus éco-régénératifs, qui pré-
servent les écosystémes, les espéces et les fonctionnements et
cycles écosystémiques.

- Bien-érre social et justice sociale. Ou I’épanouissement est
physique, social, culturel et spirituel ; ou I’équité caractérise les
droits et les responsabilités socio-économiques et politiques ;
ou les relations non discriminatoires et I’harmonie au sein
des communautés remplacent les hiérarchies fondées sur la
religion, le genre, la caste, la classe, I’ethnie, I’4ge ou les apti-
tudes ; et ou les droits humains collectifs et individuels sont
assurés.

- Démocratie directe et par délégarion. Ou la prise de décision
par le consensus est pratiquée dans les unités d’établissement
les plus petites, au sein desquelles tout étre humain a le droit,
la capacité et I’occasion de participer. Et ou la gouvernance
démocratique, par le biais de délégués directement respon-
sables vis-a-vis des électeurs, est établie de facon consensuelle,
tout en soutenant et en respectant les droits et les besoins des
personnes qui sont actuellement marginalisées, telles que les
jeunes et les minorités religieuses.

- Démocratisation économique. Ou la propriété privée cede la
place aux communs, gommant ainsi la distinction entre pro-
priétaire et travailleur ; ou les communautés et les individus
— idéalement des « prosommateurs®” » — gérent la production,
la distribution et les marchés locaux de facon autonome ; ou
la localisation est un facteur clé ; et ou le commerce est fondé
sur le principe d’échange égal.

- Diversité culturelle et démocratie du savoir. Ou la pluralité des
modes de vie, des idées et des idéologies est respectée ; ou la
créativité et ’'innovation sont encouragées ; et ou la génération,
la transmission et I’usage du savoir — qu’il soit traditionnel ou
moderne, y compris la science et la technologie — sont acces-
sibles a toutes et tous.

36. Adaptées de la note d’intention de Vikalp Sangam.

37. NDT : Mot cherchant a traduire I’établissement d’un lien entre les intéréts
des producteurs et ceux des « consommateurs ».

Ou sont donc les femmes — « ’autre moitié » de ’humanité —
dans tout cela ? Comment pouvons-nous nous assurer qu’un
plurivers post-développementaliste ne finisse pas par dissoudre
la colonialité tout en maintenant les femmes « a leur place » en
tant que responsables matérielles des activités de la vie quoti-
dienne ? Une premiére étape dans I’anticipation d’un change-
ment systémique profond est de s’interroger sur la maniére dont
les pratiques et les savoirs traditionnels et modernes privilégient
la « masculinité » et les opportunités qui accompagnent. A
I’origine, les deux mots « économie » et « écologie » partagent la
meéme racine grecque : oikos, « notre maison ». Mais cette unité
a depuis longtemps été brisée par la domination autoprocla-
mée de ’homme sur la nature, notion qui a fini par embrasser
Pexploitation des énergies féminines. Des civilisations entiéres
ont été construites grace au controle sexué/genré de la fertilité
féminine — ressource classique pour le maintien de tout régime
politique. Les femmes n’étaient ainsi plus des « fins », mais des
« moyens », de simples biens, et se virent confisquer leur statut
d’étre humain de plein droit.

L’ironie est que I’économie — ou le « secteur productif »,
comme on ’appelle dans le Nord global — est aujourd’hui en
train de détruire ses propres fondations sociales et écologiques
dans le secteur reproductif. Cet ouvrage contient plusieurs
entrées qui racontent comment différentes femmes défient cet
ethos du développement irrationnel : « écoféminisme » ; « éco-
nomie du don » ; « féminismes du Pacifique » ; « féminismes
latino-américains et caribéens » ; « Femmes de paix » ; « nou-
veaux matriarcats » ; « politique du corps » ; « des salaires
pour le travail ménager ». La plupart de ces initiatives trouvent
leurs origines dans les luttes des femmes pour leur survie. Elles
relient I’émancipation politique a la justice environnementale,
les problémes locaux aux structures globales, le plus souvent
en militant pour une subsistance soutenable en lieu et place
du progreés linéaire et du « développement de rattrapage®® ».
Le féminisme occidental mainstream reste, a ’inverse, anthro-
pocentré, ce qui fait que les féministes libérales et méme socia-
listes se contentent souvent de viser I’« égalité ». Leur politique
ne fait alors que cacher, a leur insu, les défauts des institutions
masculinistes existantes.

38. Bennholdt-Thomsen et Mies (1999).



Les analyses officielles de ’ONU et des gouvernements natio-
naux n’ont jamais intégré de critique rigoureuse des forces
structurelles qui sous-tendent ’effondrement écologique. De
la méme fagon, la structure profonde des anciennes valeurs
patriarcales portées par le développement mondial reste inex-
plorée. Souvent appelée « la révolution la plus longue », la libé-
ration des femmes de la domination sociale des hommes ne sera
pas chose facile. Méme les experts en politique confondent trop
souvent le bien-étre d’un ménage ou d’une communauté avec le
bien-étre de celui qui en assure les revenus, sans tenir compte
de la hiérarchie de pouvoir au sein de la sphére domestique.
Dans les recherches universitaires, la tendance postmoderne a
réduire I’identité sexuelle incarnée au « genre » est une autre
convention qui n’aide guére. De la méme fagon, traiter « la
classe, la race et le genre » comme des « structures intersection-
nelles » abstraites peut détourner ’attention de la matérialité
bien réelle des expériences vécues. Des gestes démocratiques
formels comme le droit de vote ou 1’égalité salariale ne font
qu’effleurer ’oppression trés ancienne fondée sur le genre et le
sexe®. I’adhésion a des valeurs spirituelles ou a des principes
de laicité tres forts, comme la diversité et la solidarité, peut
aider, mais ne garantit pas la fin des répercussions biophysiques
de la violence de genre et de sexe.

Les militantes et militants qui cherchent des alternatives
justes et soutenables doivent reconnaitre ce niveau tacite de la
matérialité politique. A des degrés différents, les femmes dans
le Nord comme dans le Sud sont réduites au silence et souffrent
de harcélement. Elles sont non seulement privées de ressources,
mais aussi de leur liberté de mouvement. Elles doivent faire
face a des problémes comme I’indignité culturellement instituée
autour de la menstruation, ’excision du clitoris, la polygamie,
les assassinats liés a des questions de dot et d’« honneur », le
sart®, les attouchements et maintenant le revenge porn sur Inter-
net. Elles subissent les grossesses forcées, la violence domes-
tique, le viol marital, le viol collectif, le viol comme arme de
guerre génocidaire, mais elles sont aussi stigmatisées en tant
que veuves ou persécutées en tant que « sorciéres » lorsqu’elles

39. Les salaires des femmes dans les économies développées ne représentent que
70 % des salaires masculins pour un travail équivalent. Les hommes dans les
économies développées passent moins de 20 minutes par jour avec leurs enfants.
En Inde aujourd’hui, seulement 15 % des femmes exercent un travail rémunéré.

40. NDT : En Inde, suicide rituel des veuves sur le bicher funéraire de leur mari.

vieillissent. Au 21¢ siecle, les phénomeénes additionnés des feeti-
cides féminins, des violences privées et des dommages colla-
téraux infligés aux populations civiles lors d’actions militaires
font que le pourcentage de la population féminine par rapport
a la population masculine est en baisse dans le monde. En Asie
seulement, 1,5 million de femmes ont perdu la vie au cours des
10 derniéres années a cause de ces violences.

Les violences faites aux enfants et aux animaux sont d’autres
manifestations de cette prérogative patriarcale ancienne,
mais encore trés répandue, sur les formes de vie supposées
« moindres ». Ces actes mettent en ceuvre un extractivisme,
dans lequel une satisfaction est puisée dans d’autres types de
corps, considérés comme « plus proches de la nature ». Dans
le sillage de I’analyse fondatrice d’Elizabeth Dodson Gray, les
penseuses écoféministes offrent une critique historique pro-
fonde de ’ordre patriarcal capitaliste mondial, de ses religions,
de son économie et de sa science. En déconstruisant la puis-
sance continue des anciens dualismes idéologiques qui placent
I’humanité au-dessus de la nature, ’homme au-dessus de la
femme, le patron au-dessus de I’ouvrier et le Blanc au-des-
sus du Noir, les écoféministes ont montré que ces différentes
dominations sociales sont interconnectées*!. Ainsi, la « politique
du soin (care) » mise en ceuvre par les femmes du Sud global
et du Nord global converge avec les meeurs du buen vivir, de
Pubuntu et du swaraj, car dans les deux hémispheéres, les travaux
quotidiens des femmes enseignent « une autre épistémologie »
—une épistémologie qui n’est pas fondée sur une logique instru-
mentale, mais sur une logique « relationnelle », comme celle des
processus écologiques??. Dans leur expression la plus profonde,
ces voix pluriverselles contestent a la fois la modernité et le
traditionalisme en situant la corporalité de la classe, de la race,
du sexe, du genre et de ’espece dans un cadre écocentrique. 1l
ne peut exister de plurivers tant que les fondements historiques
du privilege masculin ne s’invitent pas dans le débat politique.

*

41.Dodson Gray (1979), Merchant (2021 [1980]), Waring (1988).
42. Salleh (2017 [1997], 2010, 2012).


baptiste
Texte surligné 


Nos lecteurs et lectrices interrogeront, a juste titre, la confiance
que nous et les nombreux auteurs et autrices du dictionnaire
accordons a la notion de « communauté ». Certes, il s’agit d’un
terme contesté, qui peut facilement occulter des dominations
fondées sur le sexe, le genre, ’age, la classe, la caste, ’ethnie,
la race ou les aptitudes. Nous admettons également que les
formes de gouvernance ou d’économie « localisées » sont sou-
vent xénophobes, souffrant d’un esprit de clocher que I’on peut
aujourd’hui observer dans plusieurs pays du monde a travers
I’opposition nationaliste 4 'immigration. Contre I’intolérance de
la droite et une « politique identitaire » défensive du coté de la
gauche, notre recueil d’alternatives se tourne vers des pratiques
inclusives et intégratives. Il est méme possible que les religions
patriarcales du monde renferment quelques aspects positifs, et
nous espérons cultiver ce potentiel.

L’idéal de la communalité tel qu’il est envisagé ici s’inspire
de P’esprit paradigmatique des mouvements contemporains en
faveur de la « mise en commun » (commoning) ou de la comuna-
lidad. Comme les initiatives fédérées par la plate-forme Vikalp
Sangam, ces collectifs reposent sur la prise de décision autonome
dans le cadre de relations présentielles, et sur des échanges éco-
nomiques qui cherchent a répondre aux besoins vitaux a travers
I’autosuffisance**. Nous approchons la notion de communauté
d’un point de vue critique et comme un objet inachevé, en inter-
rogeant sans cesse ’hégémonie moderne, capitaliste et patriarcale
de P’«individu » comme noyau de la société. Notre espoir est que
ce livre puisse étre une source d’inspiration pour les mouvements
qui s’opposent a cette pression colonisatrice globale, tout comme
nous sommes inspirés, réciproquement, par des groupes cultu-
rels partout dans le monde qui jouissent encore d’une existence
collective**, Dans ce contexte, la sociologue mexicaine Raquel
Gutiérrez Aguilar propose le concept des entramados comunitarios
ou « enchevétrements communautaires » :

«[...] la multiplicité des mondes humains qui peuplent et
engendrent le monde selon diverses normes de respect, de

43.Pour un récit détaillé sur la légitimité de I’'usage du terme « communauté » et
de ses dérivés, qui rend également compte des critiques qui lui sont adressées,
voir Escobar (2010 et 2018 [2014]).

44. Pour des informations sur le premier Congrés international sur la comuna-
lidad qui s’est tenu a Puebla, au Mexique, en 2015, voir www.congresocomu-
nalidad2015.org

collaboration, de dignité, d’amour et de réciprocité, qui ne
sont pas complétement soumis a la logique de I’accumula-
tion du capital, méme s’ils sont souvent attaqués et submergés
par elle, [...] de tels enchevétrements communautaires [...] se
retrouvent sous diverses formes et conceptions. Ils regroupent
des configurations humaines collectives extrémement diverses,
certaines trés anciennes et d’autres plus récentes, qui conférent
du sens et offrent ce que la philosophie politique classique
appelle de I’ “espace socio-naturel” #°.»

De nombreuses pratiques et visions du monde radicales
incluses dans cet ouvrage contribuent a rendre visible le plu-
rivers. En les évoquant, nous renforgons leur existence et leur
viabilité. En effet, c’est la prolifération méme des affirmations
venues de ces « autres » mondes qui rend ce livre possible et
dément, du méme geste, les solutions développementalistes
réformistes ou mainstream. Pour répondre a la crise écologique,
les « experts » du Nord global prennent la notion de « monde
unique » — elle-méme responsable de la dévastation de la pla-
neéte — comme point de départ de leurs prétendues solutions.
Mais leur dévouement a la dolce vita ne peut pas nous éclairer
quant a la tache fondamentale qui consiste a rendre le plurivers
véritablement soutenable. Nous le répétons : la notion de pluri-
vers conteste le concept méme de 'universalité qui est au coeur
de la modernité eurocentrée. Les zapatistes, avec leur slogan
« un monde ou il y a de la place pour beaucoup de mondes »,
nous offrent la définition la plus opérante et la plus concise du
plurivers.

Alors que I’Occident est parvenu a vendre son idée d’un
monde unique — connu de la science moderne seule et gouverné
par sa propre cosmovision —, les mouvements altermondialistes
proposent la pluriversalité comme projet commun fondé sur la
multiplicité des « fagons de faire monde ». Les peuples autoch-
tones, soumis a des conditions de pouvoir asymétrique, ont été
obligés de renoncer a leur propre expérience du monde fon-
dée sur le bon sens, pour apprendre a vivre avec le dualisme
humain/non-humain, eurocentré et masculiniste, qui les assigne
aux catégories du non-humain et de « ressources naturelles ».
Les peuples autochtones résistent a cette séparation quand ils se
mobilisent pour défendre les montagnes, les lacs ou les riviéres,

45. Gutiérrez Aguilar (2011 : 35). Notre traduction.



affirmant que ce sont des étres sensibles avec des « droits », plutdt
que de simples objets ou ressources. En paralléle, de nombreuses
personnes sensées dans le monde industrialis¢é demandent que
les droits du reste du monde naturel soient inscrits dans la loi et
la politique. Ce faisant, elles commencent a prendre en compte
ce que les peuples autochtones ont toujours intégré dans leur
vision du monde, et elles le font a travers les moyens formels
qu’elles connaissent?®. Il reste du chemin a parcourir pour que
ces mondes multiples deviennent pleinement complémentaires,
mais les mouvements pour la justice et I’écologie trouvent un sol
commun de plus en plus important. Ainsi, les luttes politiques
des femmes convergent aussi vers ce méme point.

Dans le Nord global comme dans le Sud global, ce sont le
plus souvent des meéres et des grands-meéres ordinaires assu-
rant un role de soin qui participent a cet enchevétrement — en
défendant et en reconstituant des modes d’existence commu-
nautaires et des formes d’autonomie territorialisées. Ce faisant,
elles s’appuient, comme les populations autochtones décrites
plus haut, sur des maniéres non patriarcales de faire, d’étre
et de savoir?’. Elles invitent a la participation, a la collabora-
tion, au respect, a I’acceptation mutuelle et a I’horizontalité ;
elles honorent le caractére sacré du renouvellement cyclique
de la vie. Leurs cultures tacitement matriarcales résistent aux
ontologies fondées sur la domination, la hiérarchie, le contréle,
le pouvoir, la négation des autres, la violence et la guerre. Du
mouvement mondial des Femmes de paix (PeaceWomen) aux
réseaux anti-extractivistes en Afrique, les femmes défendent la
nature et ’humanité avec le message clair qu’il ne peut y avoir
de décolonisation sans dépatriarcalisation.

De telles initiatives résonnent fortement avec les concepts de
post-développement présentés ici*®. Car le plurivers n’est pas
seulement un concept a la mode ; c’est une pratique. Les ima-
ginaires sociétaux fondés sur les droits humains et les droits de
la nature sont impossibles a atteindre par un pouvoir interven-
tionniste et vertical. Des initiatives telles que le mouvement de
la Transition ou les écovillages peuvent inclure un mélange de

46. Voir, par exemple, Kauffman et Sheehan (2019), et www.garn.org

47. Cette éthique ne doit pas étre comprise sous 1’angle de I’idéologie libérale,
c’est-a-dire comme « nature essentielle » des femmes. Il s’agit plutét du résultat
d’un comportement acquis a travers I’expérience du travail de soin, historique-
ment confié aux femmes dans la plupart des cultures.

48. Acosta et Brand (2017).

changements réformistes et de changements systémiques plus
larges. Les projets émancipateurs doivent reposer sur la solidarité
a travers les continents et peuvent travailler main dans la main
avec les mouvements de résistance. C’est ce qu’illustre I’initia-
tive Yasuni-ITT en Equateur, qui appelle a « laisser le pétrole dans
le sol, le charbon dans la mine, et les sables bitumineux dans
la terre* ». Vivre selon les enseignements de mondes multiples
partiellement connectés, bien que radicalement différents, peut
signifier tenir les certitudes et les universaux traditionnels et
modernes a distance, dans nos vies personnelles et collectives.
En tant que coordinateurs d’un Dictionnaire du post-développe-
ment, nous nous efforcons de présenter des outils conceptuels et
des pratiques permettant d’honorer le plurivers et de favoriser
une biocivilisation écocentrique, diverse et multidimension-
nelle, qui soit capable de trouver un équilibre entre les besoins
individuels et collectifs. Cette politique vivante, préfigurative,
repose sur le principe de créer dés maintenant les fondations
des mondes que nous voulons voir se réaliser a ’avenir ; elle
implique une contiguité des moyens et des fins.

Comment faire pour y arriver ? Apres tout, nous sommes en
train de parler d’une transformation profonde dans les sphéres
économique, politique, sociale, culturelle et sexuelle ! Cette
transition implique d’accepter un ensemble de mesures et de
changements dans différents domaines de la vie et a différentes
échelles géographiques. Une transition peut étre désordonnée,
ou manquer de radicalité, mais elle constitue toujours une
« alternative » si elle offre au moins le potentiel d’un change-
ment vivant et concret. Etant donné la diversité des perspec-
tives imaginées a travers le globe, la question de savoir comment
créer des synergies entre elles reste ouverte. Il y aura des revers ;
des stratégies tomberont a ’eau en cours de route et d’autres
émergeront. Des différences, des tensions voire des contradic-
tions existeront, mais elles peuvent devenir la base d’un échange
constructif. Les voies pour parvenir au plurivers sont multiples,
ouvertes et en constante évolution.

49. Acosta (2014). Notre traduction.



Pour aller plus loin
Acosta, Alberto (2014), « Iniciativa Yasuni-ITT: la dificil construccion de la
utopia », Rebelion, 3 février, www.rebelion.org

Acosta, Alberto et Ulrich Brand (2017), Salidas del laberinto capitalista: decre-
cimiento y postextractivismo, Barcelone : Icaria.

Beling, Adrian E., Julien Vanhulst, Federico Demaria, Violeta Rabi, Ana E.
Carballo et Jérome Pelenc (2018), « Discursive Synergies for a “Great
Transformation” towards Sustainability: Pragmatic Contributions to a
Necessary Dialogue between Human Development, Degrowth, and Buen
Vivir », Ecological Economics, vol. 144, p. 304-313.

Bennholdt-Thomsen, Veronika et Maria Mies (1999), The Subsistence Pers-
pective: Beyond the Globalized Economy, Londres : Zed Books.

Club de Madrid (2017), « A New Paradigm for Sustainable Development?
Summary of the Deliberations of the Club de Madrid Working Group on
Environmental Sustainability and Shared Societies », www.clubmadrid.org

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (2015 [2014]),
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ére, Paris : Le Passager clandestin.

Dearden, Nick (2015), « Is Development Becoming a Toxic Term? », The
Guardian, 22 janvier, www.theguardian.com

Deb, Debal (2009), Beyond Developmentalivy: Constructing Inclusive Freedom
and Sustainabiliry, Delhi : Daanish Books.

Demaria, Federico, Frangois Schneider, Filka Sekulova et Joan Martinez-
Alier (2013), « What Is Degrowth? From an Activist Slogan to a Social
Movement », Environmental Values, vol. 22, n° 2, p. 191-215.

Demaria, Federico et Ashish Kothari (2017), « The Post-Development Dic-
tionary Agenda: Paths to the Pluriverse », Third World Quarterly, vol. 38,
n° 12, p. 2588-2599.

Dobson, Andrew (1995 [1990]), Green Political Thought, Londres : Routledge.

Dodson Gray, Elizabeth (1979), Green Paradise Lost, Wellesley : Roundtable.

Escobar, Arturo (1995), Encountering Development: The Making and Unmaking
of the Third World, Princeton : Princeton University Press.

Escobar, Arturo (2010), « Latin America at a Crossroads: Alternative Moder-
nizations, Post-liberalism, or Post-development? », Cultural Studies, vol. 24,
n° 1, p. 1-65.

Escobar, Arturo (2011), « Sustainability: Design for the Pluriverse », Deve-
lopment, vol. 54, n° 2, p. 137-140.

Escobar, Arturo (2015), « Degrowth, Postdevelopment, and Transitions: A
Preliminary Conversation », Sustainability Science,vol. 10,n° 3, p. 451-462.

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : I’écologie au-dela
de I’Occident, Paris : Seuil.

Escobar, Arturo (2018), Designs for the Pluriverse: Radical Interdependence,
Autonomy, and Making of Worlds, Durham (Etats-Unis) : Duke Univ. Press.

EZLN — Armée zapatiste de libération nationale (1996), « Cuarta Declaracion
de la Selva Lacandona », www.enlacezapatista.ezln.org.mx

Gandhi, Mohandas Karamchand (1997 [1909]), « Hind Swaraj », dans M. K.
Gandhi: Hind Swaraj and Other Writings, Anthony Parel (dir.), Cambridge
(Royaume-Uni) : Cambridge University Press.

Gerber, Julien-Francois et Arnim Scheidel (2018), « In Search of Substantive
Economics: Comparing Today’s Two Major Socio-Metabolic Approaches
to the Economy — MEFA and MuSIASEM », Ecological Economics, vol. 144,
p. 186-194.

Gomez-Baggethun, Erik et José Manuel Naredo (2015), « In Search of Lost
Time: The Rise and Fall of Limits to Growth in International Sustainability
Policy », Sustainabiliry Science, vol. 10, n° 3, p. 385-395.

Gramsci, Antonio (1996 [1930]), Cahiers de prison, tome 1, cahier 3, Paris :
Gallimard.

Grosfoguel, Ramon et Eric Mielants (2006), « The Long-Durée Entanglement
between Islamophobia and Racism in the Modern/Colonial Capitalist/
Patriarchal World-System: An Introduction », Human Architecture: Fournal
of the Sociology of Self-Knowledge, vol. 5,n° 1, p. 1-12.

Groupe de haut niveau du secrétaire général des Nations unies (2012), « Resi-
lient People, Resilient Planet: A Future Worth Choosing », New York : U.N.

Gudynas, Eduardo (2011), « Buen Vivir: Today’s Tomorrow », Development,
vol. 54, n° 4, p. 441-447.

Gupte, Manisha (2017), « Envisioning India Without Gender and Patriarchy:
Why Not? », dans Ashish Kothari et K. J. Joy (dir.), Alternative Futures: India
Unshackled, Delhi : AuthorsUpFront.

Gutiérrez Aguilar, Raquel (2011), « Pistas reflexivas para orientarnos en
una turbulenta época de peligro », dans Raquel Gutiérrez, Natalia Sierra,
Pablo Davalos, Oscar Olivera, Héctor Mondragén, Vilma Almendra, Raul
Zibechi, Emmanuel Rozental et Pablo Mamani (dir.), Palabras para tejernos,
resistir y transformar en la época que estamos viviendo, Cochabamba : Textos
Rebeldes.

Hornborg, Alf (2009), « Zero-Sum World: Challenges in Conceptualizing
Environmental Load Displacement and Ecologically Unequal Exchange in
the World-System », International Journal of Comparative Sociology, vol. 50,
n® 3-4, p. 237-262.

Jorgenson, Andrew K. et Brett Clark (2012), « Are the Economy and the
Environment Decoupling? A Comparative International Study: 1960—
2005 », American Fournal of Sociology, vol. 118, n° 1, p. 1-44.

Kallis, Giorgos (2015), « The Degrowth Alternative », Great Transition Initia-
tive, Www.greattransition.org

Kauffman, Craig et Linda Sheehan (2019), « The Rights of Nature: Guiding
Our Responsibilities through Standards », dans Stephen Turner, Dinah
Shelton, Jona Razzaque, Owen Mclntyre et James May (dir.), Environ-
mental Rights: The Development of Standards, Cambridge (Royaume-Uni) :
Cambridge University Press.

Kothari, Ashish (2013), « Missed Opportunity? Comments on Two Global
Reports for the Post-2015 Goals Process », Pune : Kalpavriksh et 1cca
Consortium.



Kothari, Ashish (2014), « Radical Ecological Democracy: A Path forward for
India and Beyond », Development, vol. 57, n° 1, p. 36-45.

Kothari, Ashish (2016), « Why Do We Wait So Restlessly for the Workday to
End and for the Weekend to Come? », Scroll, 17 juin, www.scroll.in

Kothari, Ashish, Federico Demaria et Alberto Acosta (2014), « Buen Vivir,
Degrowth and Ecological Swaraj: Alternatives to Sustainable Development
and the Green Economy », Development, vol. 57, n* 3-4, p. 362-375.

Krausmann, Fridolin, Simone Gingrich, Nina Eisenmenger, Karl-Heinz Erb,
Helmut Haberl et Marina Fischer-Kowalski (2009), « Growth in Global
Materials Use, GDP and Population during the 20th Century », Ecological
Economics, vol. 68, n° 10, p. 2696-2705.

Latouche, Serge (2007), Perit Traité de la décroissance sereine, Paris : Mille et
une nuits.

Leopold, Aldo (2000 [1949]), Almanach d’un comté des sables, Paris : Flam-
marion.

Martinez-Alier, Joan, Leah Temper, Daniela del Bene et Arnim Scheidel
(2016), « IsThere a Global Environmental Justice Movement? », The Four-
nal of Peasant Studies, vol. 43, n° 3, p. 731-755.

Marx, Karl et Friedrich Engels (1999 [1848]), Manifeste du parti communiste,
Paris : Gallimard.

Meadows, Donella, Dennis Meadows et Jorgen Randers (2022 [1972, 2004,
2017)), Les Limates a la croissance (dans un monde fini), édition spéciale
50 ans, Paris : Rue de I’échiquier.

Merchant, Carolyn (2021 [1980]), La Mort de la nature : les femmes, ’écologie
et la Révolution scientifique, Marseille : Wildproject.

Metz, Thaddeus (2011), « Ubuntu as a Moral Theory and Human Rights in
South Africa », African Human Rights Law Journal,vol. 11,n° 2, p. 532-559.

Mies, Maria (1986), Parriarchy and Accumulation on a World Scale, Londres :
Zed Books.

Nandy, Ashis (2003), The Romance of the State: And the Fate of Dissent in the
Tropics, New Delhi : Oxford University Press India.

Nations unies (2013), « Pour un nouveau partenariat mondial : vers I’éradi-
cation de la pauvreté et la transformation des économies par le biais du
développement durable », rapport du Groupe de personnalités de haut
niveau chargé du programme de développement pour I’apres 2015.

Nations unies (2015), « Transformer notre monde : le Programme de déve-
loppement durable a ’horizon 2030 », www.sdgs.un.org/fr/2030agenda

Navas, Grettel, Sara Mingorria et Bernardo Aguilar-Gonzalez (2018),
« Violence in Environmental Conflicts: The Need for a Multidimensional
Approach », Sustainability Science, vol. 13, n° 3, p. 649-660.

Pérez Orozco, Amaia (2014), Subversion feminista de la economia: aportes para
un debate sobre el conflicto capital-vida, Madrid : Traficantes de Suefios.

PNUE (2011), « Vers une économie verte : pour un développement durable et
une éradication de la pauvreté », www.archive.ipu.org

Rahnema, Majid et Victoria Bawtree (1997), The Post-Development Reader,
Londres : Zed Books.

Rist, Gilbert (2013 [1996]), Le Développement : histoire d’une croyance occiden-
tale, Paris : Presses de Sciences Po.

Sachs, Wolfgang (dir.) (2019 [1992]), The Development Dictionary: A Guide
to Knowledge as Power, Londres : Zed Books.

Salleh, Ariel (2006), « “We in the North are the Biggest Problem for the
South”: A Conversation with Hilkka Pietilé », Capitalism Nature Socialism,
vol. 17,n° 2, p. 44-61.

Salleh, Ariel (2010), « Climate Strategy: Making the Choice between Ecolo-
gical Modernisation or “Living Well” », Journal of Australian Political Eco-
nomy, n° 66, p. 118-142.

Salleh, Ariel (2012), « Green Economy or Green Utopia: The Salience of
Reproductive Labor Post-Rio+20 », Journal of World-Systems Research,
vol. 18, n° 2, p. 141-145.

Salleh, Ariel (2016), « Climate, Water, and Livelihood Skills: A Post-Deve-
lopment Reading of the sDGs », Globalizations, vol. 13, n° 6, p. 952-959.

Salleh, Ariel (2017 [1997]), Ecofeminism as Politics: Nature, Marx, and the
Postmodern, Londres : Zed Books (traduction frangaise a paraitre chez
Wildproject).

Scheidel, Arnim, Leah Temper, Federico Demaria et Joan Martinez-Alier
(2018), « Ecological Distribution Conflicts as Forces for Sustainability:
An Overview and Conceptual Framework », Sustainabiliry Science, vol. 13,
n° 3, p. 585-598.

SDSN — Sustainable Development Solutions Network (2013), « An Action

Agenda for Sustainable Development », rapport pour le secrétaire général
des Nations unies, www.sdgs.un.org

Shelley, Mary (2015 [1818]), Frankenstein ou le Prométhée moderne, Paris :
Gallimard.

Shiva, Vandana (2022 [1988]), Restons vivantes : femmes, écologie et lutte pour
la survie, Paris : Rue de I’échiquier.

Shrivastava, Aseem et Ashish Kothari (2012), Churning the Earth: The Making
of Global India, New Delhi : Viking/Penguin India.

Singh, Manmohan (1992), « Environment and the New Economic Policies »,
Delhi : Foundation Day Lecture, Society for Promotion of Wastelands
Development, 17 juin.

Sousa Santos, Boaventura de (2009), « A Non-Occidentalist West? Learned
Ignorance and Ecology of Knowledge », Theory, Culture and Society, vol. 26,
n° 7-8, p. 103-125.

Waring, Marilyn (1988), Counting for Nothing: What Men Value and What
Women are Worth, Sydney : Allen & Unwin.

Ziai, Aram (2015), « Post-Development: Premature Burials and Haunting
Ghosts », Development and Change, vol. 46, n° 4, p. 833-854.



1. LE DEVELOPPEMENT
, ET SES CRISES :
EXPERIENCES MONDIALES



Briser les chaines
du développement

Nnimmo Bassey

Mots clés: Afrique, développement, colonialisme, changement climatique

La poursuite du « développement » a favorisé la boucherie
sur le continent africain. La notion selon laquelle la voie du
développement empruntée par les autres est celle que nous
devons suivre est essentiellement impérialiste et utilisée pour
justifier le colonialisme, le néocolonialisme et le néolibéralisme.
Le fait que cette idée perdure témoigne de la résilience de I’ac-
cumulation capitaliste primitive. Les forces qui sous-tendent
ces phénomeénes promeuvent aujourd’hui I’asservissement de
la nature et 'intronisation de la guerre menée avec des armes
ultramodernes.

Le développement, dans le modéle linéaire gravé par le Nord
global, est une idée truquée qui classe les nations en pays déve-
loppés et sous-développés. Le développement suggére la crois-
sance, I’expansion, I’¢largissement et la propagation, des idées
sans lien avec le sens de la justice ou de 1’équité, ni avec les
limites écologiques d’une planéte finie.

La plupart des gouvernements africains n’ont pas interrogé le
concept de développement lui-méme. Les dirigeants politiques
doivent encore passer au crible le fait que le monde industrialisé
est arrivé 1a ou il en est aujourd’hui par une exploitation non
soutenable de la nature et une exploitation injuste des terri-
toires et des peuples. Des penseurs tels que Walter Rodney (1986
[1972]), Chinweizu Ibekwe (1975) et Frantz Fanon (1961) ont
produit d’excellents exposés qui auraient dii déclencher une
introspection critique. Ou peut-étre que nos dirigeants ne sont
pas assez téméraires pour rejeter une voie inacceptable, apres
avoir vu comment les agents des puissances impériales ont assas-
siné Thomas Sankara, du Burkina Faso, Amilcar Cabral, de la
Guinée-Bissau, ou Patrice Lumumba, du Congo — trois diri-
geants qui ont porté des idées alternatives. Le paiement continu
de la dette dite coloniale a la France par ses anciennes colonies
d’Afrique ne témoigne-t-il pas d’un continent encore colonisé ?


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


Quels sont les indicateurs de développement en Afrique ? Le
premier est le produit intérieur brut (PIB), rebaptisé « probléme
intérieur brut » par Lorenzo Fioramonti (2013). Il est mesuré
a partir de I’étendue des infrastructures physiques et du mon-
tant des réserves monétaires. Si ces deux données présentent
un niveau ¢élevé, cela indique a la fois une surexploitation des
ressources naturelles et des ressources humaines. I’accumula-
tion de réserves en devises étrangeres témoigne du fait que ces
ressources sont destinées a soutenir les industries étrangeres et
a payer les importations. Lorsque les nations n’ont pas de pro-
bléme de liquidité, selon les criteres de la Banque mondiale
et du Fonds monétaire international, elles sont rapidement
encouragées a solliciter des préts extérieurs aupreés des déten-
teurs de leurs « réserves » ; et une fois qu’elles sont dans une
situation désespérée, elles se voient proposer des conditionnali-
tés extrémes qu’elles doivent respecter afin que I’étau se relache.

Le pillage qui a accompagné le colonialisme est souvent
occulté. Certaines personnes considérent méme le colonialisme
comme une forme d’aide qui a contribué a apporter la lumiére
a un continent prétendument « sombre ». Comme 1’a noté un
commentateur, « le débat sur les réparations est menagant, car
il bouleverse complétement le récit habituel du développement.
Il suggére que la pauvreté dans le Sud global n’est pas un phé-
nomene naturel, mais qu’elle a été activement créée. Et il place
les pays occidentaux dans le role non pas de bienfaiteurs, mais
de pilleurs » (Hickel, 2015). Comme le précise encore 1’écrivain,
il n’y a pas assez d’argent dans le monde pour compenser les
méfaits du colonialisme. Aujourd’hui, outre I’aide provenant des
relations bilatérales, il existe des fondations philanthropiques
qui se sont arrogé le réle messianique de déterminer la voie et
le modele de développement de I’Afrique, ce qui, ironiquement,
n’est pas tres différent de ce qui s’est déja produit au nom du
« développement ».

Aujourd’hui, le régime climatique est une arene dans laquelle
les pauvres, tant au Nord qu’au Sud, assument toutes les
mesures d’atténuation de la crise, tandis que les riches et les
puissants aggravent les problémes. Les sécheresses, les famines
et le stress hydrique augmentent 4 mesure que les gouverne-
ments du monde entier négligent les réalités socioculturelles et
écologiques dans leur quéte de devises étrangeres. Pour récolter
plus d’argent, les gouvernements achétent les appats de la com-
pensation carbone et de I’environnementalisme de marché et,
dans le méme temps, relachent les controles environnementaux

et financiers sur les sociétés transnationales. Celles-ci accaparent
les terres et déplacent les communautés forestieres, soit pour
faire place a des plantations de monoculture orientées vers I’ex-
portation, soit pour verrouiller les foréts en tant que stocks de
carbone.

Le nouvel amour du Sud pour les devises étrangéres et sa dis-
position a devenir un déversoir pour les « biens » issus de la mon-
dialisation le rendent oublieux des dégats commis a I’encontre
de la production locale, au moyen d’une prolifération de régles
commerciales injustes, de zones franches, de conflits violents et
méme de guerres. Il est important de noter que tout le sang qui a
coulé dans les pays riches en minerais, tel le Congo, n’a pas suffi
a stopper ’extraction. Que I’on parle de « diamants de sang » ou
de « pétrole de sang », ni ’exploitation de ces ressources ni leur
exportation n’ont cessé.

En sortir implique de réaliser que nous sommes dans un jeu
truqué et de devenir des agents du changement social. Mais
quel changement voulons-nous ? Au risque de paraitre roman-
tique, on peut dire que notre avenir pourrait bien se trouver dans
notre passé. L’Afrique doit rétablir son histoire et réaffirmer les
grandes avancées qu’elle a enregistrées dans les années suivant
la fin des périodes coloniales — jusqu’aux années 1980, lorsque la
Banque mondiale a imposé ses prétendus « programmes d’ajus-
tement structurel ». Ces programmes ont perturbé les inves-
tissements sociaux et ont nui a la productivité manufacturiére
et agricole. Ensuite, les frontiéres artificielles qui séparent nos
peuples en diverses nationalités et leur imposent des langues
étrangeres qui les divisent doivent étre interrogées, et des solu-
tions doivent étre trouvées. Nous ferions également bien de réta-
blir 'interconnectivité de notre humanité (ubunru), qui fait du
collectif le fondement de I’organisation communautaire.

Le récit de la « montée en puissance de I’Afrique » pourrait
bien étre un autre moyen d’émousser les réflexions critiques sur
la nature des relations économiques entre nos nations (Bond,
2013), ainsi qu’avec les nations du Nord global et la Chine. Si cet
« essor » repose sur les chiffres conventionnels du PIB, ceux-ci ne
reflétent cependant pas les réalités objectives des citoyens et des
citoyennes, dans la mesure ou ces données chiffrées dépendent
principalement du taux d’exportation de matiéres premiéres
issues du secteur extractif. Pourtant, I’Afrique doit s’élever !
Pour nous élever, nous devons nous accrocher fermement a la
Terre, qui nous ouvre les yeux sur nos situations et nos réalités,
sur les forces qui ont dominé notre culture, nos croyances et nos



schémas de pensée. C’est alors que nous pourrons remettre en
question la notion de « développement ». C’est alors que nous
pourrons voir les chaines autour de nos chevilles, et les briser.
C’est alors que nous pourrons lancer I’appel a un réveil africain.

Pour aller plus loin

Bond, Patrick (2013), « Africa “Rising”, South Africa Lifting? Or the
Reverse? », Daily Maverick, 6 février, www.dailymaverick.co.za

Fanon, Frantz (1961), Les Damneés de la Terre, Paris : Maspero.

Fioramonti, Lorenzo (2013), Gross Domestic Problem: The Politics behind the
World’s Most Powerful Number, Londres et New York : Zed Books.

Hickel, Jason (2015), « Enough of Aid: Let’s Talk Reparations », The Guar-
dian, 27 novembre, www.theguardian.com

Ibekwe, Chinweizu (1975), The West and the Rest of Us:White Predators, Black
Slavers and the African Elite, New York : Random House.

Rodney, Walter (1986 [1972]), Et I’Europe sous-développa I’Afrique : analyse
historique et politique du sous-développement, Paris : Editions Caribéennes.

Nnimmo Bassey est directeur du groupe de réflexion écologique Health
of Mother Earth Foundation (HOMEF), situé au Nigeria. Il a présidé I’onG
Les Amis de laTerre International de 2008 a 2012. Il a notamment publié
1o Cook a Continent: Destructive Extraction and the Climate Crisis in Africa
(Pambazuka Press, 2012) et Oil Politics: Echoes of Ecological Wars (Daraja
Press, 2016).

Développement
—pour les 1%

Vandana Shiva

Mots clés: crises mondiales, logique patriarcale capitaliste, violence
économique, pauvreté, oikos

Nous devons dépasser le discours sur le « développement » et
le produit intérieur brut (PIB) tel qu’il est fagonné par la pensée
patriarcale capitaliste, et revendiquer notre véritable humanité
en tant que membres de la famille Terre. Comme I’écrivent Ron-
nie Lessem et Alexander Schieffer (2010 : 124),

«[...] siles peres de la théorie capitaliste avaient choisi une
mere plutot qu’un individu male bourgeois comme plus petite
unité économique pour leurs constructions théoriques, ils
n’auraient pas été en mesure de formuler ’axiome de la nature
égoiste des étres humains comme ils ’ont fait.»

Les économies patriarcales capitalistes prennent forme par la
guerre et la violence — des guerres contre la nature et les diverses
cultures, et des violences faites aux femmes. Et alors que ’objec-
tif de ces économies est de posséder et de controdler la richesse
réelle que la nature et les gens produisent, on assiste 4 un rem-
placement progressif des processus matériels de production des
richesses par des fictions économiques telles que « la logique »
des marchés compétitifs.

La séparation est la principale caractéristique des paradigmes
issus de la convergence des valeurs patriarcales et du capitalisme.
Tout d’abord, la nature est séparée des humains ; ensuite, les
humains sont séparés les uns des autres en fonction de leur
genre, de leur religion, de leur caste et de leur classe. Cette
séparation de ce qui est interdépendant et interconnecté est la
racine de la violence — d’abord dans I’esprit, puis dans les actions
quotidiennes. Ce n’est pas un hasard si les inégalités sociales du
passé ont pris une forme nouvelle et brutale avec I’essor de la
mondialisation des entreprises. Il est souvent souligné que 1 %
de la population mondiale contrélera bientdt autant de richesses
que les 99 % restants, si I’on suit les tendances actuelles.


baptiste
Texte surligné 


Aujourd’hui, les firmes revendiquent le statut de personne
morale au détriment des droits des personnes réelles. Mais les
fictions économiques se sont encore plus profondément éloi-
gnées des sources réelles de création de richesse. La finance se
substitue désormais au capital, avec des outils et des technolo-
gies qui permettent aux riches d’accumuler des richesses en tant
que « rentiers », sans plus rien faire. Dans I’économie financiére,
faire de I’argent repose sur la spéculation. Et la déréglementation
financiére permet aux riches de spéculer en utilisant les salaires
durement gagnés par toutes et tous les autres. I’idée de « crois-
sance » est devenue la mesure de la réussite des individus et des
gouvernements. Or, elle s’appuie sur un paradigme congu par
le Grand Capital patriarcal, juste pour que le Grand Capital
devienne plus grand.

Ce que le paradigme de la croissance économique oublie de
prendre en considération, c’est la destruction de la vie dans la
nature et dans la société. I’écologie et I’économie sont toutes
deux dérivées du mot grec oikos, qui signifie « foyer », et toutes
deux impliquent une forme de gestion domestique. Lorsque
I’économie va a I’encontre de la science de I’écologie, il en
résulte une mauvaise gestion de la Terre, notre foyer. La crise
climatique, la crise de 1’eau, la crise de la biodiversité, la crise
alimentaire sont autant de symptémes de la mauvaise gestion
de la Terre et de ses ressources. Les gens gérent mal la Terre et
détruisent ses processus écologiques en ne reconnaissant pas la
nature comme le « vrai capital » et comme la « source » de tout
ce qui découle d’elle. Sans la nature et ses processus écologiques
pour maintenir la vie sur Terre, les plus grandes économies s’ef-
fondrent et les civilisations disparaissent.

Dans le modéle de développement néolibéral contemporain,
les pauvres sont pauvres parce que les 1 % se sont emparés de
leurs moyens de subsistance et de leurs richesses. Nous le voyons
aujourd’hui dans le déplacement des communautés du Rojava
au Moyen-Orient et des Rohingyas au Myanmar. Les paysans
et paysannes s’appauvrissent parce que les 1 % encouragent une
agriculture industrielle fondée sur ’achat de semences et d’in-
trants chimiques colteux. Cela enferme les paysans dans une
économie de dette et détruit leur sol, leur eau, leur biodiversité et
leur liberté. Mon livre Earth Democracy (2005) décrit comment
la société Monsanto a pris le monopole de ’approvisionnement
en semences de coton grace a la commercialisation, a grand ren-
fort de publicité, du coton transgénique Bt. Souvent endettés par
I’achat de ces semences OGM coliteuses et d’autres technologies

de la prétendue « révolution verte », quelque 300000 agricul-
trices et agriculteurs indiens se sont suicidés au cours des deux
derniéres décennies — la plupart des suicides étant concentrés
dans les régions cotonniéres. J’ai créé une ferme dédiée a la
recherche rurale nommeée Navdanya, pour résister a ces mono-
poles violents. Nous conservons les variétés traditionnelles de
coton biologique des agriculteurs pour les distribuer dans le
cadre d’un mouvement pour la liberté des semences.

Si les agriculteurs et agricultrices s’appauvrissent, c’est parce
que le « cartel du poison » — désormais réduit a trois acteurs :
Monsanto Bayer, DowDuPont et Syngenta ChemChina —
les rend dépendants de ’achat de semences et de produits
chimiques cotiteux. Ces entreprises verticalement intégrées (qui
relient les semences aux produits chimiques, puis au commerce
international et a la production de la malbouffe) volent 99 %
de la valeur produite par les agriculteurs. Les agriculteurs, eux,
s’appauvrissent car le « libre-échange » favorise le dumping, la
destruction des moyens de subsistance et la déflation des prix
des denrées agricoles. Pourtant, les petits agriculteurs s’avérent
en fait plus productifs que les grandes exploitations industrielles,
sans utiliser d’additifs commerciaux nuisibles a I’environne-
ment, tels les engrais et les pesticides, et sans avoir recours a
des semences génétiquement modifiées. De surcroit, le syndicat
mondial des paysans et paysannes, La Via Campesina, souligne
que les modes d’approvisionnement traditionnels permettent
non seulement aux agriculteurs d’étre plus autonomes, mais
peuvent méme atténuer les effets du réchauffement climatique.

Il va sans dire que cette « économie de croissance » au profit
des 1 % est profondément hostile a la vie, et nombre de ces effets
sont également ressentis par les travailleurs et travailleuses du
Nord global. I”ONG philippine 1BON International affirme que,
si la violence masculine était traditionnellement utilisée pour
maintenir les femmes dans une situation d’exploitation, a la fois
en tant que travailleuses productives et en tant que reproduc-
trices, elle est aujourd’hui mise au service du profit capitaliste.
Partout, les gens s’appauvrissent parce que les gouvernements,
tenus par les 1 %, imposent des politiques de privatisation a
but lucratif dans les secteurs de la santé et de ’éducation, des
transports et de I’énergie, des politiques elles-mémes renforcées
par les actions de la Banque mondiale et du Fonds monétaire
international. Les travailleurs et travailleuses, les agriculteurs
et agricultrices, les femmes au foyer et la nature en général
sont transformés en « colonies » par le paradigme économique


baptiste
Texte surligné 


patriarcal capitaliste dominant. Le modeéle capitaliste de déve-
loppement par la mondialisation exprime ainsi la convergence
de deux formes de violence : le pouvoir des anciennes cultures
patriarcales combiné au pouvoir néolibéral moderne de I’argent.

Pour aller plus loin
Navdanya, www.navdanya.org

Lessem, Ronnie et Alexander Schieffer (2010), Inzegral Economics: Releasing
the Economic Genius of Your Sociery, Farnham et Burlington : Gower et
Ashgate.

Shiva, Vandana '(2005), Earth Democracy: Fustice, Sustainability and Peace,
Cambridge (Etats-Unis) : South End Press.

Shiva, Vandana (2007), « How Wealth Creates Poverty », Resurgence, n® 240,
Www.resurgence.org

Shiva, Vandana (2008), Soil not Oil: Environmental Justice in a Time of Climate
Crists, Londres : Zed Books.

LaVia Campesina (2007), « Small Scale Sustainable Farmers Are Cooling
Down the Earth », www.viacampesina.org

Vandana Shiva est directrice de la Research Foundation for Science, Tech-
nology and Ecology, a New Delhi. Initialement formée en physique quan-
tique, elle est devenue une militante écologiste mondialement influente.
Elle est I’autrice de plusieurs ouvrages, dont Restons vivantes : femmes, éco-
logie et lutte pour la survie (Rue de I’échiquier, 2022 [1988]), Monocultures
de Pesprir (Wildproject, 2022 [1993]), et Stolen Harvest: The Hijacking of
the Global Food Supply (South End Press, 1999). Elle est lauréate du prix
Nobel alternatif (1993) et du prix Sydney Peace (2010).

Mal-développement

José Maria Tortosa

Mots clés : besoins fondamentaux, mal-développement, sous-développement,
bien-étre, liberté, identité

Le terme « mal-développement » est en partie une réaction
aux faiblesses et aux effets secondaires néfastes du « dévelop-
pement » en tant que programme. L’expression « sous-déve-
loppement » est entrée dans le langage public aprés le discours
inaugural du président Truman en 1949, dans lequel prévalait
une nette tendance anticommuniste, typique de I’époque. Dans
I’utilisation du mot « développement », il y a une métaphore
sous-jacente, tirée de la biologie, d’aprés laquelle les étres
vivants se développent en grandissant selon leur code géné-
tique. Il s’agit d’un processus naturel, graduel, sans irrégula-
rités et bénéfique. Si ce développement ne se produit pas, le
médecin peut intervenir, en le réorientant — comme indiqué au
quatrieme point du discours de Truman — grace a ’accord entre
entreprises et gouvernements des pays développés, de fagon a
transférer des technologies et a produire de la croissance dans
les pays sous-développés. Mais avec une mise en garde : « le
vieil impérialisme — ’exploitation pour le profit étranger — n’a
pas sa place dans nos plans. Ce que nous envisageons, c’est un
programme de développement fondé sur les concepts d’équité
démocratique », affirmait Truman.

Comme d’autres métaphores, le développement présente le
risque d’une idéologie cachée. C’est d’autant plus vrai s’il se
concentre sur I’objectif de croissance, exprimée par le produit
intérieur brut (PIB), sans aucunement prendre en compte ses
limites. I”’économie fondée sur le PIB implique une croissance
illimitée, laissant de coté la deuxiéme partie de la métaphore
biologique, le vieillissement, et oubliant systématiquement la
relation entre le processus de croissance et son environnement.

La métaphore du mal-développement est différente. Les €tres
vivants souffrent de mal-développement lorsque leurs organes
ne suivent pas leur code génétique. Ils deviennent ainsi désé-
quilibrés et déformés. ’utilisation de cette métaphore dans
les sciences sociales semble avoir commencé avec un article de
Sugata Dasgupta en 1967. L’ouvrage classique sur ce sujet a été


baptiste
Texte surligné 


publié par Samir Amin en 1990 et a été cité dans une publication
collective dirigée par Jan Danecki en 1993, avec une participa-
tion intercontinentale reflétant les discussions du projet « Objec-
tifs, processus et indicateurs de développement » (projet GPID)
des Nations unies (1978-1982).

Il s’agit d’une métaphore mais, contrairement au « déve-
loppement », le « mal-développement » tente de se référer,
premierement, a la vérification de I’échec du programme de
développement a I’échelle mondiale, et, deuxiemement, a la véri-
fication du mal-vivre, qui peut étre observé dans la structure et le
fonctionnement du systéme-monde et de ses composantes. Si le
« développement » implique un élément normatif (le désirable),
le « mal-développement » contient une composante empirique
(I’observable), voire un élément critique (I’indésirable).

En prolongeant la métaphore, considérons une clinique qui
part d’un diagnostic, effectue un pronostic et établit une thé-
rapie en fonction d’une santé idéale, pas toujours bien définie,
mais dont ’absence, elle, tend a étre clairement définie et classée
comme maladie. En ce sens, le mal-développement peut étre
compris comme faisant partie d’une maladie dont les compo-
santes peuvent étre énumeérées a partir du tableau suivant. On'y
trouve, d’une part, les classes de besoins fondamentaux (bien-
étre, liberté, identité, sécurité) telles que spécifiées par Galtung
(1980), et d’autre part, trois ou quatre niveaux (le local dans son
rapport a I’Etat ; ’écosystéme ; le monde) a partir desquels un
diagnostic peut étre effectué.

Le tableau peut étre lu horizontalement, pour identifier les cas
ou la satisfaction des besoins humains fondamentaux fait défaut.
Toutefois, une lecture verticale peut s’avérer plus fructueuse.
Elle peut partir de la troisiéme colonne, qui porte sur la relation
entre les différents acteurs du systéme-monde, caractérisée par
I’asymétrie de leur capacité et de leur pouvoir de décision et
d’influence. Il ne s’agit pas de la relation entre pays développés
et sous-développés, distingués par des criteres de croissance et
de technologie, mais de la relation entre le central et le périphé-
rique, qui différent en mati¢re de pouvoir.

La deuxiéme colonne fait référence a des thémes qui ont été
présents, au moins a un niveau rhétorique, dans certaines des
approches du développement, comme I’écodéveloppement. Ils
sont placés ici pour attirer ’attention sur une double réalité :
d’une part, les causes de la dégradation des écosystémes tendent
a se trouver davantage dans les pays ou le pouvoir est centralisé,
mais aussi, plus récemment, dans les pays émergents ; d’autre

part, nous nous trouvons confrontés a certains problémes dont
les effets peuvent étre plus importants, dans certains cas, dans
les pays périphériques que dans d’autres, et cela sous la forme de
catastrophes d’origine humaine. Toutefois, ces problémes pour-
raient nuire de maniére plus générale a la survie de I’espéce et
au maintien du systéme actuel.

Enfin, la premiére colonne indique les points sur lesquels le
mal-développement actuel est le mieux reconnu ou vérifié. Son
incidence est maximale dans les pays périphériques, moins éle-
vée dans les pays émergents, et encore moins élevée dans les pays
actuellement hégémoniques. Cependant, la pauvreté, la répres-
sion, le fondamentalisme ou la violence criminelle ne sont pas le
patrimoine exclusif de la périphérie, mais se retrouvent, parfois
avec plus d’intensité, dans les pays ou le pouvoir est centralisé.

Le mot « mal-développement » n’entraine pas une classifica-
tion, plus ou moins artificielle, des pays développés et sous-déve-
loppés, comme le soulignait le discours de Truman, qui proposait
que les premiers viennent en aide aux seconds. La perspective
que ce concept offre est différente : tous les pays sont, d’une
maniere ou d’une autre, mal-développés, et la raison ultime en
est leur immersion dans le systéme-monde qui produit, en un
mot, le capitalisme, ou semble résider le probleme.

Etat/local Ecosystéme Systéme-monde
Bien- Pauvreté Réchauffement Polarisation
étre Iniquité, inégalité climatique Périphérisation
Stagnation Epuisement des Exploitation
ressources
Pollution
Liberté | Démocratie limitée Dépendance vis- Dépendance
Répression a-vis de la nature, Répression
Marginalisation sans partenariat Marginalisation
Identité Colonisation Aliénation vis-a-vis Colonisation
interne de la nature Homogénéisation
Nationalisme Perte de racines Réactions
Fondamentalisme identitaires
Sécurité Violence Catastrophes Guerre entre pays
Guerre civile d’origine humaine Terrorisme
Terrorisme transnational
Nucléarisation


baptiste
Texte surligné 


Pour aller plus loin

Amin, Samir (1990), Maldevelopment: Anaromy of a Global Failure, Tokyo :
United Nations University Press.

Danecki, Jan (dir.) (1993), Insights into Maldevelopment: Reconsidering the
Idea of Progress, Varsovie : Université de Varsovie, Institut de politique
sociale.

Dasgupta, Sugata (1967), « Peacelessness and Maldevelopment: A New
Theme for Peace Research in Developing Nations », dans Proceedings
of the Internarional Peace Research Association: Second Conference, Assen :
Royal Van Gorcum.

Galtung, Johan (1980), « The Basic Needs Approach », dans Katrin Lederer
(c}ir.), Human Needs: A Contribution to the Current Debate, Cambridge
(Etats-Unis) : Oelgeschlager, Gunn & Hain.

Tortosa, José Maria (2011), Maldesarrollo y mal vivir: pobreza y violencia a
escala mundial, Quito : Abya Yala.

Unceta, Koldo (2009), « Desarrollo, subdesarrollo, maldesarrollo y postde-
sarrollo: una mirada transdisciplinar sobre el debate y sus implicaciones »,
Carta latinoamericana: contribuciones en desarrollo y sociedad en América
Lanina, n° 7, p. 1-34.

José MariaTortosa est titulaire d’un doctorat en sciences sociales (Rome,
1973) et d’un doctorat en sociologie (Madrid, 1982). Il a été profes-
seur au département de sociologie II de ’université d’Alicante (de 1991
a 2009), et directeur (de 2006 a 2007) puis collaborateur honoraire
(de 2009 a aujourd’hui) a PInstituto Interuniversitario de Desarrollo
Social y Paz. Il s’est également impliqué dans les projets de dévelop-
pement avec 'université des Nations unies (1978-1982). Il est I’auteur
d’une trentaine livres.

Le projet de
développement

Philip McMichael

Mots clés : développement, changement climatique, souveraineté alimentaire

Le « projet de développement » qui s’est mis en place au milieu
du 20¢ siecle s’est matérialisé, dans le sillage de la dépression
économique, de la guerre mondiale et de la décolonisation, en
tant que plan de construction nationale et stratégie d’ordre mon-
dial, dans le contexte de la guerre froide. Les Etats-Unis ont
mené la reconstruction d’apres-guerre pour stabiliser le capi-
talisme mondial et étendre leur empire économique au monde
postcolonial. En décrivant les cultures dites du « tiers-monde »
comme non développées, le role de ’exploitation coloniale dans
I’essor de I’Occident a été effacé. En outre, le développement
industriel idéalisé de type occidental a été imposé comme la
norme universelle, représentée par les mesures du produit natio-
nal brut. En tant que mandataires du « premier monde® », les
institutions de Bretton Woods (Banque mondiale, Fonds moné-
taire international) ont servi d’agences financieres clés ; elles
ont complété les programmes d’aide états-uniens en ciblant les
Etats du tiers-monde comme clients commerciaux et ont obtenu
I’accés aux ressources stratégiques dans le cadre d’une croisade
anticommuniste. Dans ce contexte, alors méme que le déve-
loppement était identifié comme une croissance économique
nationale, il a évolué comme une régle de marché a I’échelle
mondiale.

Présenté comme un progres civilisationnel sur le passé et un
avenir de consommation illimitée, le développement est norma-
lis¢ dans le discours moderne en tant que séduisante inévitabi-
lité. Mais il est imaginé et mesuré uniquement sur le coté positif
du bilan matériel. Or, il s’est révélé étre un paradoxe, trahissant
sa promesse initiale. La perspective d’une prospérité matérielle
sans fin pour toutes et tous griace a un marché mondial en

50. NDT : L’expression « premier monde » désigne initialement les pays alignés
avec I’0OTAN, mais englobe plus largement les pays capitalistes et industrialisés
avec un haut revenu.



expansion est démentie, d’un coté, par les inégalités mondiales
et ’existence d’une minorité aisée, et de ’autre, par la surexploi-
tation de la population active et des écosystémes. Le paradoxe
réside dans le fait que le développement, censé permettre une
consommation de masse, conduit 4 un enrichissement sélec-
tif, dans un contexte de précarité de ’emploi, d’endettement
croissant et de main-d’ceuvre déracinée. En outre, ’entropie
croissante se manifeste aujourd’hui de maniére évidente par
la détérioration des conditions écologiques et la fragilité des
institutions sociales, avec des ¢élites politiques et économiques
qui pratiquent ’autoconservation et ne tiennent pas compte des
besoins des populations et de ’'urgence climatique. Un monde
inondé de marchandises n’a pas de capteurs environnementaux
— comme I’a fait remarquer le rapport Stern (2006), le change-
ment climatique est aujourd’hui le plus grand échec mondial
de marché.

Le développement néolibéral actuel amplifie I’accent mis par
le capitalisme sur le gain a court terme en augmentant la vitesse
de circulation du capital et des marchandises, et juxtapose ainsi
le fonctionnement a court terme du « temps économique » au
long terme du « temps géochimique et biologique controlé par
les rythmes de la nature » (Martinez-Alier, 2014 [2002]). Par
exemple, alors que ’aquaculture des crevettes détruit les man-
groves cotiéres, le développement des buffets avec crevettes a
volonté mine non seulement les zones de reproduction des pois-
sons et les moyens de subsistance locaux, mais aussi les réserves
de biodiversité, les puits de carbone et la défense cotiére contre
la montée des eaux (ibid.). En outre, alors que le temps écono-
mique prétend a une amélioration linéaire du passé, son passé
est toujours présent — dans le changement climatique :

«Car chaque année ou le réchauffement climatique se poursuit
et ou les températures montent en fléche, les conditions de vie
sur Terre seront déterminées plus intensément par les émis-
sions d’antan, de sorte que ’emprise d’hier sur aujourd’hui
s’intensifie — ou, en d’autres termes, le pouvoir causal du passé
augmente inexorablement, jusqu’au moment ou il est effecti-
vement “trop tard”. La signification de ce terrible destin, a
propos duquel le discours sur le changement climatique nous
a si souvent mis en garde, est la chute finale de [’histoire sur le
présent. » (Malm, 2016 : 9 ; souligné dans 1’original)

Malheureusement, les humains les moins responsables du
changement climatique sont les plus vulnérables, car ils ont été
marginalisés par le développement : des cultures rurales sub-
sistantes aux réfugiés climatiques, en passant par les habitants
des bidonvilles (un tiers de la population urbaine mondiale).
Du point de vue de la biophysique, le rapport d’évaluation des
écosystemes pour le millénaire des Nations unies indique que
le développement économique récent « a eu pour conséquence
une perte substantielle de la diversité biologique sur la Terre,
dont une forte proportion de maniere irréversible. [...] Ces pro-
blémes, a moins d’y trouver une solution, auront pour effet de
diminuer de maniére substantielle les avantages que les généra-
tions futures pourraient tirer des écosystemes » (Nations unies,
2005).

En réponse, le Forum politique de haut niveau pour le déve-
loppement durable de ’ONU a observé que « ’environnement
et le développement n’ont jamais été associés correctement »,
ajoutant la proposition quelque peu discutable selon laquelle,
« parce que nous “chérissons ce que nous mesurons”, une partie
importante de 1’évaluation correcte de ’abondance naturelle
de la Terre consiste a I’incorporer dans les systémes de comp-
tabilité » (Nations unies, 2013). Une telle vision étend un type
particulier de contrdle sur la nature au nom de l’intérét privé,
excluant d’autres significations et utilisations des terres, et pri-
vilégiant les droits des investisseurs par rapport aux droits de
celles et ceux qui utilisent le sol. En outre, elle renforce I’exter-
nalisation de la nature en isolant des éléments faisant partie de
processus biophysiques interactifs pour les classer en tant que
« services écosystémiques », lesquels sont commercialisés au nom
de la gouvernance environnementale et du « développement
durable », peut-€tre dans l’illusion qu’il reste suffisamment de
monde naturel a sauvegarder. Soutenir le développement dans
un environnement en péril est un pietre substitut a la réhabili-
tation des écosystemes dégradés et a la promotion de pratiques
respectueuses de la biodiversité.

Le post-développement répond a ces multiples contradic-
tions par I’adoption des principes de réparation et de régéné-
ration naturelles, en commengcant par la responsabilité locale.
Une variété de cultures rurales avec des systémes agricoles a
faibles intrants, qui produisent plus de la moitié de la nourri-
ture mondiale, détiennent ce potentiel (Hilmi, 2012). Il s’agit
de P’authentique agriculture conventionnelle, pratiquée depuis
des siécles. Le récit du développement, qui concentre le capi-



tal et centralise le controle, s’est approprié le terme « conven-
tionnel » pour P’agriculture industrielle, désignant les pratiques
a faibles intrants comme obsolétes. Mais il s’agit, 1a aussi, du
paradoxe du développement. Comme I’affirme la coalition inter-
nationale paysanne La Via Campesina, forte de 200 millions de
personnes : soutenus, les systémes agricoles locaux peuvent
« nourrir le monde et refroidir la planéte », en adaptant les pra-
tiques agricoles aux cycles naturels par le biais de méthodes
agroécologiques réparatrices, dans le Sud global et dans le Nord
global. Ainsi s’ancre un vaste mouvement en faveur de la sou-
veraineté alimentaire, qui démocratise les systémes nutritifs. La
variante urbaine de ce mouvement comprend des marchés ali-
mentaires de proximité et des économies solidaires, des expé-
riences proches des plus de 300 villes en transition qui ont vu
le jour au cours de la derniére décennie au Royaume-Uni, en
Amérique du Nord, en Afrique du Sud, en Europe et en Aus-
tralie. Ces villes organisent la descente énergétique par le biais
de la permaculture, de la mise en commun (commoning) et de la
création d’alliances intercommunautaires.

Ces initiatives encouragent la régénération naturelle, dans
I’idée de restaurer la biodiversité plutot que de la détruire, de
séquestrer les émissions plutdt que de les libérer, et de convertir
I’énergie plutét que de la consommer. Il s’agit 1a de principes de
post-développement, déja mis en application, qui s’opposent a
P’escompte du marché ou a la réduction de la nature a une mar-
chandise. Pour la survie de ’humanité, et finalement de toute vie
sur Terre, la défense de ces principes, d’une importance consi-
dérable sur les plans matériel et social, est impérative pour la
subsistance des environnements ruraux et urbains. En ce sens,
le post-développement signifie la fin du fétichisme du marché.

Pour aller plus loin

Hilmi, Angela (2012), « Agricultural Transition: A Different Logic » The
More and Better Network, www.ag-transition.org

Malm, Andreas (2016), Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots
of Global Warming, Londres et New York : Verso Books.

Martinez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Ecologisme des pauvres : une étude
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et
Institut Veblen.

Nations unies — Millennium Ecosystem Assessment (2005), « Rapport
de synthése de I’évaluation des écosystémes pour le millénaire », www.
millenniumassessment.org

Nations unies — UNDESA (2013), « A New Global Partnership: Eradicate
Poverty and Transform Economies through Sustainable Development »,
www.sdgs.un.org

Stern, Nicholas (2006), Stern Review: The Economics of Climate Change,
Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University Press.

Philip McMichael est professeur de sociologie du développement a
Puniversité Cornell de New York. Il a travaillé avec I’Organisation des
nations unies pour ’alimentation et ’agriculture, I’Institut de recherche
des Nations unies pour le développement social, LLa Via Campesina et
le Comité international de planification pour la souveraineté alimen-
taire. Il est auteur de Sertlers and the Agrarian Question: Capitalism in
Colonial Australia (Cambridge University Press, 1984) ; de Development
and Social Change: A Global Perspective (Pine Forge Press, 1996) ; et de
Food Regimes and Agrarian Questions (Fernwood Publishing, 2013). Ses
recherches actuelles portent sur ’expropriation des terres et les droits
fonciers, et sur les systémes et la souveraineté alimentaires.



La kastom ekonomi
de I’Océanie

Kirk Huffman

Mots clés: océan Pacifique, Australie, Mélanésie, Ralph Regenvanu, kastom
ekonomi

Dans les conversations avec les chefs de village du Pacifique,
vous entendrez généralement :

«Les étrangers avaient ’habitude de nous dire que nous devions
“changer”, puis ils nous ont dit que nous avions besoin de “pro-
gres”, et maintenant ils nous disent que nous avons besoin de
“développement”. Cela signifie généralement qu’ils en ont
apres quelque chose que nous possédons — soit nos foréts, nos
terres, ou ce qui se trouve sous nos terres ; soit nos ames, notre
langue, ou notre culture ; soit notre sentiment de satisfaction a
I’égard de notre mode de vie...» (Huffman, 2010 : 15)

Les représentants étrangers évoqués peuvent étre issus de la
Banque mondiale, de la Banque asiatique de développement, de
gouvernements étrangers, de sociétés d’exploitation forestiere ou
miniére ou d’ONG. De nouvelles églises pentecdtistes encouragent
les mémes vues développementalistes parmi leurs convertis. Tout
cela fait partie d’un nouveau monde de « croissance perpétuelle »
ou le vrai Dieu est ’accumulation d’argent. Tant de projets dans
le Pacifique n’ont pas apporté les résultats promis, ou ont échoué
si complétement que le mot « développement » est maintenant
souvent utilisé en plaisantant, pour désigner quelque chose qui
va mal.

Une grande partie de ce développement destructeur se
concentre dans les grandes iles mélanésiennes du Pacifique
occidental. En Polynésie, c’est-a-dire dans le Pacifique central
et oriental, et en Micronésie, au nord, les iles sont plus petites
et manquent de ressources. Les exceptions notables sont Nauru
et Banaba, presque détruites par ’extraction du phosphate. En
M¢élanésie, qui comprend la Nouvelle-Guinée, les iles Salomon,
le Vanuatu, la Nouvelle-Calédonie et la nation-frontiére des Fidji,
un développement terrible se poursuit a un rythme accéléré.

La Papouasie occidentale est déboisée afin de dégager des
terres pour des plantations de palmiers a huile et pour la plus
grande mine de cuivre et d’or a ciel ouvert du monde. Pendant
ce temps, la population mélanésienne locale est désormais sur-
passée en nombre par des familles javanaises pauvres, arrivées
par le biais d’un programme zransmigrasi parrainé par le gouver-
nement indonésien. Financé a ’origine par la Banque mondiale,
ce modele de développement a entrainé une grave répression des
populations autochtones de Papouasie occidentale par ’armée et
les forces paramilitaires indonésiennes.

Dans la Papouasie-Nouvelle-Guinée voisine, le vaste projet de
gaz naturel liquéfié d’ExxonMobil suscite I’hostilité des popula-
tions tribales, et on assiste a une série de scandales liés a ’octroi
de licences spéciales d’exploitation agricole. Le dernier chapitre
de cette saga oppose les propriétaires fonciers de I’lle de Nou-
velle-Bretagne au géant malaisien de I’exploitation forestiére
Rimbunan Hijau. Le gouvernement de Papouasie-Nouvelle-Gui-
née s’est rangé du coté de ’entreprise, qui posséde également un
journal local et une société de transport, ainsi qu’un nouveau
complexe hotelier gigantesque dans la capitale, Port Moresby.

Un autre cas dramatique de scénario de développement
concerne I’ile de Bougainville, soumise a partir de 1989 aux
opérations militaires de la Papouasie-Nouvelle-Guinée pendant
prés d’une décennie, aprés la fermeture, par les insulaires, de
la mine de cuivre de Panguna détenue par le groupe Rio Tinto.
Le centre de recherche Jubilee Australia (2014) estime qu’entre
10000 et 15000 insulaires ont perdu la vie pendant cette période
de conflit. L’Australie continue de faire du lobbying en coulisses
pour obtenir la réouverture de la mine et verse d’importants
honoraires de conseil aux universitaires, afin d’obtenir ’accord
du gouvernement désormais autonome de Bougainville. Les
rapports de la presse locale montrent que les femmes résistent
fortement a ces démarches. La situation tragique de Bougainville
a inspiré le film Avatar sorti en 2009, et le film Mr. Pip sorti en
salles en 2013 se référe directement a ces événements.

L’exploitation forestiére et certaines opérations minieres créent
des probléemes permanents dans les iles Salomon. Plus au sud
et a P’est, le Vanuatu dispose de peu de ressources minérales ; la
nation a fermé deux grandes sociétés asiatiques d’exploitation
forestiere dans les années 1980 et 1990, sur I’ile de Malakula,
apres que leurs activités ont eu suscité ’hostilité de la population
locale. Cependant, a partir du début des années 2000, le Vanuatu
est devenu la proie d’aliénateurs fonciers étrangers, qui ont abusé



d’une nouvelle loi sur les titres de propriété, le Strara Titles Act,
pour louer les terres autochtones, les subdiviser, et les vendre a
des étrangers.

Cette menace a poussé le peuple ni-vanuatu a se mobiliser, et
un Sommet national sur la terre a ét¢ organisé en 2006. Ralph
Regenvanu, ancien directeur du Centre culturel du Vanuatu, a
ensuite fondé son parti Terre et Justice. En 2014, en tant que
ministre des Terres, il a introduit une législation plus stricte
pour protéger les possessions autochtones de I’aliénation par des
intéréts commerciaux. En conséquence, le parti d’opposition,
soutenu par des investisseurs et des agents immobiliers, dépose
régulicrement des motions de censure contre le gouvernement.

Connu dans I’histoire récente sous le nom de Nouvelles-
Hébrides, le Vanuatu a vécu I’expérience unique d’étre dirigé par
deux puissances coloniales en méme temps — la Grande-Bretagne
et la France. Ainsi, depuis I’'indépendance en 1980, de nombreux
Ni-Vanuatus se sont sagement méfiés des influences extérieures.
Leur mode de vie traditionnel, connu sous le nom de kastom
(en anglais, pidgin), est considéré par les économistes comme
un « obstacle au développement ». Cependant, les Mélanésiens
avisés ont tendance a considérer que le kastom les protége du
mauvais développement et de la maladie qui ’accompagne — le
stk blong mane, ou « addiction a I’argent ». En 2005, le Centre
culturel du Vanuatu a commencé a promouvoir le mode de vie
et ’économie traditionnels mélanésiens, puis 2007 a été déclarée
année de I’économie traditionnelle (yiablong kastom ekonomsi) par
le gouvernement.

Regenvanu a décrit I’économie traditionnelle comme la source
de la résilience mélanésienne. Son intervention lors de la confé-
rence « The Pacific Islands and the World: The Global Econo-
mic Crisis » du Lowy Institute, en 2009, fut sans aucun doute
le rapport le plus important parmi ceux présentés lors de cet
événement a Brisbane. LLa encore, les économistes de la Banque
mondiale et les politiciens de la région ont ignoré sa sagesse.
Le souhait des Ni-Vanuatus de défendre la kastom economi et
de protéger les droits fonciers, ’agriculture et I’autosuffisance
constitue une voie bien plus soutenable que celle des modeéles de
croissance artificiels, qui incluent des projets de construction, la
surdépendance au tourisme ou les « trains de vie de retraité pour
les baby-boomers australiens ».

L’Australie fait partie de I’Océanie mais a souvent du mal a
s’en rendre compte. Elle connait elle aussi des problémes avec ses
premiers peuples, qui n’ont toujours pas de statut constitutionnel

et dont la loi sur les droits fonciers autochtones (Native Title Act,
1993) est constamment menacée par les projets de développe-
ment. Les Premiéres Nations d’Australie ont en outre le taux
d’incarcération le plus élevé parmi les populations autochtones
du monde entier. De 1863 jusqu’a la fin du 19¢siécle, les planta-
tions de sucre du Queensland dépendaient d’une main-d’ceuvre
importée des iles du Pacifique, connue sous le nom de kanakas.
Aujourd’hui, les travailleuses et travailleurs du Pacifique expa-
triés fournissent toujours une main-d’ceuvre saisonniére dans les
exploitations agricoles en Australie, mais les insulaires ont des avis
mitigés sur ce « pays frére ». Ces opinions s’amélioreraient si le
pays levait I’interdiction légale de 2008 sur la consommation de
kava’l, et s’il atténuait sa rhétorique sur le développement écono-
mique en favorisant des visions politiques plus sensibles aux ques-
tions culturelles et climatiques. Autrement, la Chine et I'Indonésie
attendent dans les coulisses avec des modeles de développement
qui ne peuvent que sonner le glas des modes de vie du Pacifique.

Pour aller plus loin

Ginzburg, Oren (2006), There you go!, Londres : Survival International,
www.survivalinternational.org

Huffman, Kirk (2005), Traditional Money Banks in Vanuaru: Project Survey
Report, Port-Vila : Conseil national culturel du Vanuatu et UNESCO.

Huffman, Kirk (2010), « Review and Reflections on Tim Anderson and
Gary Lee (eds.), In Defence of Melanesian Customary Land », PacifiCur-
rents: The eFournal of the Australian Association for the Advancement of Paci-
fic Studies, vol. 1,n° 2, et vol. 2, n° 1.

Jubilee Australia (2014), Voices of Bougainuville, Sydney.

Regenvanu, Ralph (2010), « The Traditional Economy as Source of Resi-
lience in Vanuatu », dans Tim Anderson et Gary Lee (dir.), In Defence of
Melanesian Customary Land, Sydney : AID/WATCH, p. 30-33.

Robie, David (2014), Don’t Spoil My Beautiful Face: Media, Mayhem and
Human Rights in the Pacific, Auckland : Little Island Press.

Kirk Huffman est anthropologue et ethnologue et vit a Sydney, en Aus-
tralie. Il comptabilise plus d’une vingtaine d’années d’expérience sur le
terrain au Vanuatu, mais aussi dans les iles Salomon, au Maghreb, dans
certaines régions du Sahara, au nord de la Colombie et en Méditerranée
occidentale. Il est conservateur honoraire au Centre culturel duVanuatu,
hébergé au sein du musée national.

51.NDT : Le kava est une plante aux propriétés psychotropes, traditionnellement
consommeée en boisson.



La critique latino-américaine
du développement

Maristella Svampa

Mots clés : consumérisme, sous-développement, matrice coloniale du pouvoir,
extractivisme

Des approches critiques de la notion hégémonique de dévelop-
pement ont vu le jour en Amérique latine depuis les premiéres
discussions sur le rapport du Club de Rome, « Les Limites a la
croissance » (1972). Les critiques sont allées des débats sur le
développement durable jusqu’a la critique contemporaine de I’ex-
pansion des frontiéres de la marchandise. Je souhaiterais mettre
en avant trois moments clés de la pensée latino-américaine : la
critique de la société de consommation (1970-1980) ; la critique
post-développementaliste (1990-2000) ; et les perspectives cri-
tiques sur ’extractivisme (depuis le début des années 2000).

La premiére phase trouve une excellente illustration avec I’éco-
nomiste brésilien Celso Furtado. Prenant ses distances avec les
perspectives classiques de la Commission économique pour
I’Amérique latine et les Caraibes, Furtado a expliqué qu’une des
conclusions indirectes de I’argument des « limites a la croissance »
était que le mode de vie promu par le capitalisme ne serait viable
que pour les pays industrialisés et pour les minorités dominantes
au sein des pays sous-développés. Toute tentative de généralisa-
tion du mode de vie consumériste meénerait a I’effondrement du
systeme. Dans le méme registre, le groupe interdisciplinaire Fun-
dacion Bariloche, installé en Argentine et coordonné par Amilcar
Herrera, a affirmé que le rapport du Club de Rome était sous-
tendu par une logique néo-malthusienne caractéristique des dis-
cours hégémoniques sur le développement. En 1975, ce groupe
proposa un mode¢le alternatif sous le titre ¢Catadstrofe o nueva
soctedad? Modelo mundial latinoamericano (Catastrophe ou nouvelle
soctété 2 Un modele mondial latino-américain). 1l soutenait que la
dégradation de I’environnement et la destruction des ressources
naturelles n’étaient pas dues a I’augmentation de la population,
mais aux taux de consommation élevés des pays riches, actant de
facto une division entre pays « développés » et « sous-développés ».
Le corollaire de cette perspective était que les populations privilé-

giées de la planéte auraient a revoir a la baisse leurs habitudes de
consommation excessive et devraient diminuer leur taux de crois-
sance économique afin de réduire la pression qu’elles exercent
sur les ressources naturelles et I’environnement. Si ces critiques
n’ont pas échappé a la logique dominante du productivisme, qui
fait de la croissance économique illimitée une valeur en soi, elles
ont eu la vertu de remettre en question I’épistémée dominante.

D’autres concepts des années 1980 ont mis ’accent sur une
critique de la consommation. Parmi eux, on pouvait trouver la
notion de « développement a échelle humaine » et la « théorie des
besoins humains », développées par I’économiste chilien Manfred
Max-Neef. Une critique plus acérée de la société post-indus-
trielle, pointant du doigt sa rationalité instrumentale et son
matérialisme froid, fut proposée par Ivan Illich avec sa notion
de « convivialité », qui a eu une grande influence. Ainsi, durant
cette premicre phase, 1’élan de la critique du développement a
engagé une remise en question des mode¢les de consommation et
des schémas culturels dans la direction du bien commun, et en
faveur de sociétés égalitaires fondées sur des modes de vie plus
austeres et des systémes de production plus soutenables.

La deuxiéme phase, associée a la perspective post-développe-
mentaliste, s’est centrée sur le développement pris comme un
discours de pouvoir. Soulignons ici la contribution de Gustavo
Esteva au Development Dictionary, coordonné par Wolfgang Sachs
(2019 [1992]). Esteva a élaboré une critique radicale de I’idée de
développement par la mise en évidence de sa matrice coloniale,
en tant qu’invention d’aprés-guerre (1949) portée par les Etats-
Unis et d’autres puissances occidentales. Dans le méme esprit,
une autre contribution notable fut celle d’Arturo Escobar, autour
de la déconstruction du concept moderne de développement en
tant qu’instrument de domination. Il en a ainsi mis au jour les
principaux mécanismes de fonctionnement : la division entre
développement et sous-développement ; la professionnalisation
des « problemes » de développement et I’émergence d’« experts
du développement » ; ainsi que son institutionnalisation & travers
un réseau d’organisations nationales, régionales et internatio-
nales. Escobar a mis en lumicére les fagons dont le développement
a rendu invisibles divers savoirs et expériences locales. Des le
milieu des années 1990, il a également proposé de passer de la
réflexion sur le « développement alternatif » a une réflexion sur
les « alternatives au développement ».

Une troisieme phase, toujours d’actualité, a commencé au
début des années 2000 avec la critique du néo-extractivisme dans



le contexte du passage au « consensus sur les matieéres premiéres »
(commodiry consensus). Cette phase a encouragé une critique de
la logique productiviste qui sous-tend le développement, ainsi
que de I’expansion des mégaprojets extractivistes (exploitations
miniéres de grande ampleur, extraction de pétrole, nouveau capi-
talisme agraire combinant organismes génétiquement modifiés
et produits agrochimiques, barrages gigantesques, mégaprojets
immobiliers, etc.). Ces nouvelles formes d’extractivisme sont
caractérisées par une occupation intensive des territoires, un
accaparement des terres et une appropriation destructrice de la
nature pour I’exportation. Alors que I’extractivisme renvoie a la
surexploitation et a ’exportation a grande échelle de biens pri-
maires depuis ’Amérique latine vers les économies centrales et
émergentes, la notion de « consensus sur les matiéres premieres »
suggere, par analogie avec le « consensus de Washington »2, qu’il
existe un accord — de plus en plus explicite chaque année — sur la
nature irréversible ou irrépressible du modéle extractiviste actuel.
Cela exclut inévitablement la possibilité de concevoir des alter-
natives aux modéles de développement en place. Au-dela des
prétendus avantages comparatifs, comme celui des prix élevés a
I’international, ces tendances ont entériné le réle de la région lati-
no-américaine comme fournisseuse de matiéres premiéres. Cela
a également intensifié les asymétries entre le centre économique
mondial et ses périphéries, comme en témoigne la tendance a
la reprimarisation® des économies nationales et la répartition
inégale des conflits socio-environnementaux.

Contrairement aux deux premiéres phases, la critique de ’ex-
tractivisme a été marquée par une redéfinition explicite de la
question environnementale, cette fois-ci en lien avec les terri-
toires, la politique et la civilisation. Cette « environnementali-
sation des luttes », comme [’aurait dit Enrique Leff, se pergoit
dans divers mouvements €co-socio-territoriaux dirigés contre
les sociétés transnationales du secteur privé et ’Etat. De tels
mouvements ont ¢largi et radicalisé leurs positions discursives,

52. NDT : Le « consensus de Washington » désigne un accord tacite qui fixe des
conditions pour les aides financiéres accordées aux pays en voie de dévelop-
pement, en fonction des pratiques du Fonds monétaire international et de la
Banque mondiale. Le « consensus sur les matiéres premieres » fait quant a lui
référence a un nouvel ordre politique et économique encourageant ’exportation
a grande échelle des matiéres premieres.

53.NDT : Tendance par laquelle les pays particulierement riches en matiéres

premiéres voient la part du secteur primaire croitre au sein de leur économie,
au détriment du secteur industriel et de celui des services.

en incorporant d’autres problématiques, telles que la critique
des modeles de développement monoculturels. La politique de
ces mouvements révele une crise de la vision instrumentale et
anthropocentrique de la nature, qui repose sur une ontologie
dualiste et hiérarchique.

Au sein de ce paysage épistémo-politique, nous assistons
a la consolidation d’une rationalité environnementale nou-
velle et radicale et d’une vision post-développementaliste. Des
concepts-horizons tels que buen vivir, bienes comunes ou biens
communs, ’éthique du soin (care), la souveraineté alimentaire,
I’autonomie, les droits de la nature et les ontologies relationnelles
sont des éléments clés de ce récent tournant dialectique de la
pensée critique latino-américaine, qui synthétise les contribu-
tions des périodes précédentes, intégre la critique des modeéles
de consommation et des schémas culturels dominants, et refonde
la perspective du post-développement.

Pour aller plus loin

Groupe de travail permanent sur les alternatives au développement, www.
rosalux.org.ec/grupo

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : I’écologie au-dela
de I’Occident, Paris : Seuil.

Esteva, Gustavo (2019 [1992]), « Development », dans Wolfgang Sachs
(dir.), The Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power,
Londres : Zed Books.

Gudynas, Eduardo (2015), Extractivismos: ecologia, economia y politica de un
modo de entender el desarrollo y la naturaleza, Cochabamba : CEDIB/CLAES.

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil.

Meadows, Donella, Dennis Meadows et Jergen Randers (2022 [1972, 2004,
2017)), Les Limutes a la croissance (dans un monde fini), édition spéciale
50 ans, Paris : Rue de I’échiquier.

Svampa, Maristella (2016), Debates latinoamericanos: indianismo, desarrollo,
dependencia y populismo, Buenos Aires : Edhasa.

Maristella Svampa est une sociologue, écrivaine et chercheuse argentine
qui exerce au sein du Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas
y Técnicas (CONICET — Conseil national de la recherche scientifique et
technique). Elle est professeure a 'université nationale de La Plata en
Argentine et autrice de plusieurs ouvrages sur la sociologie politique et
les mouvements sociaux, ainsi que de plusieurs livres de fiction. Elle est
membre du groupe de travail permanent sur les alternatives au dévelop-
pement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.



2. UNIVERSALISER
LA TERRE : SOLUTIONS
REFORMISTES



Agriculture
climato-intelligente

Teresa Anderson

Mots clés : agriculture, changement climatique, agriculture climato-intelligente,
agrobusiness, greenwashing, adaptation, atténuation

« Agriculture climato-intelligente » est un terme a la mode pour
décrire une agriculture censée atténuer le changement climatique
ou s’y adapter. Cependant, ’absence d’une définition claire ou
de critéres d’identification spécifiques a permis a I’agro-industrie
d’adopter ce terme avec enthousiasme pour redéfinir ses activités
comme bonnes pour le climat. De nombreuses organisations au
sein du mouvement pour ’alimentation se méfient du concept
d’agriculture climato-intelligente, voire s’y opposent. Elles s’in-
quiétent de plus en plus du fait que le terme soit si vague qu’il
est utilisé pour faire passer pour vertes des pratiques qui sont,
en fait, dommageables pour le climat et ’agriculture. Beaucoup
craignent que la promotion de I’agriculture climato-intelligente
ne fasse plus de mal que de bien et, en réalité, ne compromette
la transition vers la soutenabilité et la justice, dont nos systémes
alimentaires ont besoin de toute urgence.

Le terme « agriculture climato-intelligente » (ou « agriculture
intelligente face au climat ») a été initialement formulé par I’Or-
ganisation des nations unies pour ’alimentation et I’agriculture
(FAO), dans le but de promouvoir des approches agricoles sus-
ceptibles d’atténuer le changement climatique et de s’y adapter,
tout en augmentant les rendements.

Le probléeme est qu’il n’existe aucune définition précise de ce
qui peut — ou ne peut pas — étre qualifié de « climato-intelli-
gent ». En raison de la conceptualisation vague du terme par
la FAO, les entreprises adoptent librement cette expression pour
décrire des pratiques qui, selon elles, favorisent I’innovation et
réduisent I’'impact environnemental. Cependant, il n’existe pas
de critéres ou de justifications suffisamment solides pour utiliser
ce terme. Les pratiques d’agriculture climato-intelligente ne sont
pas tenues de suivre des principes agroécologiques ou d’autres
principes similaires. Il n’existe pas non plus de garanties sociales
pour empécher que les activités dites « climato-intelligentes »
ne favorisent ’accaparement des terres, ne portent atteinte aux



moyens de subsistance des agriculteurs et agricultrices, ou ne les
poussent a s’endetter.

Ainsi, si certaines personnes peuvent supposer que I’agriculture
climato-intelligente signifie que de telles activités sont bénéfiques
pour le climat, rien ne garantit que ce soit le cas. Malheureuse-
ment, le terme est désormais si largement utilisé qu’il est proba-
blement trop tard pour élaborer des définitions ou des critéres
judicieux. Pour que I’agriculture puisse véritablement relever les
multiples défis liés au changement climatique, un changement
systémique profond est nécessaire.

Alors que les effets du changement climatique se font sentir
dans le monde entier, I’agriculture, la sécurité et la souveraineté
alimentaires, et les communautés agricoles sont particuliere-
ment menacées par ses impacts. Les régimes pluviométriques
erratiques, les sécheresses, les inondations et les températures
extrémes affectent de plus en plus la capacité des agriculteurs a
produire des aliments.

Dans le méme temps, I’agriculture — en particulier le mode¢le
de « révolution verte » de I’agriculture industrielle — est une cause
majeure du changement climatique. Une part importante des
émissions mondiales de gaz a effet de serre est générée par 1’éle-
vage industriel, ainsi que par I’utilisation généralisée d’engrais
azotés de synthése (Gilbert, 2012).

En outre, tout en contribuant au changement climatique, la
«révolution verte » de ’agriculture rend les systémes alimentaires
particulierement vulnérables a ses effets. Les semences vendues
par les entreprises agroalimentaires ont été largement sélection-
nées pour nécessiter de grandes quantités d’eau et d’engrais azo-
tés de synthese. Or, ces engrais provoquent la décomposition et
la disparition de la matiére organique du sol qui retient ’eau, ce
qui entraine I’asséchement rapide du sol en cas de faibles préci-
pitations ou de sécheresse, et donc de mauvais rendements ou
la perte de récoltes. LLa capacité réduite du sol a absorber I’eau
expose également davantage les cultures aux dommages causés
par les fortes pluies ou les inondations.

Il est donc évident qu’il est urgent d’agir, tant pour réduire la
contribution de I’agriculture au changement climatique que pour
aider les systémes alimentaires a faire face et a s’adapter aux inci-
dences actuelles et futures. Heureusement, ’'une des solutions
les plus efficaces pour réduire la contribution de I’agriculture au
changement climatique est également ’'une des stratégies d’adap-
tation les plus efficaces dont nous disposons. En remplagant les
engrais de synthése par des techniques naturelles, I’agroécologie

réduit les émissions et améliore la capacité des sols a absorber
et a retenir ’eau en période de sécheresse et d’inondation. Il est
également essentiel d’améliorer ’accés des agriculteurs a diverses
variétés de semences, adaptées aux conditions locales, pour qu’ils
puissent faire face a toute une série de phénoménes météorolo-
giques imprévisibles. Et en consolidant les économies locales, il
est possible de réduire les distances parcourues par les aliments,
tout en renforcant la souveraineté alimentaire et le controle des
agriculteurs sur leurs systémes alimentaires.

Les entreprises agro-industrielles cherchent a retarder ces
transformations nécessaires de nos systémes alimentaires. Au
lieu de reconnaitre le besoin de changer les pratiques agricoles,
nombre de ces entreprises utilisent simplement le terme « agri-
culture climato-intelligente » pour donner un nouveau nom a
leurs pratiques néfastes, afin de pouvoir continuer a faire ce
qu’elles faisaient jusqu’a présent — sans rien changer.

Des entreprises telles que Monsanto, McDonald’s, Syngenta,
Walmart et Yara (le plus grand fabricant d’engrais au monde)
affirment toutes étre a ’avant-garde des pratiques de ’agricul-
ture climato-intelligente. Elles soutiennent que les plus grands
bénéfices pour le climat viendront des mesures prises par les plus
grands acteurs, et que les entreprises polluantes doivent faire
partie de la solution.

Monsanto assure que ses semences Roundup-Ready — des
semences génétiquement modifiées tolérantes aux herbicides —
permettent de réduire les émissions de CO, issu du sol, dans la
mesure ou I’application d’herbicides remplace le labourage pour
lutter contre les mauvaises herbes. Cette entreprise espére déve-
lopper des systémes qui surveilleraient les émissions de gaz a effet
de serre et prodigueraient des conseils en fonction des condi-
tions météorologiques. Yara développe des produits fertilisants
et des techniques d’application qui, selon ce fabricant, auront
un impact réduit en matiere d’émissions. McDonald’s prétend
étre un leader dans le développement du « beeuf durable ». De
nombreux partisans de I’agriculture industrielle affirment que
I’« intensification durable » peut constituer une stratégie pour
une agriculture climato-intelligente, car elle permet d’augmen-
ter les rendements tout en réduisant les émissions par unité de
production. Certains projets d’agriculture climato-intelligente
ont également été liés a un financement controversé, par le biais
de la compensation des émissions de carbone.

En se qualifiant de « climato-intelligentes », les entreprises
esperent éviter les contrdles et les réglementations afin de



poursuivre leurs activités et développer leurs affaires, méme si elles
continuent probablement a augmenter leurs émissions globales de
gaz a effet de serre. Mais en continuant a faire comme si de rien
n’était, elles sapent également la souveraineté alimentaire locale
et entrainent une foule d’autres problémes socio-économiques et
environnementausx, liés a leurs pratiques agro-industrielles.

Pour compliquer le débat, de nombreux groupes qui encou-
ragent des pratiques agroécologiques a petite échelle réellement
bénéfiques pour le climat qualifient également leurs activités de
« climato-intelligentes ». La confusion survient lorsque différents
acteurs utilisent le méme terme pour décrire des approches trés
différentes. I’expression « agriculture climato-intelligente » conti-
nue d’étre utilisée par certains gouvernements et certaines ONG
et entreprises, mais avec des significations et des programmes
trés différents. Plusieurs gouvernements, entreprises et ONG ont
rejoint la Global Alliance for Climate-Smart Agriculture (GACSA).
Entre-temps, des centaines d’organisations de la société civile ont
exprimé leur opposition a I’agriculture climato-intelligente, a la
GACSA et a toute adoption formelle du terme dans les négociations
des Nations unies sur le climat.

Pour aller plus loin

ActionAid (2014), « Climate Resilient Sustainable Agriculture: Experiences
from ActionAid and its Partners », www.actionaid.org

Climate Smart Agriculture Concerns (2014), « Corporate-Smart
Greenwash: Why We Reject the Global Alliance on Climate-Smart Agri-
culture » www.climatesmartagconcerns.info

FAO — Organisation des nations unies pour ’alimentation et 1’agriculture,
« Agriculture intelligente face au climat », www.fao.org

Gilbert, Natasha (2012). « One Third of Our Greenhouse Gas Emissions
Come from Agriculture », Nature, 31 octobre, www.nature.com

Yara (2015), Climate Smart Agriculture: Making Agriculture Part of the Food
and Climate Solution, www.yara.com

Teresa Anderson est responsable de la politique et de la communication
sur le changement climatique et la résilience chez Action Aid Internatio-
nal. Elle vit a Londres. Elle est ’autrice de plusieurs rapports et articles,
dont « Clever Name, Losing Game? How Climate Smart Agriculture
is Sowing Confusion in the Food Movement » (2014) et « Hotter Pla-
net, Humanitarian Crisis: El Nifio, the “New Normal” and the Need for
Climate Justice » (2016).

Aide au developpement

Jeremy Gould

Mots clés : Aidland, impérialisme, colonialisme, oncisation, privatisation

L’aide au développement — aussi appelée « assistance au déve-
loppement » ou « coopération pour le développement » — est un
ensemble diversifié de pratiques gouvernementales et discur-
sives, apparues en premier lieu dans le bouillonnement géo-
politique qui a suivi la Seconde Guerre mondiale et, de facon
concomitante, lors du démanteélement des empires coloniaux
mondiaux de I’Europe. Replacée dans son contexte historique,
I’aide au développement refléte les efforts stratégiques concer-
tés des puissances industrielles occidentales pour maintenir
les priviléges économiques et politiques de I’empire dans un
ordre mondial postcolonial radicalement transformé. D’un autre
cOté, la rhétorique justifiant I’aide au développement la présente
comme un effort pour aider les populations involontairement
laissées pour compte dans la marche inévitable de ’humanité
vers la modernité. I’amalgame entre I’intérét et la volonté affi-
chée de faire le bien est un paradoxe structurel qui résonne dans
tous les aspects de I’aide au développement.

Différentes motivations étaient a I’ceuvre dans la gestation
de P’aide au développement. D’une part, la décolonisation a
offert aux Etats-Unis une occasion unique de tirer parti d’une
Europe largement affaiblie par la guerre et les conflits internes.
Conformément a leurs aspirations a une domination mon-
diale, les Etats-Unis ont déployé I’aide au développement pour
défendre leurs intéréts dans les pays nouvellement libérés d’Asie
et d’Afrique. Dans le méme temps, les métropoles impériales
européennes étaient soucieuses de continuer a garantir leurs
intéréts dans leurs anciennes colonies. I’aide constituait ainsi
un moyen « technique » pour maintenir leur domination écono-
mique (et idéologique). Un troisiéme facteur a été la maniére
dont le programme émergeant du multilatéralisme a permis a
I’Organisation des nations unies de se consolider en tant qu’ins-
trument d’autorité et de coopération intergouvernementale,
dans un contexte de concurrence accrue entre les camps capi-
talistes et socialistes aprées la guerre. Il convient de noter que si
I’Union soviétique et ses alliés ont fourni une aide économique



substantielle 4 de nombreuses ex-colonies, ces investissements
n’ont jamais été comptabilisés en tant qu’aide publique au déve-
loppement (APD). En ce sens, ’APD était une entreprise exclusi-
vement capitaliste.

Au milieu de ce méli-mélo de contestation idéologique, de
concurrence commerciale et de stratégie géopolitique, le dis-
cours de ’aide au développement s’est paré d’un vernis tech-
nique raffiné, qui se caractérise par deux prémisses implicites.
La premicere est la vertu catégorique du capitalisme, de ’effica-
cité économique, de la productivité et de ’augmentation de la
consommation comme objectif historique inéluctable pour tous
les peuples. La seconde prémisse est ’impératif moral imma-
nent, pour les populations « avancées », de venir en aide a celles
qui ne sont pas encore « développées ». Le fait que les popula-
tions « sous-développées » des ex-colonies soient a I’origine de
technologies sophistiquées adaptées a leur contexte et qu’elles
gérent des environnements complexes et fragiles a été ignoré,
tout comme leur statut de sujets politiques de puissances souve-
raines indépendantes. Ces silences et ces hypothéses implicites
soulignent I’un des paradoxes constitutifs de ’aide au dévelop-
pement : le déploiement stratégique de ’aide destiné a défendre
les intéréts de I’Occident est systématiquement occulté par un
langage « technique », qui semble a la fois décontextualisé sur
le plan ontologique, moralement inattaquable et politiquement
neutre.

De nombreux universitaires ont noté la nature contradictoire
des pratiques de connaissance au sein de ’appareil d’aide au
développement. Malgré I’échec bien documenté de I’aide au
développement quant a la réalisation de ses objectifs princi-
paux, et malgré les preuves substantielles des effets « pervers »
de ’aide, le discours autoréférentiel qui circule dans « Aidland »
(Apthorpe, 2011) dégage une foi inébranlable en son potentiel
d’amélioration et de succeés final. En effet, David Mosse (2004)
a fait valoir que I’objectif de présenter un projet comme réussi
peut prendre le pas sur ’obtention de résultats substantiels en
matiére de développement.

La fin de la guerre froide a entrainé un changement important
dans I’organisation de I’aide au développement. Des années 1950
aux années 1990, I’aide était en grande majorité une entreprise
publique et intergouvernementale ; ces deux dernicres décennies
ont été marquées par une privatisation importante. Elle se refléte
principalement dans le role croissant de riches agences privées
d’aide internationale (Oxfam, ActionAid, Care International,

Save the Children, World Vision, etc.). Ces agences puissantes,
dont le capital de base est principalement constitué de dons
privés, ont joué un réle important dans la formulation et la mise
en ceuvre des politiques, en tant que sous-traitants des agences
publiques d’aide au développement. Elles travaillent en général
avec ou via des organisations privées plus faibles dans les pays
« bénéficiaires », contribuant ainsi de maniére spectaculaire a
la « ONGisation » des mouvements sociaux locaux. LL.a ONGisa-
tion désigne le processus par lequel un organisme ou un mou-
vement local perd son autonomie politique et intellectuelle en
devenant un prestataire pour ’organisme international. Le role
influent d’agences privées (telles que les fondations Carnegie,
Ford, Bill-et-Melinda-Gates et Rockefeller) dans la production
de connaissances relatives au Sud global et dans la définition de
programmes de développement mondiaux est une autre facette
de la privatisation rampante de I’aide au développement.

L’idée du développement, en tant que progrés humain naturel
et inévitable, reste séduisante. Le récit de I’ascension de ’huma-
nité de ’austérité a I’abondance, et du travail manuel éreintant
a une ere de loisirs et de créativité rendue possible par I’inno-
vation technologique est au cceur de ’attrait de la modernité.
La rhétorique du monde de I’aide s’appuie sur cet imaginaire
de P’inévitabilité historique et y ajoute I’impératif moral uni-
versel du secours. Les quantités d’argent allouées a ’aide au
développement fluctuent d’année en année mais ne montrent
aucun signe de disparition. En 2015, les volumes totaux d’aide
au développement publique et privée s’élevaient a 315 milliards
de dollars.

Cela dit, ’emprise hégémonique de ’aide au développement
occidentale s’effiloche. ’émergence de la Chine en tant qu’ac-
teur géopolitique clé et son entrée spectaculaire sur le marché
de I’aide au développement, notamment en Afrique, ont irré-
médiablement remis en cause les prétentions de 1’Occident a
la domination postcoloniale. Plus important encore, d’innom-
brables acteurs dans les pays dits bénéficiaires — qu’il s’agisse
de politiciens, de fonctionnaires, de dirigeants communautaires,
de militants, de journalistes, d’artistes ou d’universitaires — ont
aujourd’hui développé des stratégies sophistiquées pour s’ap-
proprier des facettes de ’appareil d’aide et ses ressources, en
les adaptant a leurs propres programmes sociaux, économiques
et politiques. Dans certains cas, ces stratégies locales ne font
que transposer les pratiques corrompues du monde de ’aide
au service d’autres fins. Pourtant, il est également évident que



des mouvements militant pour la justice, souvent menés par
des peuples autochtones, émergent a travers le Sud global pour
défier les silences et les hypothéses tacites qui « naturalisent » le
travail de « développement ».

Pour aller plus loin

Apthorpe, Raymond (2011), « With Alice in Aidland: A Seriously Satirical
Allegory », dans David Mosse (dir.), Adventures in Aidland: The Anthro-
pology of Professionals in Internarional Development, New York et Oxford :
Berghahn Books.

Escobar, Arturo (2011), « Introduction to the Second Edition », dans
Encountering Development: The Making and Unmaking of the Third World,
Princeton : Princeton University Press.

Gould, Jeremy (2005), « Timing, Scale and Style: Capacity as Govern-
mentality in Tanzania », dans David Mosse et David Lewis (dir.), The
Aid Effect: Giving and Governing in International Development, Londres et
Ann Arbor : Pluto Press.

Mosse, David (2004), Cultivating Development: An Ethnography of Aid Policy
and Practice, Londres : Pluto Press.

Jeremy Gould est anthropologue de formation et a enseigné les études de
développement aux universités d’Helsinki et de Jyviskyld, en Finlande.
Il a été employé comme expert consultant par plusieurs agences de déve-
loppement internationales et a mené des recherches ethnographiques sur
I’aide au développement dans des pays africains, dont la Tanzanie et la
Zambie. Ses recherches portent actuellement sur I’interaction entre le
droit et la politique dans la Zambie postcoloniale.

BRICS

Ana Garcia et Patrick Bond

Mots clés : Brics, sous-impérialisme, banques de développement, réforme
multilatérale

Initialement, les Etats BRICS — Brésil, Russie, Inde, Chine et
Afrique du Sud — n’étaient pas considérés comme un bloc géo-
politique potentiel lorsque Jim O’Neill, de la société Goldman
Sachs Asset Management, a congu ’acronyme en 2001 pour
désigner le prochain groupe d’économies a forte croissance. La
crise financiére mondiale de 2008-2009 a conduit a la conso-
lidation du G20, qui inclut tous les pays BRICS. Le but était de
générer une réponse mondiale a I’instabilité financiére, a partir
des principes keynésiens éphémeéres de financement des déficits
publics, de politique monétaire souple et de coordination des
préts pour le sauvetage des banques. En 2009, le premier Som-
met des BRICS, qui s’est tenu a Ekaterinbourg en Russie, a fait
naitre I’espoir d’une future remise en cause de la prédominance
des pays occidentaux dans les institutions multilatérales (Bond
et Garcia, 2015). A la demande de Pékin, ’Afrique du Sud a été
ajoutée en 2010 pour assurer 1’équilibre continental.

Depuis lors, une contradiction est apparue entre le potentiel
économique des BRICS et leur role politique dans le renforce-
ment du multilatéralisme occidentalo-centré. Par exemple, la
crise mondiale a offert a quatre Etats BRICS ’occasion de faire
pression pour obtenir un plus grand pouvoir de vote au sein du
Fonds monétaire international (FMI), lors de la « réforme des
quotes-parts » qui a eu lieu de 2010 a 2015, et pour laquelle
les BRICS ont contribué a hauteur de 75 milliards de dollars de
fonds de recapitalisation. Le vote de la Chine est passé de 3,8 %
a 6,1 % du total, mais cela s’est fait au prix d’une baisse des
contributions de pays plus pauvres, comme le Nigeria (dont la
part de vote a chuté de 41 %), le Venezuela (de 41 %) et méme
PAfrique du Sud (de 21 %).

Les prix élevés des matieres premicres et les bas salaires ont
alimenté la croissance accélérée des BRICS, avant le pic des prix
en 2011 et les krachs qui ont suivi en 2015. Les sociétés instal-
lées dans les BRICS deviennent aussi d’importants investisseurs
internationaux. LLa modernisation économique offre aux BRICS



une voie capitaliste de développement, fondée sur I’exploitation
de la main-d’ceuvre et de la nature. La croissance économique
des BRICS a été marquée par une inégalité extréme, bien que
leurs dirigeants aient réclamé une plus grande égalité dans le
systéme international.

L’accord des BRICs sur la création d’une Nouvelle Banque de
développement (New Development Bank) a été signé lors du
Sommet de Fortaleza en 2014, 1a méme année ou Pékin a créé la
Banque asiatique d’investissement pour les infrastructures. Ces
deux banques se concentrent sur les projets d’infrastructures et
d’énergie et servent finalement les intéréts des industries extrac-
tives et agroalimentaires (Garcia, 2017). De nouveaux corridors
logistiques au sein et a proximité des Etats BRICS relient les terri-
toires et les ressources naturelles aux marchés étrangers — comme
I’initiative chinoise Belt and Road, qui a généré un conflit majeur
avec I'Inde au sujet du passage par le Cachemire contrdlé par
le Pakistan, ou comme le corridor de Nacala au Mozambique.

L’opérationnalisation rapide de ces nouvelles banques est en
partie due a I’absence initiale de normes socio-environnemen-
tales exigeant des évaluations des répercussions ou des négo-
ciations avec les communautés — bien que la premiere série de
crédits fat destinée a des projets d’énergie renouvelable. Le prin-
cipe de non-ingérence dans les affaires intérieures distingue la
Nouvelle Banque de développement des institutions financiéres
multilatérales traditionnelles, telles que la Banque mondiale.
Mais la Nouvelle Banque de développement a entamé une col-
laboration opérationnelle de grande envergure avec la Banque
mondiale, a partir de 2016, ce qui a impliqué une participa-
tion conjointe a la préparation du projet, un cofinancement et
I’échange de personnel.

De méme, le Contingent Reserve Arrangement, qui dispose
d’un montant initial de 100 milliards de dollars, peut étre activé
en cas de crise de la balance des paiements d’un pays BRICS,
mais uniquement en complémentarité avec le FMI. Un pays
emprunteur doit en effet suivre un programme d’ajustement
structurel du FMI, sinon il ne pourra emprunter que 30 % de
son quota. Dans le cas de I’Afrique du Sud, qui sera le premier
pays a emprunter pour assurer le recouvrement d’une dette de
150 milliards de dollars, cette quote-part n’est que de 10 mil-
liards de dollars. Ainsi, la Nouvelle Banque de développement
et le Contingent Reserve Arrangement fonctionnent de maniére
complémentaire avec les institutions de Bretton Woods.

De méme, au sein de la Convention-cadre des Nations unies
sur les changements climatiques, quatre des pays BRICS — le
Brésil, PAfrique du Sud, ’Inde et la Chine — ont joué un réle
central aux cotés du président états-unien Barack Obama, pour
mettre fin a la disposition du protocole de Kyoto prévoyant des
réductions d’émissions contraignantes. Cette alliance a débuté
lors du Sommet des Nations unies de 2009 a Copenhague et
s’est poursuivie en 2011 a Durban. Elle a abouti, en 2015, a la
signature d’un accord non contraignant sur le climat, a Paris,
accord qui présente de nombreuses failles funestes, dont I’in-
terdiction de faire porter des responsabilités en matiére de dette
climatique. Cet accord profite principalement aux pollueurs his-
toriques ainsi qu’aux pays BRICS, dont les économies sont toutes
a forte intensité de carbone.

Les BRICS ont certainement le potentiel de contester ’hégé-
monie occidentale. Le meilleur exemple est peut-étre la lutte
concernant les droits de propriété intellectuelle sur les médica-
ments au sein de I’oMc, au cours de laquelle le Brésil et I’'Inde
ont affronté les gouvernements occidentaux et les entreprises
pharmaceutiques dans les années 1990. En 2001, les militantes
et militants séropositifs ont célébré les médicaments génériques
contre le sida, qui ont été rendus possibles par une exemption de
propriété intellectuelle de I’oMc, et rien qu’en Afrique du Sud,
cela a permis d’énormes gains d’espérance de vie (de 52 ans en
2004 a 64 ans aujourd’hui).

En outre, de véritables tensions géopolitiques entre I’Occident
et au moins deux Etats BRICS — la Russie et la Chine — conti-
nueront de se manifester a travers des incidents tels que ’asile
accordé a Edward Snowden par Moscou en 2013, ’invasion
russe de la Crimée en 2014, les alliances chaotiques de la guerre
en Syrie, le déploiement de missiles polonais, I’expansion éco-
nomique chinoise et les conflits en mer de Chine méridionale.

Ces tensions restent cependant des exceptions, et la contri-
bution globale des BRICS au multilatéralisme demeure accom-
modante pour I’hégémonie occidentale. En tant que projet des
élites nationales et de leurs sociétés multinationales, les BRICS
n’ont pas formulé d’alternative idéologique a la mondialisation
néolibérale, dont la Chine est actuellement la principale promo-
trice dans le monde. Ces pays travaillent plutdt au sein de ’ordre
capitaliste et occupent une place de plus en plus importante
dans la reproduction élargie du capital mondial.

Pour expliquer ce phénoméne, le théoricien brésilien de la
dépendance Ruy Mauro Marini (1965) a développé le concept



de « sous-impérialisme » dans les années 1960, afin d’identifier
les pays jouant un réle clé dans I’expansion de I’'impérialisme.
Aujourd’hui, ce role de « shérif adjoint » renforce la tendance
impérialiste actuelle a la marchandisation de toute chose, ainsi
que les politiques économiques néolibérales, ’extractivisme
minier et pétrolier, et le controle répressif des populations dis-
sidentes. En réponse a cela, les forces d’opposition, tant au sein
des BRICS que dans leurs zones d’influence, se mobilisent soli-
dairement pour exiger un changement réel, aux niveaux local et
mondial, dans le cadre d’un processus encore naissant de « BRICS
par le bas » (Bond et Garcia, 2015).

Pour aller plus loin

Bond, Patrick et Ana Garcia (dir.) (2015), Brics: An Anti-Capitalist Critique,
Londres : Pluto Press.

Garcia, Ana (2017), « BRICS Investment Agreements in Africa: More of the
Same? », Studies in Political Economy, vol. 98, n° 1, p. 24-47.

Marini, Ruy Mauro (1965), « Brazilian “Interdependence” and Imperialist
Integration », Monthly Review, vol. 17,n° 7, p. 10-29.

Ana Garecia est professeure de relations internationales a ’université fedé-
rale rurale de Rio de Janeiro et membre de I’Instituto Politicas Alterna-
tivas para o Cone Sul (PACs — Institut de politiques alternatives pour le
Cone sud). Elle a obtenu son doctorat a ’université pontificale catholique
de Rio de Janeiro.

Patrick Bond a été nommé distinguished professor en économie politique a
Puniversité du Witwatersrand a Johannesburg. Ses ouvrages portent sur
les environnements urbains, le changement climatique, la crise financiére
mondiale et ’économie politique africaine, plus particulierement zim-
babwéenne et sud-africaine.

Commerce de services
ecosystémiques

Larry Lohmann

Mots clés : services écosystémiques, environnement, changement climatique,
biodiversité, néolibéralisme, marchés carbone, accord de Paris

Les réponses officielles a la crise environnementale s’articulent
de plus en plus autour du commerce d’unités de bénéfice envi-
ronnemental. Le protocole de Kyoto de 1997, le systéme com-
munautaire d’échange de quotas d’émission de 2005 et ’accord
de Paris de 2015 prétendent lutter contre le changement cli-
matique par le commerce de droits de pollution. Des systémes
similaires autorisent I’échange de crédits de biodiversité, que
les industriels ou les constructeurs peuvent par exemple acheter
pour « compenser » la destruction dont ils sont responsables.

Aucune de ces « initiatives écologistes de marché » n’a le
potentiel de résoudre la crise climatique, la crise de la biodi-
versité ou toute autre crise écologique. Ce n’est pas leur fonc-
tion. Elles sont mieux comprises en tant que composantes de
la lutte capitaliste pour trouver des réponses a I’effondrement
des compromis auxquels le capitalisme a été contraint au cours
du 20¢ siecle.

L’un de ces compromis impliquait ’Etat-providence, la ges-
tion de la demande et un accord sur des salaires et une consom-
mation ¢levés pour une aristocratie ouvriere masculine blanche
au Nord, cela couplé a une « sous-consommation » dans le Sud
global et a des approvisionnements en pétrole bon marché. Ce
compromis a fait long feu a partir des années 1970 : les pro-
ducteurs de pétrole ont refusé de maintenir les prix bas ; les
femmes ont refusé de faire du travail reproductif non rémunéré ;
les minorités ont refusé le racisme ; les travailleurs épuisés ont
cherché des moyens de s’en sortir. Pour faire face a la chute des
taux de profit, de nouvelles réserves de main-d’ceuvre bon mar-
ché ont été constituées dans le Sud global en séparant de leur
terre un nombre sans précédent de personnes, mais aussi dans
le Nord, en séparant les travailleurs et travailleuses de ’Etat-pro-
vidence, des syndicats et des contrats de travail existants. Pour
donner du travail aux nouveaux ouvriers, de nouvelles offensives
de grande envergure ont été lancées pour extraire des matiéres



premiéres a partir des communs et des territoires autochtones
du monde entier. En plus de ce regain d’extractivisme, la ques-
tion de savoir comment les travailleurs mal payés étaient censés
pouvoir acheter toutes les nouvelles marchandises proposées a
regu une réponse « néokeynésienne » : une vaste expansion du
crédit privé, soit, en réalité, une colonisation des futurs salaires
des pauvres. La finance a également contribué a combler le
manque a gagner en favorisant les bulles spéculatives, les liqui-
dations d’actifs, la fabrication de produits dérivés, la spéculation
immobiliére, 1’évasion fiscale a échelle industrielle, les vols de
biens publics et autres escroqueries.

Un deuxiéme compromis s’est effondré a la fin du 20¢ siécle :
le développementalisme national, que le capital avait considéré
comme un moyen de freiner les énergies révolutionnaires des
mouvements nationalistes postcoloniaux. Avec sa promesse
d’une division du travail entre I’agriculture et I’industrie au
niveau national, dans un objectif d’indépendance, le dévelop-
pementalisme a inévitablement fait obstacle a des relations de
propriété et de valeur plus mondialisées. Il a également été vic-
time des contradictions inhérentes a sa promotion de substituts
capitalistes aux approches communales. La révolution verte,
I’aide alimentaire et le développement des infrastructures, ainsi
que la « réforme agraire » centrée sur les exploitations indivi-
duelles privatisées, n’ont fait qu’accroitre la dépendance et les
divisions de classes. Heureusement pour le capital, le besoin de
compromis a diminué a mesure que le spectre d’une alternative
socialiste s’est estompé apres les réformes chinoises de 1979 et
Peffondrement de I’Union soviétique une décennie plus tard.
Heureusement aussi, le capital a pu tourner a son avantage la
montée en puissance de ’Organisation des pays exportateurs de
pétrole (OPEP), en déployant la dette pétroliére comme moyen
post-développementaliste de discipliner le Sud global dans un
marché mondial. Le retour a un ordre mondial de type colonial
a été annoncé par une nouvelle vague de traités commerciaux
coercitifs et de couloirs d’infrastructures intercontinentaux, avec
en téte le slogan de 1’Organisation mondiale du commerce :
« made n the world ».

Le troisiéme compromis qui a échoué est la réglementation
environnementale classique, qui avait appelé et contribué a fixer
des limites aux sites d’enfouissement de déchets non controlés,
sur lesquels le capital industriel comptait depuis longtemps. Les
bureaucraties réglementaires avaient prétendu étre capables de
gérer les crises en appliquant des pastiches de principes rela-

tifs aux communs, tels que le droit inconditionnel a la vie pour
diverses espéces, y compris les humains. Mais comme la poli-
tique de ’Etat-providence — marquée par une défense en demi-
teinte du droit humain a subsister —, ce compromis ne pouvait
durer. Dés que la législation environnementale états-unienne
des années 1970 fut promulguée, elle fut attaquée pour étre
une « interdiction de croissance ». Heureusement, idéologues
néolibéraux, think tanks installés a Washington et ONG environ-
nementales étaient présents pour proposer une échappatoire. La
réglementation serait maintenue, mais ses €¢léments concernant
les communs disparaitraient. Les limites de la dégradation ne
seraient pas fixées « de ’extérieur », par des experts ne tenant
pas compte des besoins du capital, mais a travers la collabora-
tion avec les entreprises. LLa science physique serait remplacée
par ’« éconoscience ». Aucun des droits des humains ou des
non-humains ne serait inconditionnel.

La clé était de construire « une nouvelle nature », consistant
en des services écosystémiques standardisés, qui pourraient étre
I’objet d’échanges commerciaux dans le monde entier. Pour évi-
ter les dépenses liées a la réduction de I’impact environnemental
chez elles, les entreprises pourraient désormais se conformer aux
lois environnementales en achetant, a proximité ou plus loin, des
unités de compensation écologique a faible cott (équivalents
de réduction des émissions de CO,, unités de conservation des
chauves-souris, « résultats d’atténuation transférés au niveau
international », etc.). La nature a été reconfigurée et lissée pour
permettre la production en masse de crédits de dispense régle-
mentaire a bas prix, qui viennent s’ajouter aux ressources et a la
main-d’ceuvre bon marché — ce qui contribue ainsi a maintenir
ouverts les pipelines d’extraction et de pollution que la législa-
tion environnementale conventionnelle avait menacé de fermer.
Le hic, c’est qu’il n’y a d’investissements dans les nouveaux
services écosystémiques que s’il y a une demande suffisante du
coté de I’extraction, de la production a partir de combustibles
fossiles et du développement d’infrastructures. Dans une ultime
réconciliation orwellienne, un environnement « sain » en était
venu a dépendre de la dégradation environnementale.

C’est ainsi que des centrales électriques en Europe pourraient,
dirons-nous, « compenser » leurs émissions de gaz a effet de serre
en colonisant la capacité photosynthétique de parcelles de terre
en Amérique latine, en Afrique ou en Asie. Les entreprises pour-
raient également tirer profit d’un avenir hypothétique en ache-
tant des unités de « dégradation évitée » : tant qu’elles pourront



prétendre étre en train d’empécher ce qu’elles décrétent étre, par
ailleurs, une dégradation « inévitable » autre part, les entreprises
privées seront autorisées légalement a poursuivre leurs affaires
chez elles comme si de rien n’était. Cette logique s’apparente
a une machine a régénérer les mythologies coloniales auto-ré-
alisatrices. La rhétorique oppose des habitants du tiers-monde
sans imagination, voués a la dégradation de leur environnement
par un développement industriel irresponsable ou par la culture
sur brilis, a des investisseurs éclairés du Nord, seuls capables
d’agir de manieére indépendante pour assurer 1’avenir de la
nature. Comme I’Etat-providence et le développementalisme,
la réglementation environnementale classique avait cédé la place
a des relations de valeurs plus mondialisées et a de nouveaux
colonialismes de I’espace et du temps.

Parce que le but du commerce de services écosystémiques est
de réduire la réglementation pour faciliter ’accumulation du
capital, la pression a la baisse sur les prix des services €cosys-
témiques est aussi grande que celle des marchés des maticres
premiceres. Aucun pays du Sud ne fait fortune grace au com-
merce de services écosystémiques, pas plus qu’il ne le fera par le
néo-extractivisme. Les mouvements populaires doivent s’oppo-
ser a ces deux stratégies dans le cadre de leurs luttes contre les
programmes d’austérité, les réductions de salaire, les nouvelles
enclosures des communs, la financiarisation, les accords de libre-
échange et autres aspects du néolibéralisme.

Pour aller plus loin

Araghi, Farshad (2009), « The Invisible Hand and the Visible Foot: Pea-
sants, Dispossession and Globalization », dans A. Haroon Akram-Lodhi
et Cristobal Kay (dir.), Peasants and Globalization: Political Economy, Rural
Transformation and the Agrarian Question, New York : Routledge.

Felli, Romain (2014), « On Climate Rent », Historical Materialism, vol. 22,
n® 3-4, p. 251-280.

PenaValderrama, Sara (2016), « Entangling Molecules: An Ethnography of
a Carbon Offset Project in Madagascar’s Eastern Rainforest », thése de
doctorat, université de Durham (Royaume-Uni).

Larry Lohmann travaille pour The Corner House, une ONG britannique. Il
avécu en Thailande et en Equateur et fait partie du conseil consultatif du
World Rainforest Movement. Il a écrit de nombreux articles universitaires
et il est notamment ’auteur, avec Nicholas Hildyard, de Energy, Work and
Finance (The Corner House, 2014).

Développement durable

Erik Gbmez-Baggethun

Mots clés : écodéveloppement, rapport Brundtland, libre-échange, croissance
verte

Le développement durable a été défini dans le rapport « Notre
avenir a tous » — largement connu sous le nom de « rapport
Brundtland » — comme « un développement qui répond aux
besoins du présent sans compromettre la capacité des généra-
tions futures de répondre aux leurs » (Commission mondiale des
Nations unies sur ’environnement et le développement — CMED,
1987). Depuis lors, ce terme est le principe directeur qui permet
d’harmoniser les politiques d’environnement et de développe-
ment dans le monde entier, et il a récemment pris un nouvel élan
avec le lancement des Objectifs de développement durable>.

En dépit de sa popularité dans les milieux politiques, le déve-
loppement durable a été critiqué par les écologistes, qui ’ont
qualifié de « greenwashing » des politiques conventionnelles de
croissance et de développement. On lui a également reproché
d’avoir rétabli le consensus international sur la croissance dans
les années 1980, apres que le rapport du Club de Rome intitulé
« Les Limites a la croissance » (1972) eut convaincu de nombreux
dirigeants politiques dans le monde (dont le quatriéme président
de la Commission européenne, Sicco Mansholt) qu’une crois-
sance perpétuelle sur une planéte finie n’était pas réalisable.

A P’aube de la politique internationale en matiére de dura-
bilité, les sociétés consuméristes des pays industrialisés riches
étaient considérées comme la principale menace pour I’envi-
ronnement mondial. Compte tenu des limites a la croissance, la
redistribution des richesses était ’option privilégiée pour har-
moniser la protection de ’environnement et la justice sociale.
Le terme « écodéveloppement » et la Conférence des Nations
unies sur ’environnement humain de 1972 a Stockholm tra-
duisent cet esprit. L’influence de ’écodéveloppement a atteint
son apogée lors de la Conférence de Cocoyoc en 1974, dont

54. Les Objectifs de développement durable (ODD) sont un ensemble de 17 objec-
tifs mondiaux et de 169 cibles établis par les Nations unies, qui définissent les
lignes directrices des politiques de développement durable de 2015 a 2030.



la déclaration finale affirmait que « I’espoir qu’une croissance
économique rapide profitant a une minorité se répercute sur
la masse de la population s’est avéré illusoire », et rejetait la
politique « croissance d’abord, justice dans la distribution des
bénéfices ensuite » (Galtung, 2010 : article 1 de la déclaration).
Cependant, ’écodéveloppement s’est rapidement heurté a I’op-
position farouche d’acteurs puissants tels que Henry Kissinger
qui, en tant que chef de la diplomatie états-unienne, a enticre-
ment rejeté la Déclaration de Cocoyoc, dans un télégramme
envoyé aux directeurs du Programme des Nations unies pour
Penvironnement et de la Conférence des Nations unies sur le
commerce et le développement (Galtung, 2010). Le dévelop-
pement durable a servi de nouveau principe politique directeur
en matiére de soutenabilité, dans les années 1980, inversant le
cadrage précédent des problémes et des solutions environne-
mentales. La croissance n’était plus présentée comme la cause
des problémes environnementaux, mais comme le remede. Le
rapport Brundtland affirme que « I’économie internationale doit
accélérer la croissance dans le monde » (CMED, 1987 : § 74) et
préconise « une accélération de la croissance économique aussi
bien dans les pays industrialisés qu’en développement » (zbid. :
§ 72). Anticipant I’idée d’une « croissance verte », le rapport
affirme qu’une croissance plus rapide pourrait étre durable si
les nations réorientaient le contenu de leur croissance vers des
activités moins gourmandes en matiére et en énergie, et si elles
développaient des technologies permettant une utilisation plus
efficace des ressources » (zbid., § 32). Cette perspective d’une
économie « dématérialisée », ou la croissance serait découplée
de la pollution et de I'utilisation des ressources, a été formalisée
quelques années plus tard dans I’hypothése dite de la courbe
environnementale de Kuznets, utilisée par les économistes et
les bureaucrates depuis les années 1990 pour affirmer que la
croissance et le libre-échange sont bons pour I’environnement.

Le développement durable a effectivement remodelé les prin-
cipes de soutenabilité pour répondre aux impératifs économiques
de croissance ; il a déplacé ’accent mis sur la justice sociale pour
insister sur la « réduction de la pauvreté », ce qui correspond
également aux idées économiques dominantes, qui favorisent
le « ruissellement » plutdét que la redistribution des richesses.
De plus, le rapport Brundtland transfére la responsabilité du
déclin environnemental des riches aux pauvres, en évoquant une
« spirale descendante de la pauvreté et la faim qui ménent a la
dégradation de I’environnement » et en affirmant que « la pau-

vreté exerce des pressions sans précédent sur les terres, les eaux,
les foréts et les autres ressources naturelles de la planéte ».

En outre, le soutien apporté par le rapport aux « politiques
d’expansion en matiére de croissance, d’échanges commerciaux
et d’investissements » (article 24) a ouvert la voie a une relation
harmonieuse entre le développement durable et le programme
de déréglementation économique et de libre-échange de la
mondialisation néolibérale. Depuis le lancement du rapport
Brundtland, toutes les déclarations des Sommets de la Terre
ont entériné la croissance et la libéralisation du commerce au
nom du développement durable (Gémez-Baggethun et Naredo,
2015). La politique de soutenabilité, autrefois garde-fou et
contrepoids des idées économiques dominantes, a été transfor-
meée par le développement durable en un serviteur docile.

De maniére surprenante (ou peut-étre révélatrice), la politique
internationale en matiére de durabilité continue de promouvoir
la croissance, en dépit de données empiriques qui prouvent que
la croissance verte et la dématérialisation restent un mythe. Bien
que certains indicateurs environnementaux se soient améliorés
aux niveaux local et urbain a I’échelle planétaire, le PIB reste
fortement corrélé a I’utilisation des ressources et aux émissions
de carbone. Certains pays ont dématérialisé leur économie de
facon relative (par unité de PIB), mais il n’y a pas de signe de
dématérialisation absolue (Wiedmann ez al., 2015). L’hypothése
de la courbe environnementale de Kuznets, celle d’une dématé-
rialisation conjuguée a la croissance du PIB, ne s’est réalisée que
dans les pays développés qui ont externalisé leur industrie vers
les pays en développement, avec une main-d’ceuvre moins chére
et des réglementations environnementales plus souples (Jackson,
2017 [2009]). Les données empiriques ont prouvé que I’affirma-
tion selon laquelle la croissance économique est une condition
préalable a la durabilité environnementale est tout aussi problé-
matique. Il est prouvé que ’empreinte carbone et matérielle par
habitant au sein des nations riches reste, en moyenne, bien plus
importante que celle dans les nations pauvres (Martinez-Alier,
2014 [2002]).

Trois décennies aprés le lancement de ’Agenda mondial
pour le développement durable, les scientifiques affirment que
I’humanité ne s’est jamais ¢loignée aussi vite de la soutenabilité
écologique qu’aujourd’hui. Il est temps que la politique mon-
diale de durabilité abandonne sa subordination aux préceptes
de I’idéologie économique dominante, tels que le réve technolo-
gique de la dématérialisation, et les arguments en faveur d’une



100

économie expansionniste fondés sur la nécessité axiomatique de
la croissance. Répondre aux besoins fondamentaux de toutes et
de tous tout en respectant les limites planétaires est le plus grand
défi de ’humanité pour le 21¢ siecle, et atteindre cet objectif
nécessite un changement radical de notre mentalité économique
(Raworth, 2018 [2017]). Que nous le désignions par le terme
de « développement durable » ou par un autre, le principe orga-
nisateur pour s’orienter face a ce défi consiste a reconnaitre
I’'importance de la redistribution des richesses existantes et a
abandonner I’idéologie de la croissance, qui repose sur cette idée
obsoléte selon laquelle la croissance doit étre placée au cceur de
la politique économique et de durabilité.

Pour aller plus loin

CcMED — Commission mondiale des Nations unies sur ’environnement et le
développement (1987), Notre avenir a tous, Oxford : Oxford University
Press, www.fr.wikisource.org

Galtung, Johan (2010), « The Cocoyoc Declaration », Transcend Media Ser-
vice, www.transcend.org

Gomez-Baggethun, Erik et José Manuel Naredo (2015), « In Search of Lost
Time: The Rise and Fall of Limits to Growth in International Sustaina-
bility Policy », Sustainabiliry Science, vol. 10, n° 3, p. 385-395.

Jackson, Tim (2017 [2009]), Prospérité sans croissance : les fondations pour
Péconomie de demain, 2¢ édition, Louvain-la-Neuve : De Boeck Supérieur.

Martinez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Ecologisme des pauvres : une étude
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et
Institut Veblen.

Raworth, Kate (2018 [2017]), La Théorie du donut : I’économie de demain en
7 principes, Paris : Plon.

Wiedmann, Thomas O., Heinz Schandl, Manfred Lenzen, Daniel Moran,
Sangwon Suh, James West et Keiichiro Kanemoto (2015), « The Material
Footprint of Nations », Proceedings of the National Academy of Sciences,
vol. 112, n° 20, p. 6271-6276.

Erik Gomez-Baggethun est professeur de gouvernance environnementale
a ’Université norvégienne des sciences de la vie (NMBU), conseiller scien-
tifique principal au Norsk institutt for naturforskning (NINA — Institut
norvégien de recherche sur la nature) et chercheur invité principal a ’uni-
versité d’Oxford. Ses recherches portent sur des sujets liés a la politique
environnementale, a I’économie écologique et a la science de la durabilité.

Ecomodernisme

Sam Bliss et Giorgos Kallis

Mots clés : post-environnementalisme, découplage, Anthropocéne, technologie

L’écomodernisme cherche le salut par la technologie. Pour les
écomodernistes, la solution aux problémes environnementaux
généres par la technologie est de recourir a plus de technologie.
Ils et elles appellent a concentrer les activités humaines dans
des villes denses et des exploitations agricoles industrielles, afin
de laisser plus d’espaces a la vie sauvage. Les écomodernistes
encouragent le déploiement de I’énergie nucléaire, du génie
génétique, des matériaux synthétiques et de nouvelles technolo-
gies susceptibles de « découpler » les humains de la nature. Leur
but est de réduire ’impact écologique total de I’humanité tout
en assurant le développement économique pour toutes et tous.
Selon eux, ces deux objectifs ne peuvent étre atteints que si nous
nous rendons indépendants des ressources biologiques et des
cycles naturels. Les paysans, les ¢leveurs, les habitants des foréts
et les communautés de pécheurs, qui dépendent directement des
écosystemes qu’ils et elles habitent, sont alors dépeints comme
les malfaiteurs de I’environnement, détruisant une nature qui,
sans eux, serait intacte. Les écomodernistes reconnaissent
qu’une plus grande efficacité énergétique et matérielle enrichit
la société et mene a plus de consommation. Pour autant, ils ont
foi en I'idée que I’innovation révélera des sources d’énergie bon
marché, abondante, propre et dense, qui rendront la croissance
durable.

L’écomodernisme est une idée née aux Etats-Unis. Contrai-
rement a des écoles de pensée écologique plus éminentes en
Europe, comme celles de I’« éco-efficacité » ou de la « moder-
nisation écologique », les écomodernistes n’insistent pas sur la
conservation de I’énergie et les énergies renouvelables. Ils parlent
rarement des marchés libres et de la tarification du carbone ; a
la place, ils proposent que les Etats financent des recherches
devant aboutir aux percées technologiques qu’ils espéerent.

En avril 2015, un groupe de 18 scientifiques et intellectuels
ont publié « Un manifeste éco-moderniste », avec « la conviction
que le savoir et la technologie, appliqués avec sagesse, pourraient
permettre [...] un bon, voire remarquable, Anthropocéne ». Ce



102

manifeste est un texte de 3 000 mots, accessible, avec des argu-
ments simples promouvant un futur écomoderniste rempli de
high-tech, de nature sauvage et de villes artificielles et aseptisées.
Il a été orchestré par le Breakthrough Institute®®, un groupe
de réflexion et de plaidoyer installé a Oakland, en Californie,
et fondé en 2003 par Michael Shellenberger et Ted Nordhaus,
deux stratéges aguerris des milieux écologistes. En 2004, ce duo
avait publié The Death of Environmentalism, un essai s’attaquant
aux stratégies politiques du mouvement écologiste et appelant
a I’émergence d’un nouveau « post-environnementalisme ». Le
préfixe « post » signalait un éloignement vis-a-vis des revendi-
cations écologistes habituelles en faveur de limites et de régula-
tions. Il faisait aussi allusion a la thése du « post-matérialisme »,
qui suggere que les gens ne s’intéressent a la nature et ne sont
préts a payer pour sa protection qu’une fois devenus riches.
Au fil de la décennie, le duo a réuni autour du Breakthrough
Institute un réseau d’écologistes qui se positionnent en faveur
du nucléaire et contre la conservation des ressources. I’écomo-
dernisme, c’est le post-environnementalisme.

Le manifeste de 2015 cherchait a unir différents poles de
I’échiquier politique derriére sa vision technophile et « progres-
siste », formulée dans un langage optimiste et apolitique. Il ne
s’est pas matérialisé par un mouvement social. En juin 2016,
dans le but de sauver une centrale nucléaire de Californie, le
nouveau groupe pronucléaire de Shellenberger, Environmental
Progress®®, a organisé une « marche pour ’espoir environne-
mental », qui n’a pas su rassembler plus de 80 personnes. Il faut
croire que sauver I’environnement en accélérant le développe-
ment industriel a I’origine de sa destruction ne constitue pas un
récit qui mobilise les foules. Dans ce cas, a quoi bon se soucier
de ’écomodernisme ?

Parce que de puissants acteurs s’y intéressent, et que les
médias mainstream et le monde universitaire ont porté une
attention considérable au manifeste. Les échos allaient de I’en-
thousiasme au scepticisme, voire a la critique cinglante, mais
ce qui est notable est que des titres tels que le New York Times,
le Guardian, et méme le comité éditorial de Narure — le journal

55. Le Breakthrough Institute est un organisme de recherche et de défense d’in-
téréts qui sert de siége non officiel a ’écomodernisme, www.thebreakthrough.org

56. Environmental Progress est le nouveau projet de ’écomoderniste Michael
Shellenberger, un groupe de pression qui se bat pour empécher la fermeture des
vieilles centrales nucléaires, www.environmentalprogress.org

scientifique le plus cité au monde — ont lu et relayé le message du
manifeste. Ses auteurs et autrices comprennent des chercheurs
et chercheuses en environnement aussi reconnus que David
Keith, de "université Harvard, et Ruth DeFries, de Iuniversité
Columbia.

Il n’y a pas de mouvement social portant les idées du post-en-
vironnementalisme, pour la simple raison que le post-environ-
nementalisme n’en a pas besoin. Celui-ci représente seulement
une version caricaturale de certaines des attitudes et convictions
les plus répandues dans notre société : I’idée que le consumé-
risme peut continuer tranquillement pourvu qu’on adopte des
technologies propres ; que les communautés les plus pauvres
dégradent leur environnement en gérant et en exploitant direc-
tement les ressources dont elles dépendent ; que le changement
climatique est un probléme technique qui ne requiert pas de
réelle transformation sociale ou culturelle ; et que la croissance
économique est un processus naturel et inévitable. En un sens,
le post-environnementalisme est un anti-environnementalisme
auquel se serait greffée ’idée étrange que faire tout ce que ’on
pensait mauvais pour I’environnement est la seule fagon de le
sauver. Il n’est pas difficile de concevoir que la plupart des gens
sont ravis d’entendre que la pauvreté peut étre réduite et que la
durabilité peut étre atteinte sans qu’ils aient a sacrifier le mode
de vie consumériste dont ils bénéficient, ou qu’ils cherchent a
atteindre. Les écomodernistes n’ont aucun besoin de protester
ou de manifester car ils et elles souhaitent seulement accélérer
des processus engagés depuis bien longtemps : I’urbanisation,
le développement de I’agriculture intensive, la croissance éco-
nomique, le remplacement des ressources biologiques et de la
force de travail par des minerais et de I’énergie moderne comme,
aujourd’hui, la fission ou la fusion nucléaire. Le manifeste four-
nit aux politiciens conservateurs un discours solide pour pré-
tendre qu’ils sont du c6té de I’environnement tout en continuant
a encourager le méme genre de destructions.

Pourtant, tous les processus célébrés par le manifeste ont his-
toriquement mené a un accroissement, et non a une réduction,
des dégats environnementaux. Croire que I’accélération de ces
processus peut inverser la tendance est contraire aux évidences
scientifiques. Notre revue minutieuse de la littérature sur le
sujet révele que les affirmations fondamentales des post-envi-
ronnementalistes ne reposent pas sur des faits. L’ urbanisation
entraine une consommation accrue des ressources et un sur-
croit de pollution. I’agriculture intensive ne libére pas d’espaces



104

pour la nature sauvage. Les nouvelles sources d’énergie viennent
s’ajouter aux anciennes, et non les remplacer. Les pays déve-
loppés donnent I’impression qu’ils réduisent leurs incidences
environnementales, mais ils ne font que les exporter vers des
pays moins développés. Les individus les plus « découplés » de
la nature sont ceux qui s’intéressent le moins a sa protection.
Les mouvements sociaux peuvent transformer le monde dans
le bon sens. Les technologies, a elles seules, en sont incapables.

L’écomodernisme sape la volonté de s’organiser et de se mobi-
liser pour une transformation sociale et écologique, en faisant
croire aux gens que la technologie peut endosser le role que la
nature joue dans ’économie, de sorte que ’on pourrait sim-
plement laisser le monde naturel en paix. Le message est que
nous, les humains, ne serons jamais capables d’habiter la planéte
d’une facon qui soit plus respectueuse des autres espéces avec
lesquelles nous I’avons en partage ; au contraire, nous devrions
séparer nos économies de leurs écologies. Ce message a la forme
d’une prophétie autoréalisatrice. Prophétie qui, si elle venait a se
réaliser, ne pourrait qu’entrainer un profond désastre.

Pour aller plus loin

Asafu-Adjaye, John, Linus Blomgvist, Stewart Brand, Barry Brook, Ruth
DeFeries, Erle Ellis, Christopher Foreman, David Keith, Martin Lewis,
Mark Lynas, Ted Nordhaus, Roger Pielke, Jr., Rachel Pritzker, Pamela
Ronald, Joyashree Roy, Mark Sagoff, Michael Shellenberger, Robert
Stone et Peter Teague (2015), « Un manifeste éco-moderniste », www.
ecomodernism.org/francais

Blomgvist, Linus, Ted Nordhaus et Michael Shellenberger (2015), Nature
Unbound: Decoupling for Conservation, Oakland (Californie) : Break-
through Institute.

Shellenberger, Michael et Ted Nordhaus (2004), The Death of Environ-
mentalism: Global Warming Politics in a Post-environmental World, Oakland
(Californie) : Breakthrough Institute.

Sam Bliss est doctorant en économie écologique a I"université du Vermont,
aux Etats-Unis. Il est le correspondant états-unien du collectif univer-
sitaire Research & Degrowth et un membre fondateur de DegrowUS.

Giorgos Kallis est chercheur en environnement et travaille sur I’économie
écologique et ’écologie politique. Il est membre de I’Institucié Catalana
de Recerca i Estudis Avangats (ICREA — Institut catalan de recherche et
d’études avancées) et professeur a ’'université autonome de Barcelone.

Economie circulaire

Giacomo D’Alisa

Mots clés : métabolisme sociétal, efficacité des ressources, réutilisation,
soutenabilité, croissance

L’économie circulaire est une vision stratégique émergente
dont le but est de découpler la croissance économique des
effets néfastes sur ’environnement. Sa stratégie centrale a pour
but de :

- réduire I'utilisation des matiéres premieres afin de renverser
le modele extractif sur lequel repose le systéme économique
actuel ;

- encourager les pratiques de réutilisation, en évitant les sché-
mas de mise au rebut de matériaux ou d’objets qui ont encore
une valeur d’usage pour différents acteurs de la société ;

- accroitre la recyclabilité des biens en mettant en ceuvre des
dispositions de marché efficace pour les matériaux secondaires.

Les solutions techniques, de conception ainsi que de manage-
ment sont au premier plan dans la recherche en mati¢re d’éco-
nomie circulaire et dans ses applications. Elles contrecarrent
I’obsolescence programmeée (la planification d’une durée de vie
limitée des produits afin d’augmenter leurs volumes de vente
a long terme) du modele commercial standard et prolongent
I’utilisabilité des matériaux.

L’apparition du concept d’économie circulaire remonte aux
pionniers de I’économie écologique tels que Kenneth Boul-
ding. Au milieu des années 1960, Boulding a critiqué I’idée
d’une économie en expansion continue et linéaire, une éco-
nomie de cow-boys qui requiert toujours plus de terres a
coloniser et sur lesquelles accroitre la production animale. Il
anticipait ’avénement d’une économie de vaisseau spatial, dans
laquelle ’expansion vers de nouvelles frontiéres extractives n’est
plus possible et ou le recyclage des matériaux et de ’énergie
devient le principal souci des entreprises. Plus tard, dans les
années 1980, I’équilibre matériel de I’économie est également
devenu un argument central pour des économistes environne-
mentaux tres influents tels que David Pearce et Kerry Turner
(1990) qui, probablement pour la premiere fois, ont utilisé le
terme « économie circulaire ». Ils ont expliqué que ce n’est



que si ’on ignore ’environnement — le systéme fermé qui fixe
les limites et les fronti¢res de I’extraction et du rejet des pro-
duits — que I’économie peut étre pensée comme un systéme
linéaire en expansion. A la méme époque, écologie industrielle
et I’éco-conception ont commencé a développer une recherche
appliquée en matiére d’efficacité dans ’'usage des matériaux et
de prolongation de la durée de vie des produits. Ces travaux ont
contribué au développement de ce que I’on appelle le « métabo-
lisme industriel », c’est-a-dire I’évaluation intégrée des produits
du travail et des processus technologiques et physiques néces-
saires pour transformer les matiéres premiéres, secondaires et
I’énergie en produits finis et en déchets. L’urgence de réduire
les déchets a énormément influencé le développement des idées
de I’économie circulaire et de ses applications. Cela explique
pourquoi les politiques d’économie circulaire sont issues ou
font partie du cadre législatif et des plans programmatiques
relatifs aux déchets (Ghisellini ez al., 2016). De nombreuses
autres disciplines ont par ailleurs apporté leur contribution.
Dans le domaine de ’architecture, par exemple, le concept de
cradle-to-cradle (« du berceau au berceau ») pousse les concep-
teurs a imaginer des produits dits « régénératifs ». De leur coté,
les spécialistes des sciences naturelles et les gestionnaires des
ressources naturelles favorisent la diffusion de I’approche bio-
mimétique qui, pour résoudre des problemes humains, propose
d’imiter les qualités des éléments et structures qui sont présents
dans la nature et s’averent particuliérement appropriés. I.’éco-
nomie circulaire applique également les principes issus de la
permaculture, un systéme intégré de culture qui s’inspire de
I’évolution d’un écosystéme biologique auto-organisé.
Neéanmoins, ’observation des trajectoires actuelles de 1’éco-
nomie « réelle » des flux de matiére et d’énergie suggere de
considérer avec réserve les qualités réparatrices potentielles de
I’économie circulaire. I.économie contemporaine est beaucoup
plus efficace que celle qui existait un siecle en arriere, mais elle
utilise les ressources a un niveau jamais atteint auparavant. Elle
extrait une quantité sans précédent de matiéres premiéres et
rejette des quantités insoutenables de déchets solides et gazeux.
L’empreinte matérielle des nations — un indicateur qui tient
compte de I'impact, en termes d’extraction des matiéres pre-
miéres, des pays qui font usage des produits finaux — montre
qu’aucun découplage absolu ne se profile a I’horizon. Le fait
qu’une nation devienne plus riche n’atténue en rien la pression
qu’elle exerce sur les ressources naturelles (Wiedmann ez al.,

2015). Une étude empirique, la premiére du genre, visant a esti-
mer la circularité de I’économie mondiale, précise que seuls 6 %
des matériaux extraits sont recyclés et réalimentent la boucle de
production et de consommation. Le potentiel maximal actuel de
recyclage est en fait d’environ 30 % ; les 70 % restants sont com-
posés principalement d’énergie et, dans une moindre mesure,
de déchets rocheux qui ne peuvent pas étre recyclés (Haas ez
al., 2015). Il n’est donc pas difficile de conclure que le modéle
actuel de ’économie mondiale est tres éloigné de 1’objectif de
I’économie circulaire.

En outre, alors que des attentes existent a I’égard de 1’écono-
mie circulaire en matiére de création d’emploi et de métiers valo-
risants, sans étre toujours bien démontrées, il est étonnant qu’il
n’y ait aucune discussion sur la possibilité d’une augmentation
des inégalités dans la distribution des produits et des services,
et ’acceés aux ressources.

La réserve ici exprimée ne doit pourtant pas conduire a un
rejet peu conséquent des principes et des applications de 1’éco-
nomie circulaire. Les acteurs de ’économie circulaire méritent
notre attention. Ce sont, entre autres, les communautés d’éco-
nomie circulaire open source, c’est-a-dire les experts, les concep-
teurs et les innovateurs qui souhaitent assurer une transparence
et garantir le libre acces aux informations, aux produits et aux
technologies apportant des solutions aux problémes d’environ-
nement et de ressources. Ces mouvements communautaires
remettent en cause non seulement le modéle économique, mais
I’institution méme du capitalisme, a savoir la propriété privée
des connaissances et des informations. Hésiter a s’engager avec
ces acteurs de I’économie numérique florissante fondée sur les
communs pourrait constituer une occasion manqueée, puisque
ces communautés sont le lieu de certaines des innovations les
plus importantes, qui pourraient rendre possible, techniquement
et socialement, une société de « décroissance » a faible émission
de carbone. Il est donc extrémement important de les suivre et
de créer une synergie avec elles.

Pour aller plus loin
Open-Source Circular Economy Days, www.oscedays.org

Ghisellini, Patrizia, Catia Cialani et Sergio Ulgiati (2016), « A Review on
Circular Economy: The Expected Transition to a Balanced Interplay of
Environmental and Economic Systems », Journal of Cleaner Production,
n° 114, p. 11-32.



Haas, Willi, Fridolin Krausmann, Dominik Wiedenhofer et Markus Heinz
(2015), « How Circular Is the Global Economy? An Assessment of Mate-
rial Flows, Waste Production, and Recycling in the European Union and
the World in 2005 », Journal of Industrial Ecology,vol. 19,n° 5, p. 765-777.

Pearce, David William et Kerry R. Turner (1990), Economics of Natural
Resources and the Environment, Londres : Harvester Wheatsheaf.

Wiedmann, Thomas O., Heinz Schandl, Manfred Lenzen, Daniel Moran,
Sangwon Suh, James West et Keiichiro Kanemoto (2015), « The Material
Footprint of Nations », PN4S, vol. 112, n° 20, p. 6271-6276.

Giacomo D’Alisa est chercheur en économie écologique et en écologie
politique. Ses sujets de recherche s’étendent de la gestion des déchets a
la justice environnementale, et du trafic illégal des déchets aux crimes
environnementaux. Il défend les perspectives de décroissance et étudie a
quoi ressemblerait une société de décroissance centrée sur le soin et les
communs. Il est actuellement post-doctorant au Centre d’études sociales
de I'université de Coimbra au Portugal.

Economie verte

Ulrich Brand et Miriam Lang

Mots clés: durabilité, croissance, efficacité des ressources, valorisation de la
nature, externalisation des colts

L’idée d’économie verte contient une triple promesse : sur-
monter la crise économique et la crise écologique, tout en rédui-
sant la pauvreté (PNUE, 2011). Dans le débat sur I’économie
verte, des éléments centraux peuvent étre identifiés : la mise en
place d’un processus de production a faible émission de carbone,
un usage efficace des ressources, la réalisation d’investissements
verts, I’innovation technologique et davantage de recyclage, la
création d’emplois verts, I’éradication de la pauvreté et une meil-
leure inclusion sociale. Pour atteindre ces buts, le moyen privi-
légié est un cadre politique « adéquat », capable d’internaliser
les cotts externes et d’encourager la consommation durable, les
entreprises vertes et les réformes fiscales. En 2011, I’Organisa-
tion de coopération et de développement économiques (OCDE)
a élaboré une « stratégie de croissance verte » qui met ’accent
sur I’innovation comme moyen de découpler la croissance de
I’épuisement du capital naturel. La Commission européenne a
tenté d’¢élaborer un plan de croissance durable promouvant une
économie de marché écologique mais compétitive, en réduisant
I’utilisation des ressources et en augmentant leur efficacité. Les
promoteurs de cette stratégie affirment également qu’une vague
d’innovations technologiques fascinantes promet une nouvelle
période de croissance économique. L'une des stratégies contre la
destruction croissante de I’environnement consiste a reconnaitre
une valeur économique a la nature en lui donnant un prix. L’hy-
pothése est que la nature sera protégée si elle est incluse dans
les calculs des entreprises en tant que « capital naturel » (Salleh,
2012 ; Brand et Wissen, 2015 ; Fatheuer ez al., 2016).

Promu comme un nouveau paradigme mondial par la Confé-
rence des Nations unies sur le développement durable (Rio+20)
en 2012, le concept d’économie verte est par ailleurs fortement
contesté pour ses angles morts. Dans cette perspective, au méme
titre que le « développement durable », I’« économie verte » est
un oxymore utilisé pour légitimer une politique internationale
par le regroupement d’intéréts et de stratégies trés différents,



110

voire contradictoires, concernant la croissance économique et
la préservation de la nature.

L’une des principales critiques de ’économie verte porte sur
le fait qu’elle se concentre sur la croissance, ce qui se traduit
en fait par une augmentation substantielle de ’extraction des
ressources pour la production de biens et de services. Cette
croissance est mesurée en valeur monétaire et sert la logique
des profits et de I’accumulation du capital. On se préoccupe
peu de savoir qui fabrique les produits et dans quelles condi-
tions. En outre, les gouvernements des pays économiquement
puissants ne remettent pas en question le mode de production
et de vie occidental et impérial (Brand et Wissen, 2012) et s’en
tiennent a une forme de mondialisation capitaliste fondée sur
la libéralisation et la déréglementation. La concurrence pour les
parts du marché mondial et ’objectif de croissance économique
prévalent. Pour le secteur des affaires, la courte durée de vie
des produits gourmands en matiéres premicres est souvent plus
rentable que la production de biens de qualité supérieure dans
le respect de I’environnement.

Les stratégies déployées en matiere d’économie verte restent
dans le cadre de la rationalité capitaliste. La logique qui consiste
a rechercher constamment de nouveaux investissements, le pro-
fit et une dynamique de concurrence n’est pas remise en ques-
tion. I’économie verte ne s’oppose pas a I’exploitation miniére
a forte intensité capitalistique, ni aux projets d’infrastructures
a grande échelle, aux parcs éoliens offshore coliteux ou aux
échanges de permis d’émission. Trés souvent, les problemes
environnementaux ne sont pas résolus mais seulement déplacés.
Par exemple, en Europe, les voitures roulent aux agrocarburants
« renouvelables », tandis qu’en Indonésie, les petits agriculteurs
sont dépossédés de leurs moyens de subsistance en raison du
défrichement des foréts tropicales, destinées a accueillir des
plantations de palmiers a huile, qui fourniront lesdits carburants.

Les perspectives axées sur le genre, qui mettent I’accent sur
la reproduction sociale et le travail reproductif, sont largement
absentes du débat sur ’économie verte. Ses partisans et parti-
sanes la comprennent généralement comme une économie de
marché capitaliste, dans laquelle les biens et services sont pro-
duits comme des marchandises a vendre. Les économistes fémi-
nistes soulignent a contrario combien les activités quotidiennes
non marchandes sont source d’un bien-étre social global ; elles
insistent également sur ’importance des dimensions qualitatives,
telles que ’espace laissé a la capacité d’action auto-organisée

ou le fait d’avoir plus d’autonomie dans I’organisation de son
temps (Biesecker et Hofmeister, 2010). En outre, les écofémi-
nistes mettent ’accent sur la protection des ressources mon-
diales, permise par le choix de modes de vie simples et sobres.

En résumé, les propositions en faveur d’une économie verte
risquent d’intensifier la valorisation capitaliste trompeuse de la
nature. Présentées comme une réponse a la destruction de ’en-
vironnement dans certaines parties du monde, elles restent ali-
gnées sur les besoins des entreprises et des riches, et permettent
la poursuite du mode de production et plus largement du mode
de vie capitaliste, patriarcal et impérial.

Pour comprendre de maniére critique les dynamiques domi-
nantes mentionnées, nous proposons de parler de « capitalisme
vert » plutot que d’« économie verte ». Ce concept alternatif sou-
ligne ’émergence historique d’une nouvelle formation capitaliste
— remplagant ’ancien mode de développement « post-fordiste
néolibéral » en crise — et pointe du doigt son régime d’accumu-
lation dominé par la finance. Dans des pays comme I’Allemagne
ou I’Autriche, le « capital vert » pourrait se renforcer, et les sec-
teurs « traditionnels » comme I’industrie automobile devenir plus
verts. Un bloc « vert » au pouvoir, un Etat « vert » et un corpo-
ratisme « vert » — intégrant les travailleurs et travailleuses et les
syndicats — feraient partie d’un tel systéme, compatible avec les
impératifs capitalistes tels que la croissance économique et la
compétitivité, et avec les marges de distribution des entreprises
et des institutions publiques. Il est certain qu’une configuration
sociale fondée sur le capitalisme vert ne verra le jour que dans
certains pays et certaines régions ; sa mise en place sera trés
exclusive et — compte tenu de ’externalisation des colts dans
d’autres régions du monde — pas du tout respectueuse de I’en-
vironnement. En fait, le capitalisme vert ainsi limité a certaines
parties du monde signifie la poursuite de I’oligarchisation du
mode de vie impérial.

Pour aller plus loin

Biesecker, Adelheid et Sabine Hofmeister (2010), « (Re)productivity: Sus-
tainable Relations Both between Society and Nature and between the
Genders », Ecological Economics, vol. 69, n° 8, p. 1703-1711.

Brand, Ulrich et Markus Wissen (2012), « Global Environmental Politics
and the Imperial Mode of Living: Articulations of State—Capital Relations
in the Multiple Crisis », Globalizations, vol. 9, n° 4, p. 547-560.



112

Brand, Ulrich et Markus Wissen (2015), « Strategies of a Green Economy,
Contours of a Green Capitalism », dans Kees van der Pijl (dir.), Handbook
of the International Political Economy of Production, Cheltenham : Edward
Elgar.

Fatheuer, Thomas, Lili Fuhr et Barbara Unmuflig (2016), Inside the Green
Economy: Promises and Pitfalls, Munich et Cambridge (Royaume-Uni) :
Fondation Heinrich-Boll et Green Books.

PNUE — Programme des Nations unies pour ’environnement (2011), « Vers
une économie verte : pour un développement durable et une éradication
de la pauvreté », www.archive.ipu.org

Salleh, Ariel (2012), « Rio+20 and the Extractivist Green Economy », Arena,
n° 119, p. 28-30.

Ulrich Brand est professeur de politique internationale a I’université de
Vienne. Ses recherches et son enseignement portent sur les politiques
environnementales et les politiques liées aux ressources au niveau mon-
dial, sur les mutations socio-écologiques, sur I’Amérique latine et le
« mode de vie impérial ». Il a participé a la commission d’enquéte du
Bundestag allemand intitulée « Wachstum, Wohistand, Lebensqualitit »
(« Croissance, bien-étre et qualité de vie ») de 2011 a 2013, et il est
actuellement membre du groupe de travail permanent sur les alternatives
au développement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.

Miriam Lang enseigne les études sociales et mondiales a 1’université
andine Simoén Bolivar de Quito, en Equateur. Elle méne des recherches
sur les alternatives systémiques et la critique du développement, et tra-
vaille a ’'intersection des questions interculturelles, de genre et de relation
des sociétés avec la nature. Elle a été coordinatrice du groupe de travail
permanent sur les alternatives au développement entre 2011 et 2015 pour
le compte de la Fondation Rosa-Luxemburg.

Efficacité

Deepak Malghan

Mots clés: efficacité, écart a la norme, histoire, économie politique, quantification,
efficience

L’idée d’efficacité est omniprésente dans le monde contempo-
rain. I’amélioration constante de ’efficacité est aussi bien le but
des ingénieurs de ’automobile que celui des gouverneurs des
banques centrales. I’efficacité mesure la réussite dans I’accom-
plissement d’une fin (recherchée). Il n’est donc pas surprenant
que les arguments d’efficacité aient été au cceur de la théorie et
de la pratique du développement d’apres-guerre dans les pays
du Sud global. L’efficacité fournit manifestement un étalon
objectif pour mesurer la réussite des projets menés au nom du
développement. Pourtant, une mesure d’efficacité n’est pas plus
objective que la finalité sous-jacente. I’efficacité maintient une
apparence d’objectivité parce que, d’un « agent opérationnel
ou d’une cause instrumentale » — en bref, un moyen —, elle est
devenue une fin en soi — une « cause finale ». Par exemple, on
ne se demande plus a quoi servent les courses de voiture : on
ne discute que de « ’efficacité » avec laquelle les véhicules sont
capables de les gagner.

Defficacité est si prégnante dans notre organisation sociale
actuelle qu’un large panel de disciplines allant de I'informatique
aux études culturelles étudient ses manifestations. Malgré une
apparente diversité dans les différents usages de ’efficacité, il est
possible d’identifier un mécanisme génératif constant qui explique
son évolution historique et son économie politique depuis ses ori-
gines, au cours du 18¢ siécle anglais, jusqu’a aujourd’hui. Toute
mesure de P’efficacité comprend quatre étapes.

Elle commence avec I’établissement d’un repére normatif. Il
peut s’agir, par exemple, du rendement d’un moteur thermique,
ou du plaisir que ’on peut tirer d’une aspiration humaine.
Cela pourrait étre aussi le développement humain. Ensuite, un
maximum théorique est établi, tel que le rendement idéal d’un
moteur (Carnot) ou le maximum de développement compa-
tible avec ’ensemble des habitants et des équilibres planétaires.
Puis des observations sont faites sur 1’état réel des choses, en
mesurant la performance de moteurs ou de sociétés réelles, a la



114

maniére du BNB (bonheur national brut) du Bhoutan ou du PIB.
De 1a, enfin, ’efficacité peut étre mesurée. Elle désigne I’écart
entre 1’état observé et I’idéal théorique. Cette structure d’écart
a une norme fournit un cadre pérenne pour appréhender les
questions politiques d’amélioration, de progrés, de modernisa-
tion et de développement.

Lefficacité se distingue de I’efficience. Cette dernicre désigne
une économie de moyens dans I’atteinte des buts. Chacun des
deux termes est toutefois fréquemment utilisé pour I’autre. Ainsi
dit-on qu’un produit est « éco-efficace », parce qu’il utilise peu
de ressources naturelles pour obtenir le méme résultat qu’un
autre, qui en mobilise davantage.

Avec la révolution industrielle, ’efficacité prend un tour spéci-
fique dans I’histoire de I’humanité. Le croisement de P’efficacité
et de la quantification relie les premiéres filatures de coton de la
révolution industrielle britannique aux chaines de montage de
Ford aux Etats-Unis, et facilite le passage du paysan ou de P’arti-
san au prolétariat industriel. Au tournant du 20¢ siecle, la mesure
quantitative de I’efficacité a fait son entrée dans nos foyers avec
I’essor de I’économie domestique : robots et machines per-
mettent d’optimiser le temps et de consommer davantage dans
des journées dont la longueur est fixe. La discussion sur les
normes disparait peu a peu au profit de la simple recherche
de Pefficacité. Une augmentation permanente de I’efficacité est
considérée sans conteste comme une bonne chose, méme si cet
accroissement résulte d’un pillage a grande échelle des peuples
et de la planéte elle-méme.

L’efficacité a fait partie intégrante des paradigmes de dévelop-
pement de part et d’autre de la ligne de partage issue de la guerre
froide. Par exemple, quand les économistes du développement
étudient les progrés d’un pays ou effectuent des comparaisons
entre pays, ils et elles évaluent le revenu national d’un pays en
pourcentage du revenu national des Etats-Unis, pour les années
correspondantes. Les indicateurs actuels — comme ’indice de
développement humain — qui mesurent un ensemble plus large
de composantes de développement, au-dela du simple revenu
national, sont directement issus de batailles idéologiques et
matérielles sur les questions d’efficacité. L’efficacité est mise
en avant pour justifier les prescriptions de libéralisation-priva-
tisation-mondialisation, supposées aboutir 4 une performance
accrue de développement. Cependant, les défenseurs de la mon-
dialisation néolibérale ne sont pas les seuls a user et abuser de
I’efficacité comme outil de développement économique rapide.

Les arguments d’efficacité étaient au ceeur de ’entreprise com-
muniste depuis I’avénement du bolchévisme en Russie jusqu’a
la fin de la guerre froide. Comme le suggérait Staline, « I’essence
du léninisme » était la réunion de la vague révolutionnaire russe
et de ’efficacité américaine.

«accumulation par la dépossession » comme « nouvel impé-
rialisme » fait partie d’une longue chaine d’événements mar-
quée par I’idée d’efficacité. I’adhésion a 'impératif d’efficacité
conduit a une économie politique de la production qui nécessite
la centralisation des ressources productives, ce qui induit en
retour des conflits et des contestations inévitables en matiere
de développement. Iefficacité comme vertu nationale et sociale
est au cceur de la pensée libérale moderne, depuis au moins le
début du 19¢ siécle. Elle a fourni la justification normative pour
des empires construits sur le dos des conquétes coloniales. Le
développement de conflits liés aux déplacements et aux dépos-
sessions dans de nombreuses régions du Sud est largement ali-
menté par I’idée de progres, inspirée de ’efficacité, qui a soutenu
I’entreprise coloniale. Bien que le noyau et la périphérie des
conflits actuels liés au développement se situent souvent a I’in-
térieur des frontiéres d’un Etat commun ou d’un Etat—nation, il
est toujours utile d’analyser I’économie politique de ces conflits
a travers le prisme de ’efficacité.

L’économie néoclassique et les politiques libérales opposent
fréquemment P’efficacité ou efficience a I’égalité ou équité. Pré-
cisons les termes du débat. L’efficacité, au sens que lui donne
I’économie néoclassique, désigne la propension d’un marché
libre a allouer les biens et les services de maniere a obtenir la
plus grande satisfaction possible des préférences. Concrétement,
cela signifie que le jeu de Poffre et de la demande va régler une
série d’échanges au terme de laquelle les biens et services rares
seront détenus par celles et ceux qui les désiraient le plus. L’ef-
ficience désigne ’économie de moyens avec laquelle le marché
réalise cette prouesse ; en particulier par sa propension a aug-
menter la productivité et donc la quantité de biens et services
disponibles — « faire plus avec moins » (de travail). Les marchés
sont donc efficaces et efficients — a rebours de ’Etat qui n’est ni
I’un ni ’autre, aux yeux des libéraux. Le marché doit donc étre
laissé a lui-méme. Pourtant, la question de 1’égalité ou équité
se pose, dans la mesure ou ce libre jeu du marché se déroule
manifestement avec des inégalités ou inéquités de départ, étant
donné que par le jeu du hasard, certains enfants naissent dans
une situation défavorisée, et d’autres non. Un libéral tel que



Milton Friedman tend a penser que toute intervention de ’Etat
provoque un déséquilibre pire que celui qu’il cherche a corriger,
étant aussi inefficace qu’inefficient ; la meilleure maniére de
corriger les inégalités est donc de laisser faire le marché. De son
cOté, le socialisme favorise I’intervention étatique. Dans le déve-
loppement, la discussion se joue donc entre égalité et efficacité,
suivant la priorité accordée a I’une ou a ’autre.

A P’ére du développement, il n’y a pas d’idée plus importante
que la croissance économique, soutenue par notre attachement
persistant a ’efficacité. Au-dela de la reconnaissance du « grand
compromis » entre égalité et efficacité, « I’évangile de I’efficacité »
a maintenu son influence. Dans le sillage de la crise pétroliere
mondiale des années 1970, et encore plus fortement avec la
reconnaissance de la menace que le changement climatique fait
peser sur notre existence, I’amélioration de P’efficacité énergé-
tique, et plus largement de I’efficacité écologique, est la réponse
favorite a ’impasse écologique. Les progrés en matiere d’effica-
cité n’ont pas suffi a résoudre les peurs de I’époque victorienne
au sujet du charbon et ne résoudront pas non plus nos impasses
actuelles.

La révolution de Pefficacité a fait son temps. Etant donné
I’économie politique historique de P’efficacité, un monde
post-développement ne peut étre créé — ou méme imaginé — qu’a
condition que nous abandonnions I'impératif de I’efficacité. Un
monde post-développement ne peut étre construit avec ’effica-
cité comme principe directeur.

Pour aller plus loin

Alexander, Jennifer Karns (2008), The Mantra of Efficiency: From Waterwheel
to Social Control, Baltimore : Johns Hopkins University Press.

Chatterjee, Partha (2011), Lineages of Political Society: Studies in Postcolonial
Democracy, New York : Columbia University Press.

Deepak Malghan est historien et spécialiste en économie écologique. Il
enseigne a I’Indian Institute of Management Bangalore, en Inde.

Ethique
du canot de sauvetage

John P. Clark

Mots clés : régulation démographique, néo-malthusianisme, tragédie des
communs

L’éthique du canot de sauvetage est une théorie trés influente
dans I’éthique appliquée contemporaine. Elle a été développée
par le biologiste Garrett Hardin et appliquée a des questions
telles que la faim dans le monde, I’aide alimentaire, la politique
d’immigration et la croissance démographique mondiale. Dans
un article paru en 1968 dans Science, Hardin a décrit sa célébre
« tragédie des communs », une situation dans laquelle des indi-
vidus exploitent une ressource commune pour leur bénéfice per-
sonnel exclusif, ce qui entraine une dégradation de la ressource
et un préjudice grave pour la société en général. Dans un article
publié en 1974 dans Psychology Today, il a fait valoir qu’une telle
tragédie se produit dans le monde entier comme un résultat
fonctionnel involontaire de ’aide alimentaire apportée aux per-
sonnes qui souffrent de faim et de malnutrition.

L’éthique du canot de sauvetage affirme que le monde se dirige
vers une crise catastrophique au cours de laquelle la population
mondiale atteindra un niveau insoutenable, et que de nom-
breux pays ont déja atteint un tel niveau a I’intérieur de leurs
frontieres. Cette éthique déclare que la cause premicre de cette
crise est ’accélération de la croissance démographique, géné-
ralement dans les pays du Sud global. Elle soutient que ’aide
alimentaire apportée par les pays riches aux pays pauvres est un
facteur majeur dans la production de taux de fécondité insou-
tenables. I’aide alimentaire provoquerait un « effet de cliquet »
qui empéche la population d’un pays pauvre de descendre a une
« capacité de charge » considérée comme sa limite « normale »,
et qui la laisse au contraire augmenter a un niveau insoutenable.
L’éthique du canot de sauvetage prédit que la poursuite de ’aide
entrainera un effondrement économique mondial et une chute
de la population.

Ce point de vue s’inscrit dans une longue tradition de pensée,
celle du néo-malthusianisme et du darwinisme social, qui a sou-
vent été utilisée pour justifier les inégalités sociales, ’exploitation


baptiste
Texte surligné 


économique et ’impérialisme mondial comme moyens de maxi-
miser le bien général. Comme c’est le cas pour ces idéologies,
I’éthique du canot de sauvetage est pleine d’incohérences théo-
riques et de contradictions avec les preuves empiriques.

Pour commencer, le concept de base de la capacité de charge
est circulaire. Aucune preuve empirique n’est apportée selon
laquelle un niveau de population spécifique épuise la capacité
réelle d’une zone géographique donnée a accueillir la population
humaine ; et aucune analyse n’est présentée pour démontrer
qu’un cas réel de population en déclin a été le résultat d’un
dépassement de cette capacité. Tout concept de capacité de
charge qui repose sur des bases empiriques (comme certaines
analyses de I’empreinte écologique) montre que les sociétés
riches et industrialisées qui consomment d’énormes quantités
de combustibles fossiles et de ressources autres dépasseront bien
davantage leur capacité de charge que les sociétés plus pauvres
qui consomment relativement peu de ressources par habitant
ou habitante.

En outre, I’éthique du canot de sauvetage ignore systéma-
tiquement le fait que de nombreux pays pauvres souffrant de
la malnutrition produisent de grandes quantités de biens, y
compris des produits agricoles, qui sont exportés vers les socié-
tés de consommateurs riches, et que leur pénurie alimentaire
nationale est le résultat de relations de pouvoir mondiales, de
P’exploitation économique et du commerce, plutét que de taux
de fécondité élevés dépassant la capacité de charge.

L’éthique du canot de sauvetage rejette la possibilité d’une
« transition démographique bienveillante », alors que la réalité
historique démontre le contraire. LLa plupart des pays du monde,
depuis 2016, présentent des taux de fécondité inférieurs au taux
de renouvellement des générations, et les trois quarts ont des
taux inférieurs a un modeste 3,0, et cela, sans avoir adopté les
mesures draconiennes de contréle démographique que Hardin
préconise. Le taux de fécondité de I’Inde, a 2,45, est aujourd’hui
bien inférieur a celui des Etats-Unis durant les années 1945-
1964, soit peu avant la publication du manifeste de Hardin sur
I’éthique du canot de sauvetage.

Les preuves historiques montrent également que, contrai-
rement aux affirmations de I’éthique du canot de sauvetage,
les principales causes de la famine ont été politiques et écono-
miques, et non démographiques. Dans des cas comme ceux de
I’Ukraine, du Biafra, du Bangladesh, du Timor oriental et bien
d’autres, la famine était le résultat d’objectifs politiques délibérés

de I’Etat, du renforcement de Pautorité du régime en place, de
la protection des intéréts économiques et, le plus souvent, de
I’écrasement des citoyennes et citoyens dissidents et des mou-
vements séparatistes.

En réalité, la relation entre la sécurité alimentaire et les taux
de fécondité est précisément a I’opposé de celle que postule
I’éthique du canot de sauvetage. Par exemple, une grande
partie de ’Afrique subsaharienne présente des niveaux extré-
mement bas de bien-étre social dans tous les domaines, y com-
pris la sécurité alimentaire. Cela devrait, selon 1’éthique du
canot de sauvetage, entrainer une baisse des taux de fécondité.
Pourtant, la région a également les taux de croissance démo-
graphique les plus élevés au monde. A Pinverse, les régions
du Sud global ou la fécondité est en baisse sont celles ou la
production alimentaire et les autres indicateurs de bien-étre
social s’améliorent.

Le programme du néo-malthusianisme est trahi par ’appli-
cation incohérente de ses propres principes idéologiques défec-
tueux. Le refus de sauver des vies humaines n’est pas une voie
vers le plus grand bien de la société. Cependant, si le fait de sau-
ver des vies dans les pays pauvres portait effectivement préjudice
a la postérité, alors le fait de sauver des vies dans les pays riches,
ou chaque personne consomme beaucoup plus que dans les
pays pauvres, serait bien plus dommageable pour les générations
futures. Néanmoins, les partisans et partisanes de ’argument
de I’éthique du canot de sauvetage ne recommandent jamais
de sacrifier la vie des consommateurs et consommatrices riches
pour promouvoir le bien général.

Enfin, I’éthique du canot de sauvetage est invalidée par le
fait qu’elle ignore totalement la relation étroite entre la faim
dans le monde et les politiques de développement coloniales et
néocoloniales, qui ont traité le Sud global comme une source
de main-d’ceuvre, de mati¢res premieres et de produits agricoles
bon marché. Historiquement, les politiques coloniales sont pas-
sées par trois étapes qui ont généré une malnutrition généralisée
et une famine grave. Ce sont :

- la destruction forcée des économies de subsistance tradition-
nelles fondées sur les communs ;

- I'utilisation de la loi, des politiques publiques et de la force
coercitive pour soumettre la main-d’ceuvre autochtone aux exi-
gences des intéréts économiques impérialistes ;

- et le refus des autorités d’affecter les excédents alimentaires
facilement disponibles a la lutte contre la famine.



120

Aujourd’hui, la pénurie alimentaire est de plus en plus cau-
sée par des facteurs économiques et politiques combinés aux
conditions climatiques.

Compte tenu de sa capacité a masquer cette histoire, a défor-
mer les réalités empiriques et a déguiser I’exploitation mon-
diale comme le cours normal de la nature, I’éthique du canot de
sauvetage a fonctionné comme un outil puissant de I’économie
néocoloniale, voire des modeles de développement génocidaires.

Pour aller plus loin
Clark, John P. (2016), The Tragedy of Common Sense, Regina : Changing
Suns Press.

Davis, Mike (2006 [2001]), Génocides tropicaux. Catastrophes naturelles et
famines coloniales : aux origines du sous-développement, Paris : La Décou-
verte.

Hardin, Garrett (1974), « Living on a Lifeboat », BioScience, vol. 24, n° 10,
p. 561-568.

Hardin, Garrett (1974), « Lifeboat Ethics: The Case Against Helping the
Poor », Psychology Today, vol. 8, n° 4, p. 38-43.

Hardin, Garrett (2018 [1968]), La Tragédie des communs, Paris : PUF.

Moore Lappé, Frances et Joseph Collins (2015), World Hunger: Ten Myths,
New York : Grove Press.

Ostrom, Elinor (2010 [1990]), Gouvernance des biens communs : pour une

nouvelle approche des ressources naturelles, Louvain-la-Neuve : De Boeck
Supérieur.

John P. Clark est chercheur en écologie sociale, directeur de La Terre
- Institute for Community and Ecology et professeur émérite de philo-
sophie a 'université Loyola de La Nouvelle-Orléans. Largement publié,
il est ’auteur de The Tragedy of Common Sense.

Génie reproductif

Renate Klein

Mots clés : science misogyne, génie reproductif, manipulation génétique,
maternité de substitution, eugénisme

Des bébés-éprouvette a ’effacement des femmes dans le
processus de procréation, les industries du génie reproductif
ont gagné de plus en plus de terrain au cours des 40 derniéres
années. Depuis la naissance de Louise Brown par fécondation
in vitro (FIv) en 1978, les industries jumelles du génie repro-
ductif et du génie génétique, en tandem avec les partisans du
contrdle démographique, ont poursuivi leur croisade mondiale
pour définir :

- les régions du monde autorisées a avoir des enfants ;

- la classe, la race ou I’age des femmes pouvant étre acceptées
comme meres ;

- les qualités génétiques que leurs enfants devraient avoir ;

- le sexe de ces enfants.

Les universitaires et les militantes parmi nous qui ont cri-
tiqué ces technologies et ces politiques émergentes dans les
années 1980 ont eu raison de regrouper les deux industries et
d’appeler notre réseau le Feminist International Network of
Resistance to Reproductive and Genetic Engineering (FINRRAGE
— Réseau féministe international de résistance au génie repro-
ductif et génétique).

A partir des années 1980, nous avons assisté au développement
d’une industrie de procréation et d’une industrie génétique sur
des trajectoires paralléles, mais des décennies plus tard, ces
technologies sont en train de converger. I’objectif « officiel »
déclaré est d’éliminer la douleur et la souffrance des personnes
infertiles, ainsi que d’atténuer la douleur et la souffrance causées
par les maladies génétiques. L’objectif « officieux » est de faire
gagner le plus d’argent possible aux actionnaires. Et cela a réussi :
les industries capitalistes du génie génétique et de la technologie
de reproduction valent des milliards au niveau mondial.

Les technologies pronatalistes et antinatalistes sont les deux
faces d’'une méme réalité patriarcale misogyne. La stratégie
des industries du génie reproductif consiste a exploiter le désir
d’avoir un enfant biologique et, plus récemment, a exploiter



122

la peur des femmes d’étre jugées « indignes » de se reproduire.
Pour celles qui sont estimées « inférieures », comme les femmes
handicapées ou celles qui appartiennent a un groupe ethnique
pauvre et marginalisé, la consigne habituelle est la suivante :
« contraception/avortement, ou bien stérilisation ».

La fécondation in wvitro est une industrie brutale, colUteuse
et largement défectueuse, et pourtant les cliniques de F1v pro-
liférent dans le monde entier. Leurs offres les plus récentes
incluent la pratique dangereuse des services de « don » d’ovo-
cytes pour les femmes agées, ainsi que des services de « mater-
nité de substitution » pour les hommes homosexuels (Klein,
2017). En outre, la population d’hommes peu fertiles a aug-
menté de fagon spectaculaire au cours des 30 derniéres années,
en raison de l’utilisation de pesticides toxiques et d’autres
causes environnementales. Sur ’ensemble des « traitements »
de F1v, la moitié utilise ’injection intracytoplasmique de sper-
matozoide, qui consiste a insérer un seul spermatozoide dans
I’ovocyte d’une femme fertile. La base de données du FINRRAGE
indique qu’en tenant compte de chaque cycle de F1v douloureux
qu’une femme subit jusqu’a la naissance d’un bébé vivant, les
taux de réussite réels ne sont encore que de 20 a 30 %, bien que
des cliniques partout dans le monde revendiquent couramment
un taux de réussite de 70 %.

Alors que l’industrie de la reproduction démembrait les
femmes en utérus et en ovocytes pour les recombiner a volonté,
I’industrie du génie génétique annongait sa « révolution géné-
tique » dans les années 1980. La technologie de I’ADN recom-
binant peut, entre autres, produire une pléthore de bactéries et
de virus génétiquement modifiés. Elle est également a I’origine
des semences hybrides, une « révolution génétique » supposée
capable de réparer les erreurs de la « révolution verte » ayant
échoué dans le dénommé « tiers-monde ». En I’an 2000, le
génome humain a été cartographié et, depuis lors, la « médecine
personnalisée » propose des tests a 1500-2000 dollars améri-
cains pour détecter toutes les « méchancetés » susceptibles de
nuire plus tard a notre santé ou a la vie de nos enfants non
encore congus. Malgré la nature indéterminée de ces risques
futurs, cette médicalisation des personnes génére chez elles des
angoisses quant a leur patrimoine génétique et un sentiment de
responsabilité concernant ’identification précoce des porteurs
de « mauvais » genes.

Les dépistages prénataux non invasifs se font par prélévement
non pas des cellules fcetales, mais de I’ADN placentaire circulant

dans le sang maternel. Leur introduction récente est particu-
liérement problématique pour les femmes enceintes. Un seul
test sanguin effectué deés la dixiéme semaine de grossesse peut
révéler jusqu’a 100 maladies monogénétiques (déterminées par
un seul géne) dont pourrait souffrir le foetus. Le message des
professionnels est le suivant : avortez et recommencez, mais la
prochaine fois, utilisez la F1v et le diagnostic génétique pré-im-
plantatoire (DGP). Dans le DGP, une seule cellule est prélevée
pour chaque embryon de stade précoce obtenu par FIv, sa qualité
est vérifiée, y compris le sexe, et seul le « meilleur » embryon est
implanté. Ce qui est a ’ceuvre ici est un eugénisme médical, qui
joue sur la peur des gens d’avoir un enfant handicapé. I’Islande
rapporte que 99 % des grossesses suspectées de trisomie 21 sont
avortées (Cook, 2017). I’exploitation médicale de ces angoisses
nuit gravement a la joie de vivre et empéche les femmes de pro-
fiter de leur grossesse.

L’avénement des technologies de reproduction exige I’atten-
tion de la communauté internationale ; une masse critique, en
particulier parmi les jeunes, doit renouer avec le slogan féministe
radical « Notre corps, nous-mémes ». Nous « sommes » nos corps
et nous devons résister a I’intrusion régimentaire de la technos-
cience dans notre vie quotidienne. Loin d’offrir le « choix » ou
de permettre I’« autodétermination », les industries du génie
reproductif conduisent a une « détermination aliénante » par le
biais d’idéologies sans ame et relevant du copier-coller.

Une fois que I’« ectogenése » (développement de ’embryon et
du feetus dans un utérus artificiel) sera perfectionnée (Bulletti
et al., 2011), une fois que I’« amélioration » de la race humaine
sera rendue possible par la modification de la lignée germinale
dans ’embryon a I’aide de la technique CRriSPR-Cas9, I’efface-
ment patriarcal des femmes sera complet. Les CRISPR (courtes
répétitions palindromiques groupées et régulierement espacées)
sont une molécule-guide constituée d’acide ribonucléique (ARN),
et Cas9 est une enzyme bactérienne. I’ARN CRISPR est attaché
a Penzyme Cas9 pour qu’ils fonctionnent comme des ciseaux
moléculaires. Cette nouvelle technologie de modification géné-
tique accélérée peut induire, dans les embryons de stade pré-
coce, des changements qui seront irrémédiablement transmis a
la génération suivante (Klein, 2017).

Parallélement, la maternité de substitution commerciale, qui
utilise des femmes pauvres comme reproductrices au service
de personnes riches, viole profondément les droits fondamen-
taux des meres biologiques, des « donneuses » d’ovocytes et des



124

enfants ainsi « fabriqués ». Il est impératif que les penseurs et
penseuses progressistes de gauche rejoignent les féministes radi-
cales pour mettre fin a la destruction technologique de ce qui
pourrait étre la définition méme de la vie humaine.

Pour aller plus loin

Feminist International Network of Resistance to Reproductive and Genetic
Engineering (FINRRAGE), www.finrrage.org

#StopSurrogacyNow, http://www.stopsurrogacynow.com

Bulletti, Carlo, Antonio Palagiano, Caterina Pace, Angelica Cerni, Andrea
Borini et Dominique de Ziegler (2011), « The Artificial Womb », Annals
of the New York Academy of Sciences, vol. 1221, n° 1, p. 124-128.

Cook, Michael (2017), « Iceland: Nearly 100% of Down Syndrome Babies
Terminated », BioEdge, 19 aolt, www.bioedge.org

Klein, Renate (2017), Surrogacy: A Human RightsViolation, Mission Beach :
Spinifex Press.

Renate Klein est biologiste, chercheuse en sciences sociales, coordinatrice
du FINRRAGE en Australie et éditrice chez Spinifex Press. Chercheuse
féministe de longue date dans le domaine de la santé, son travail est
reconnu internationalement. Elle a été maitresse de conférences en études
sur les femmes a ’université Deakin de Melbourne. Elle est notamment
Pautrice de Surrogacy: A Human Rights Violation.

Géo-ingénierie
Silvia Ribeiro

Mots clés : solutions technologiques, changement climatique, quatrieme
révolution industrielle, principe de précaution

La technologie pourrait jouer un rdle positif dans la résolu-
tion des crises environnementale, climatique, sociale, sanitaire
et économique que nous connaissons et qui s’aggravent de jour
en jour. Les technologies devraient pour cela étre écologique-
ment soutenables, socialement justes, et adaptées aux spécifici-
tés culturelles et locales, et intégrer une perspective de genre.
Cependant, force est de constater que dans les sociétés indus-
trielles, la technologie est devenue principalement un outil uti-
lisé pour augmenter les profits des grandes entreprises et des
groupes économiques puissants. C’est assurément le cas des
technologies qui alimentent ce que ’on appelle la « quatriéme
révolution industrielle » — biotechnologie, génomique, nanotech-
nologie, informatique, intelligence artificielle et robotique®. La
convergence de ces technologies a des implications et des effets
considérables sur les sociétés.

Lorsque la technologie est présentée comme la solution a toutes
les crises, cela sert celles et ceux qui contrdlent les technologies.
Le mythe de la technologie comme solution miracle repose sur
I’hypothése erronée selon laquelle il n’est pas nécessaire de s’in-
terroger sur les causes profondes des crises, car chaque probleme
disposerait d’une solution technologique. Face a la crise alimen-
taire, par exemple, les gouvernements et les entreprises ont réagi
en proposant : une « agriculture de précision » fondée sur la tech-
nologie de pointe ; des apports plus importants de substances
agrotoxiques ; des semences et des animaux génétiquement modi-
fiés ; une « agriculture climato-intelligente » ; des semences sui-
cide dotées de la technologie Terminator ; et des « manipulations
génétiques » visant a éradiquer des espéces entieres considérées
comme « nuisibles ». Face aux crises énergétique et climatique, les
systemes de production et de consommation non soutenables qui
dépendent des combustibles fossiles ne sont pas remis en ques-

57. Depuis 2000, ’ETc Group désigne cette convergence par I’acronyme BANG
(bits, atomes, neurones, génes). En 2016, le Forum économique mondial a
commencé a nommer cette convergence la « quatriéme révolution industrielle ».



tion. De nouvelles technologies sont proposées pour permettre
une utilisation plus intensive de la biomasse, a travers la biolo-
gie synthétique et les nanotechnologies, favorisant ’expansion
de monocultures géantes d’arbres et de plantes génétiquement
modifiées. I’industrie vante invariablement les avantages poten-
tiels de ces technologies tout en minimisant leurs risques ou en
les présentant comme incertains ou discutables. En réponse a
cela, des réseaux d’organisations, de mouvements sociaux et de
scientifiques critiques émergent dans le but de comprendre et de
surveiller I’horizon technologique complexe créé par I’industrie,
tout en exigeant I’application du principe de précaution®®.

Parmi les fausses solutions technologiques, I’une des plus
évidentes et extrémes est la géo-ingénierie, également appelée
« manipulation du climat ». La géo-ingénierie fait référence a
une série de propositions d’intervention a grande échelle sur les
écosystémes et de modification de ceux-ci, et se présente comme
une « solution technique » au changement climatique. Elle com-
prend deux concepts principaux, chacun correspondant a des
types d’intervention particuliers : la gestion du rayonnement
solaire et I’élimination du dioxyde de carbone (ou élimination
des gaz a effet de serre). Ces propositions peuvent impliquer des
interventions sur terre, en mer ou dans ’atmosphere. Aucune
d’entre elles ne tente de s’attaquer aux causes du changement
climatique. A la place, elles se concentrent sur la gestion de
certains de ses symptomes.

Il existe une série de propositions de géo-ingénierie, parmi les-
quelles : I'injection de sulfates ou d’autres produits chimiques
dans la stratosphére, afin de bloquer la lumiére du soleil et de
produire un effet d’assombrissement ; la création d’installations
de captage du dioxyde de carbone de I’atmosphére et d’enfouis-
sement dans des réservoirs marins ou géologiques ; la fertilisation
des océans avec du fer ou de I'urée pour stimuler la prolifération
du plancton, dans I’espoir qu’il absorbe de plus grandes quantités
de dioxyde de carbone, modifiant ainsi la chimie de la mer ; et des
méga-plantations de cultures transgéniques qui réfléchiraient la
lumiére du soleil. Toutes ces propositions comportent des risques
énormes, peuvent avoir des effets négatifs synergiques imprévi-
sibles et impliquent des impacts transnationaux>°.

Si chaque projet de géo-ingénierie présente des risques et des

58. Voir, par exemple, le Réseau pour I’évaluation sociale des technologies en
Amérique latine, www.redtecla.org

59. Voir www.geoengineeringmonitor.org

effets potentiels spécifiques, ils ont tous en commun un certain
nombre d’impacts négatifs :

1. Ils proposent de manipuler le climat — un écosystéme dyna-
mique global essentiel a la vie sur la planéte —, avec le risque
de créer des déséquilibres plus importants que le changement
climatique lui-méme.

2. Pour produire un effet sur le climat mondial, ces projets
doivent nécessairement étre a méga-échelle et pourraient donc
également amplifier les conséquences.

3. La géo-ingénierie est née de tentatives militaires visant a
modifier le climat en tant qu’arme de guerre, ce qui signifie qu’il
existe toujours un risque qu’elle soit utilisée a des fins militaires.

4. Les projets peuvent étre déployés unilatéralement : un groupe
de pays ou d’acteurs économiques pourrait les mettre en ceuvre
et les déployer a des fins hostiles ou pour défendre des intéréts
commerciaux.

5. Les effets seront ressentis de maniére inégale selon les régions,
affectant gravement de nombreux pays du Sud global, qui ont le
moins contribué au changement climatique.

6. Les phases expérimentales ne sont pas possibles. Etant donné
I’échelle et la durée nécessaires pour différencier les effets de la
géo-ingénierie des phénomenes climatiques en cours, ’expéri-
mentation équivaudrait au déploiement de la technologie.

7. De nombreux projets ont été congus dans un but lucratif et
commercial, notamment pour gagner des crédits carbone, ce qui
pourrait amplifier la commercialisation des crises climatiques.

8. Enfin, et surtout, les solutions technologiques fournissent
une excuse pour continuer a émettre des gaz a effet de serre.

Outre les gouvernements des pays du Nord global, les prin-
cipaux acteurs intéressés par la géo-ingénierie sont les entre-
prises du secteur de I’énergie et d’autres industries qui comptent
parmi les principaux responsables du changement climatique.
Pour ces acteurs, la géo-ingénierie est une bonne solution, car
elle leur permet de continuer a émettre des gaz a effet de serre
tout en étant payés pour, prétendument, « refroidir la planéte ».
Les défenseurs les plus actifs de la géo-ingénierie comprennent
un petit nombre de scientifiques, localisés principalement aux
Etats-Unis et au Royaume-Uni, qui ont réussi a convaincre leurs
académies des sciences respectives de publier des rapports sur la
géo-ingénierie. Ces scientifiques exercent également une certaine
influence sur le Groupe d’experts intergouvernemental sur I’évo-
lution du climat qui, dans son cinquiéme rapport d’évaluation,
a inclus une proposition de géo-ingénierie — la bioénergie avec



captage et stockage du carbone (BECSC) — comme composante
de la plupart des scénarios de stabilisation de la température a
la surface de la Terre. Il est ainsi espéré que la BECSC servira de
base a des « émissions nettes de carbone égales a zéro » ou a des
« émissions négatives ». Ces concepts sont néanmoins hautement
spéculatifs et créent ’illusion que les émissions de gaz a effet de
serre peuvent étre augmentées puisqu’elles seraient compensées
par la BECsC ou par d’autres solutions technologiques. Il n’existe
aucune preuve indépendante ou étude scientifique démontrant
la viabilité énergétique, économique ou technologique d’un tel
procédé. En outre, I’effet de la BECSC sur la biodiversité et I’uti-
lisation des terres et de I’eau pourrait étre énorme. LLa BECSC
entrerait notamment en concurrence avec 1’agriculture pour
I’usage des terres et constituerait une menace pour les territoires
des autochtones et des paysans.

En P’absence d’un dispositif scientifique mondial transparent et
efficace pour traiter le cas de ces technologies, la Convention sur
la diversité biologique a établi, en 2010, un moratoire de facto sur
la géo-ingénierie, en défendant le principe de précaution, et ce, en
raison des impacts potentiels de la géo-ingénierie sur la biodiver-
sité et les cultures qui la soutiennent. Compte tenu de la gravité
des conséquences et de leur caractére intrinséquement injuste,
plus d’une centaine d’organisations et de mouvements sociaux a
travers le monde ont demandé 'interdiction des technologies de
géo-ingénierie depuis 2010.

Pour aller plus loin

Geoengineering Monitor, www.geoengineeringmonitor.org

SynBioWatch, www.synbiowatch.org

Anderson, Kevin et Glen Peters (2016), « The Trouble with Negative Emis-
sions », Science, vol. 354, n° 6309, p. 182-183.

Biofuelwatch (2015), « Last-Ditch Climate Option, or Wishful Thinking?
Bioenergy with Carbon Capture and Storage », www.biofuelwatch.org.uk

ETC Group (2010), « Geopiracy: The Case Against Geoengineering », Www.
etcgroup.org

ETC Group et Fondation Heinrich-Boll (2017), « A Civil Society Briefing
on Geoengineering: Climate Change, Smoke and Mirrors », www.etc-
group.org

Silvia Ribeiro est originaire d’Uruguay. Elle travaille au Mexique en tant
que directrice pour ’Amérique latine du ETC Group (Action Group on
Erosion, Technology and Concentration), une organisation internationale
possédant un siege au Canada et un autre aux Philippines.

Gouvernance
du systéme Terre

Ariel Salleh

Mots clés : gouvernance du systéme Terre, Anthropocene, hégémonie néolibérale,
développement, autonomie culturelle, savoirs incarnés

Au 21¢ siecle, le fossé entre les gouvernants et les gouvernés
ne cesse de s’élargir, bien que les mouvements de terrain alter-
mondialistes recelent la possibilité d’'une démocratie mondiale
ancrée localement. Le capitalisme étant actuellement dans une
phase de surproduction et de stagnation, la tendance a I’accu-
mulation néolibérale se tourne vers la spéculation financiére.
Les fonctions de I’Etat sont accaparées par le secteur des entre-
prises ; la réglementation du travail et les mesures sociales se
réduisent. Les propositions pour la gouvernance du systeme
Terre visent la mise en place d’une architecture politique inter-
nationale, dans laquelle le climat et la biodiversité seraient des
questions « post-souveraines ». La gouvernance du systéme Terre
s’adresse aux « acteurs politiques » autres que les Etats, a savoir
les bureaucraties intergouvernementales, les entreprises et les
réseaux scientifiques d’élite. Au-dela de cette classe dirigeante
transnationale, ’agentivité créative des travailleurs et travail-
leuses, des peuples autochtones et des femmes assumant des
rbles de soin est reléguée au second plan.

La gouvernance du systéme Terre est proposée comme un
nouveau « paradigme de la connaissance », pour une économie
et une politique mondiales respectueuses de I’environnement.
Le site web du projet Earth System Governance présente cing
problémes analytiques : la responsabilité, I’adaptabilité, I’agen-
tivité, I’allocation et I’acces, et I’architecture. Ils sont associés a
quatre thémes de recherche transversaux : le pouvoir, la connais-
sance, les normes et I’échelle. En outre, le programme Earth
System Governance porte sur quatre domaines d’étude de cas
ou « activités phares » : I’eau, ’alimentation, le climat et 1’éco-
nomie. Comme le concept d’Anthropoceéne auquel elle est lice,
la gouvernance du systeme Terre élude les tensions historiques
entre le capital et le travail, le centre géographique et la péri-
phérie, la production et la reproduction. En « naturalisant » les



130

problémes causés par I’étre humain, le concept d’Anthropocéne
et la gouvernance du systéme Terre écartent potentiellement la
responsabilité sociale, tout en défendant le szaru quo capitaliste.

Au début des années 1970, le stratége états-unien en maticre
de politique étrangére George F. Kennan avait lancé un appel
pour la création d’un organe de gestion mondial en dehors
des Nations unies. Cette proposition a regu le soutien de la
Société du Mont-P¢lerin et de la us Heritage Foundation, des
organisations de droite promouvant ’individualisme, ’entre-
prise privée, la compétitivité et le libre-échange. En partie en
réponse a cet appel, un Forum économique mondial a vu le jour
en 1987, et un Conseil mondial des entreprises pour le déve-
loppement durable a été imaginé lors du Sommet de la Terre de
Rio en 1992. I’Agenda 21 de Rio, la Convention sur la diver-
sité biologique et la Convention-cadre des Nations unies sur les
changements climatiques reflétent cette influence. Un Fonds
pour ’environnement mondial a été créé au sein de la Banque
mondiale peu aprés. A la fin des années 1990, des propositions
pour une « Organisation mondiale de I’environnement » qui
fonctionnerait aux c6tés de 1’Organisation mondiale du com-
merce, de tendance néolibérale, ont été faites par le président
francais Chirac et le chancelier allemand Kohl, avec le soutien
du Brésil, de Singapour et de ’Afrique du Sud.

Pendant que les scientifiques européens parlaient de I’ana-
lyse du systeme Terre, le Potsdam-Institut passait en revue les
quelque 800 projets d’accords multilatéraux sur ’environne-
ment. Il s’agissait de faire en sorte que la Convention sur le com-
merce international des espéces de faune et de flore sauvages
menacées d’extinction (CITES), la convention de Bale (sur les
déchets dangereux), le protocole de Montréal (sur les niveaux
d’ozone) et le protocole de Carthagéne (sur la biosécurité) se
conforment a ’Accord général sur les tarifs douaniers et le
commerce (GATT). Les autres participants clés au dialogue en
cours sur la gouvernance environnementale sont la Chambre
de commerce internationale, la Banque mondiale, I’Organisa-
tion de coopération et de développement économiques (OCDE),
I’UNEsCO, la Confédération syndicale internationale et la New
Economics Foundation. Depuis la crise financiére de 2008, la
Green Economy Coalition a accueilli de grandes ONG.

Avec un sieége a 'université de Lund en Suéde, le programme
de recherche Earth System Governance bénéficie de I’appui
du Programme international sur les dimensions humaines des
changements de I’environnement planétaire (International

Human Dimensions Programme — IHDP), de 'université des
Nations unies et de I’'International Science Council. Il fait aussi
activement appel aux centres universitaires du monde entier et
semble extrémement bien financé, avec des sponsors tels que
le Potsdam-Institut et la Fondation Volkswagen. Le site web du
réseau Earth System Governance présente des projets, des confé-
rences et des publications. Un théme central est I’idée d’une
« Organisation mondiale de I’environnement », qui pourrait étre
créée en améliorant le Programme des Nations unies pour I’en-
vironnement (PNUE) et en le dotant de pouvoirs de sanction
sur les Etats-nations, comme ceux dont dispose I’Organisation
mondiale du commerce (OMC). Par ailleurs, certains partisans de
la gouvernance du systéme Terre considérent que I’Organisation
internationale du travail (01T) offre un mod¢le ; d’autres sou-
tiennent qu’une agence congue pour servir de médiateur entre le
gouvernement, les entreprises et les travailleurs n’est pas adaptée
a la résolution de conflits environnementaux complexes entre
des acteurs ayant des intéréts culturels différents. Les innova-
tions néolibérales telles que les partenariats public-privé entrent
également dans le cadre du travail des chercheuses et chercheurs
du programme Earth System Governance.

Lors de la Conférence des Nations unies sur le développement
durable (Rio+20) en 2012, le réseau Earth System Governance a
soumis a la délibération la proposition d’une « Organisation mon-
diale de I’environnement ». Cette proposition coincidait avec un
programme d’« économie verte » (The FutureWeWant) parrainé par
les entreprises et les Nations unies et élaboré avec ’aide d’agences
de relations publiques. Les mouvements populaires d’écologie et
de justice sociale ont répondu a cette proposition de I’establishment
par une projection mondiale intitulée Another Future Is Possible!.
Selon les termes de La Via Campesina : « Nous demandons I’in-
terdiction compléte des projets et des expériences de géo-ingé-
nierie sous le couvert de technologies “vertes” ou “propres™...
Nous luttons pour une production alimentaire soutenable a petite
échelle, destinée a la consommation communautaire et locale. »
En 2015, la mission inscrite dans les Objectifs du millénaire pour
le développement établis par les Nations unies a été transférée
dans un ensemble d’Objectifs de développement durable reflétant
le programme d’« économie verte » des entreprises.

Les voix de la société civile résistent a juste titre a la promotion
des valeurs du marché en tant que principe d’organisation de la
vie quotidienne et de la prise de décision politique. Tout en faisant
mine de respecter le « principe démocratique de subsidiarité », les



132

projets de développement capitalistes et le libre-échange colo-
nisent les ressources, le travail et les marchés dans la périphérie
mondiale ; les gens perdent donc leurs moyens de subsistance
locaux et leur autonomie culturelle. I’extractivisme est a la base
des plans de « développement durable » mis en place par le haut.
Les logiques de marché telles que les paiements pour services
environnementaux ne sont qu’un cout d’opportunité pour le Sud
global. Le juste principe des « responsabilités communes mais dif-
férenciées et des capacités respectives » inscrit dans le protocole
de Kyoto initial est mis de coté, alors que les négociations inter-
nationales s’éternisent lors des réunions de la Convention-cadre
des Nations unies sur les changements climatiques.

Avec ses cinq problémes analytiques et son ingénierie tech-
nico-juridique d’autorité a plusieurs échelles, le projet Earth
System Governance constitue un processus hégémonique, qui
parle de changement tout en marchant main dans la main avec
celles et ceux qui détiennent le pouvoir. La croyance selon
laquelle la nature existe pour la satisfaction de I’étre humain et
les hypothéses « rationnelles instrumentales » selon lesquelles
la nature peut étre contrblée reflétent une hybris masculiniste
née de la révolution scientifique européenne. LLa gouvernance
du systeme Terre et le concept d’Anthropocéne renforcent cette
violence par les abstractions de la théorie des systemes. En tant
que « paradigme de la connaissance », la gouvernance du systeme
Terre contourne la recherche critique ainsi que les perspectives
paysannes, féministes, autochtones et écologiques fondées sur
le travail de préservation des processus vivants. La classe diri-
geante transnationale actuelle, avec ses modes de connaissance
objectivants et dissociés de la vie, ne peut que promouvoir une
illusion de « gouvernance de la Terre ». Une réponse post-déve-
loppement aux crises écologiques et sociales doit étre incarnée,
empirique et démocratique.

Pour aller plus loin

Earth System Governance, www.earthsystemgovernance.org
Forum économique mondial de Davos, www.weforum.org

The Global Governance Project, www.globalgovernanceproject.org
LaVia Campesina, www.viacampesina.org

Biermann, Frank et Steffen Bauer (2005), « The Rationale for a World
Environment Organization », dans Frank Biermann et Steffen Bauer
(dir.), A World Environment Organization: Solution or Threat for Effective
International Environmental Governance?, Aldershot : Ashgate.

Rio+20 — Conférence des Nations unies sur le développement durable
(2012), The Furure We Want, www.sdgs.un.org

Salleh, Ariel (2015), « Neoliberalism, Scientism, and Earth Systems Gover-
nance », dans Raymond L. Bryant (dir.), The International Handbook of
Political Ecology, Cheltenham : Edward Elgar.

Steffen, Will, Jacques Grinevald, Paul Crutzen et John McNeill (2011),
« The Anthropocene: Conceptual and Historical Perspectives », Philoso-
phical Transactions of the Royal Sociery A, vol. 369, n° 1938, p. 842-867.

Ariel Salleh est une militante. Elle est ’autrice de Ecofeminism as Politics:
Nature, Marx, and the Postmodern (Zed Books, 1997 ; 2¢ édition, 2017 ;
traduction frangaise a paraitre chez Wildproject) et a coordonné I’ou-
vrage Eco-Sufficiency and Global Fustice: Women Write Political Ecology
(Pluto Press, 2009). Elle a été ’'une des rédactrices a I’origine de la revue
états-unienne Capiralism Nature Socialism. Elle est professeure honoraire
en économie politique a 'université de Sydney en Australie, ancienne
membre du groupe de recherche Post-Growth Societies a 'université
Friedrich-Schiller de Iéna en Allemagne, et professeure invitée a 'uni-
versité Nelson-Mandela en Afrique du Sud. Elle est membre du groupe
de travail permanent sur les alternatives au développement créé par la
Fondation Rosa-Luxemburg.



134

Néo-extractivisme

Samantha Hargreaves

Mots clés : accumulation, extractivisme, nationalisme des ressources,
progresismo

Un discours politique a émergé a la fin des années 2000, décri-
vant une nouvelle vague d’extractivisme dans les pays d’Amé-
rique latine. Ce discours accompagne la flambée mondiale des
prix des matiéres premieéres et coincide avec I’arrivée au pou-
voir de certains gouvernements latino-américains de gauche.
Le terme associé, « néo-extractivisme », qualifie une variante de
PPextractivisme mise en ceuvre par ces Etats pour financer des
réformes sociales. En Afrique, le parent du néo-extractivisme
est le nationalisme des ressources, qui se comprend comme
Paffirmation du contrdle d’un gouvernement sur les ressources
naturelles de son territoire, dont il tire des profits.

En général, la politique néo-extractiviste comprend : la natio-
nalisation pure et simple d’une partie ou de la totalité des indus-
tries extractives ; ’augmentation de ’actionnariat public ; une
renégociation des contrats ; des efforts pour augmenter la rente
des ressources par le biais de mécanismes fiscaux innovants ; et
des activités a valeur ajoutée. Des institutions et des initiatives
mondiales, telles que I’Organisation des nations unies, I’Organi-
sation de coopération et de développement économiques (OCDE)
et Initiative pour la transparence dans les industries extractives
(1TIE) ont de plus en plus promu des orientations néo-extrac-
tivistes. Dans le contexte africain, I’'Union africaine, la Banque
africaine de développement et le Africa Progress Panel ont joué
un roéle actif dans ce processus.

Le néo-extractivisme et son équivalent africain moins déve-
loppé, le nationalisme des ressources, ont été présentés par leurs
partisans comme des alternatives qui soutiennent le dévelop-
pement national, protégent I’environnement et profitent aux
communautés locales. Cependant, au-dela de ce vernis de pro-
gresismo, le modéle d’accumulation capitaliste reste inchangé.
« Le néo-extractivisme latino-américain a démontré les limites
de ce modele, qui consiste a attendre des exportations et des
investissements étrangers qu’ils résolvent les problémes histo-
riques et structurels d’inégalité, d’iniquité et, surtout, la destruc-
tion de ’environnement » (Aguilar, 2012 : 7).

Meéme si les régimes de propriété peuvent passer, en partie
ou en totalité, du secteur privé a I’Etat, les processus produc-
tifs continuent de suivre les régles standards de maximisation
des profits, de compétitivité, d’efficacité et d’externalisation
des conséquences. Alors que le discours de ’autodétermi-
nation nationale accompagne le néo-extractivisme, les pays
riches gardent le controle en déterminant, comme ils le font
déja, quelles ressources ils importent et d’ou elles proviennent.
L’idéologie du progresismo défend Pextractivisme avec, comme
soubassement, une logique de croissance, en affirmant que le
« gateau doit grossir » afin de combattre la pauvreté. Par consé-
quent, les investissements étrangers et le productivisme sont
encourageés, au détriment de la protection des ressources natu-
relles et des droits de subsistance des autochtones et des autres
communautés concernées.

Le néo-extractivisme provoque des conflits autour des res-
sources naturelles, échoue a créer des emplois et externalise les
colits sociaux et environnementaux. Partout ou les nationalisa-
tions ont eu lieu, les entreprises miniéres d’Etat ne fonctionnent
souvent pas différemment des entreprises privées : elles continuent
a détruire I’environnement et a mépriser les relations sociales. Les
responsabilités civiques de ’Etat sont compromises par la néces-
sité de préserver les conditions d’accumulation. L’Etat défend
le néo-extractivisme comme étant dans I’intérét national, et les
mouvements et communautés qui dénoncent ses conséquences
sont étiquetés comme « anti-développementalistes ». Gudynas
(2010) a fait remarquer que lorsque les bénéfices excédentaires
sont utilisés par ’Etat pour financer des programmes sociaux et
de bien-étre public, ce dernier gagne ainsi une nouvelle source de
« légitimité sociale ». I'idée que I’extractivisme est indispensable
au développement est fortement promue dans le discours public,
qui lui confére un statut hégémonique.

D’expérience de ’Amérique latine est riche d’enseignements
pour les autres régions du monde qui cherchent a se développer
par le biais du néo-extractivisme et du nationalisme des res-
sources. L’initiative Africa Mining Vision et le cadre stratégique
qui ’accompagne, Minerals and Africa’s Development (Union afri-
caine et UNECA, 2011), sont ’expression la plus concrete de cette
tendance en Afrique. Le point de départ de ce cadre est I’alléga-
tion selon laquelle ’Afrique est riche en minéraux inexploités,
qui ont été mal utilisés dans le passé et qui devraient maintenant
étre exploités de maniére transparente, équitable et optimale
sur le continent, afin de parvenir au développement socio-



économique attendu. La clé de cette stratégie de développement
moderniste est I’industrialisation fondée sur les minéraux, qui
devrait permettre d’éradiquer la pauvreté et de parvenir a une
croissance durable, telle que définie par les Objectifs du mil-
Iénaire pour le développement. Cependant, la stratégie Africa
Mining Vision, largement soutenue par les organisations de la
société civile africaine a travers I’African Initiative on Mining
Environment and Society a échoué face a la crise récente des
prix des matieéres premieres, la concurrence interétatique et I’in-
gérence des entreprises dans I’aréne politique nationale.

Pour en revenir a la question de I’externalisation, les consé-
quences du développement fondé sur ’extractivisme ont une
forte incidence sur les questions de sexe/genre. WoMin, une
alliance pour les droits des femmes dirigée par des femmes, qui
lutte contre ’extraction destructrice des ressources naturelles
en Afrique, travaille sur ce sujet aux cOtés d’autres organisations
féministes en Amérique latine, en Asie, et dans le Pacifique. Ces
organisations rendent visible la maniére dont le travail bon mar-
ché ou non rémunéré des femmes de la classe ouvriére et des
paysannes du Sud global contribue a I’accumulation du capital.
Ces relations d’exploitation souvent occultées restent inchan-
gées sous le régime néo-extractiviste dirigé par I’Etat. Le role des
femmes dans le travail reproductif signifie que les femmes de la
classe ouvriére et les paysannes travaillent plus dur et plus long-
temps que les hommes pour accéder a I’eau potable et a I’éner-
gie, mais aussi pour soigner les enfants, les travailleurs et les
autres membres de la famille exposés aux polluants. La respon-
sabilité traditionnelle des femmes en matiére de reproduction
sociale n’est que partiellement soulagée par les investissements
de I’Etat dans les services sociaux. Outre les colits sociaux et
environnementaux immeédiats pour les communautés, les effets
a long terme de ’extractivisme sur le changement climatique
seront principalement pris en charge par les femmes pauvres
qui travaillent a la restauration des écosystemes endommagés.

Le néo-extractivisme, comme le nationalisme des ressources,
n’est ni transformateur ni émancipateur. Il s’agit, au mieux,
d’une trajectoire réformiste, drapée dans le manteau du déve-
loppement néolibéral appelé progresismo. Cette idéologie peut
favoriser certaines réformes sociales a court ou moyen terme,
mais elle ne parviendra pas a résoudre la contradiction profonde
entre « le capital et la vie », qui détruit ’humanité et la planéte
méme.

Pour aller plus loin
Alternautas, www.alternautas.net
WoMin, www.womin.org.za

Aguilar, Carlos (2012), Transitions towards Post-extractive Societies in Latin
America: An Answer to the EU Raw Materials Initiative, Dublin, Paris et
Berlin : Comhlamh, AITEC et WEED.

Fitz, Don (2014), « Progressive Extractivism: Hope or Dystopia? », Climate
and Capitalism, www.climateandcapitalism.com

Gudynas, Eduardo (2010), « The New Extractivism of the 21st Century:
Ten Urgent Theses about Extractivism in Relation to Current South
American Progressivism », Americas Program Report, Washington, DC :
Center for International Policy.

Petras, James et Henry Veltmeyer (2014), The New Extractivism: A Post-Neo-
liberal Development Model or Imperialism of the Twenty-First Century?,
Londres : Zed Books.

Union africaine et UNECA (2011), Minerals and Africa’s Development : An
Overview of the Report of the International Study Group on Africa’s Mineral
Regimes, www.au.int

Samantha Hargreaves est la fondatrice et la directrice de WoMin,
une ONG féministe africaine d’envergure continentale qui lutte contre
Pextraction destructrice des ressources. Samantha Hargreaves a milité
dans le domaine des réformes agraires et fonciéres et pour la constitution
de mouvements de femmes.



Outils numériques

George Caffentzis

Mots clés : ordinateurs, Foxconn, exploitation, dégats environnementaux

Alors que le développement pousse a I’adoption d’outils numé-
riques dans presque toutes les sphéeres de la vie quotidienne,
I’expression « ordinateurs de sang » a été proposée. Celle-ci fait
I’analogie avec les « diamants de sang », en raison du nombre crois-
sant de preuves attestant du caractére sanglant de la production
d’ordinateurs. Plus spécifiquement, un lien existe entre certaines
entreprises du numérique et des milices responsables du dépla-
cement et du meurtre de millions de personnes en République
démocratique du Congo. ’expression « ordinateurs de sang » date
d’un rapport publié en 2009 par ’ONG anglaise Global Witness,
intitulé « Faced with a Gun, What Can You Do? » (« Que peux-tu
faire sous la menace d’une arme a feu ? »). Ce rapport accusait
de grandes entreprises minieres, métallurgiques et électroniques
de se faire les complices silencieuses des violences infligées par
des groupes armés qui opérent principalement dans les provinces
riches en minerais du Nord et du Sud-Kivu, et qui « forcent fré-
quemment des civils a extraire des minerais, en leur extorquant
des taxes et en refusant de les payer » (Dias, 2009).

Le coltan est particuliérement préoccupant, étant un minéral
indispensable dans la production des smartphones et des ordina-
teurs portables. I’objectif du rapport de Global Witness, et des
autres rapports qui I’ont suivi, était d’alerter les consommateurs et
consommatrices et les autorités quant au besoin de controéles plus
stricts sur le processus permettant a de tels minerais d’atteindre
le marché international et les acheteurs. A la suite de campagnes
organisées en 2010 sous le slogan « No Blood for my Mobile » (« Pas
de sang pour mon portable »), le Congrés américain a voté une
loi, dite loi Dodd-Frank, qui exige des entreprises plus de trans-
parence sur I’origine de leurs minerais. Il est admis qu’il n’existe
pas de téléphone ou d’ordinateur dont la production n’implique
pas de zone de conflit, étant donné que les « canaux par lesquels
circule le coltan sont [...] labyrinthiques et souvent clandestins »
(Brophy et de Peuter, 2014 : 63).

Pourtant, les grandes problématiques concernant la place
des outils numériques dans la production sociale et les luttes
citoyennes restent insuffisamment traitées par les mouvements
pour la justice sociale. Bien trop souvent, les technologies numé-

riques font I’objet de louanges sans discernement, en tant qu’ou-
tils d’organisation clés permettant de relier des militantes et des
militants dispersés aux quatre coins du monde, et en tant que
moyens de discussion et de mobilisation rapides et efficaces. Mais
leurs cotits écologiques et sociaux ne sont pas ou peu mentionnés.
Comme le remarque le théoricien Saral Sarkar dans Eco-Socialism
or Eco-Capriralism?, 1a production d’outils numériques représente
un désastre environnemental : « Le fait que les ordinateurs et la
majorité des biens électroniques deviennent toujours plus petits
constitue aussi un inconvénient pour ’environnement. De tels
produits sont hautement complexes et composés d’un mélange
de nombreux matériaux. LLa miniaturisation fait qu’il est de plus
en plus difficile et parfois méme impossible de séparer ces maté-
riaux, ce qui entrave le recyclage » (Sarkar, 1999 : 128). Il ajoute
que P’Allemagne, a elle seule, génére 120000 tonnes de déchets
d’ordinateurs chaque année, qui contiennent tous des substances
hautement toxiques.

Un élément central de I’aura idéologique d’autocongratulation
émanant de I'industrie numérique est sa supposée « propreté ».
Les porte-parole du secteur mettent constamment en avant le
contraste entre, d’un cOté, leur révolution industrielle de I’infor-
mation et la dématérialisation, et de I’autre, I’époque sale des
moteurs a vapeur et a combustion interne alimentés au charbon
et au pétrole. Cette idéologie hérite — malgré lui — du théoricien
originel de ’ordinateur, Alan Turing, qui, dans les années 1930,
décrivait cette machine en termes purement abstraits. Depuis cette
perspective, il a réussi 8 montrer ’existence de limites internes au
pouvoir computationnel, tenant au fait qu’il existe des chiffres
qu’aucun ordinateur ne peut calculer. Mais Turing ne se préoccu-
pait aucunement de I’origine des matériaux composant un ordi-
nateur ; du type d’énergie dont il dépend ; ou de la fagon de gérer
la chaleur résiduelle générée par son fonctionnement. Comme I’a
écrit Charles Henry Bennett, « les ordinateurs peuvent étre congus
comme des moteurs transformant I’énergie libre en chaleur rési-
duelle et en travail mathématique » (Gleick, 2011 : 360). Le besoin
en énergie libre et son corollaire, la chaleur résiduelle, s’intensi-
fient inévitablement étant donné que I'utilisation des technologies
de communication et des technologies informatiques occupe plus
que jamais une place centrale dans le cycle de production et de
reproduction du systéme capitaliste.

Le fait que les produits électroniques et numériques soient
marqués du sceau de la destruction est également confirmé par
les conditions d’exploitations notoires dans lesquelles ils sont



140

produits. En Chine continentale, les ouvriers et ouvriéres des
usines Foxconn — le plus grand producteur mondial d’ordina-
teurs — ont souvent menacé de se suicider en protestation contre
les longues heures de travail et les salaires de famine. Bien sir, les
outils numériques ont aussi été utilisés pour renforcer les luttes
politiques a travers le monde (Brophy et de Peuter, 2014 : 66).
Néanmoins, les militants et les universitaires devraient éviter de
célébrer la numérisation en laissant dans I’ombre les conditions
dans lesquelles ces technologies sont produites. Par exemple, il
est problématique d’affirmer, comme certains milieux radicaux
le font, qu’Internet représente un nouveau type de commun,
alors que sa production matérielle repose sur la destruction de
nombreux communs naturels, I’expropriation et la contamina-
tion toxique de vastes étendues de terres, et le déplacement ou le
meurtre de celles et ceux qui y vivaient auparavant.

Ces préoccupations sont d’autant plus importantes que la ques-
tion de la technologie s’avére fondamentale pour tous les projets
de transformation du 21¢ siécle. Il est crucial de développer une
vision globale sur la question des ordinateurs, en interrogeant
a la fois leurs conditions de production et les effets associés a
leurs usages. Une ligne directrice dans cet effort devrait étre la
reconnaissance du fait que la technologie capitaliste a été histo-
riquement produite pour contréler les luttes de la classe ouvriere
et détruire les formes d’organisation sur lesquelles se fondent ces
résistances. La numérisation ne peut pas étre simplement réap-
propriée et réorientée vers des buts différents.

Pour aller plus loin

Brophy, Enda et Greig de Peuter (2014), « Labors of Mobility: Communi-
cative Capitalism and the Smartphone Cybertariat », dans Andrew Her-
man, Jan Hadlaw et Thom Swiss (dir.), Theories of the Mobile Internet:
Materialities and Imaginaries, New York : Routledge.

Dias, Elizabeth (2009), « First Blood Diamonds, Now Blood Computers? »,
Time, 24 juillet, www.time.com

Gleick, James (2011), The Information: A History, A Theory, A Flood, New
York : Pantheon Books.

Sarkar, Saral (1999), Eco-Socialism or Eco-Capitalism? A Critical Analysis of
Humanity’s Fundamental Choices, Londres : Zed Books.

George Caffentzis est professeur émérite au département de philosophie
de I'université du Southern Maine a Portland. Il est I’auteur de In Letters
of Blood and Fire: Work, Machines, and the Crisis of Capitalism (PM Press,
2013) et de No Blood for Oil! Essays on Energy, Class Struggle, and War
1998-2016 (Autonomedia, 2017).

Transhumanisme

Luke Novak

Mots clés : transhumanisme, intelligence artificielle (IA), progrés, singularite,
risque existentiel

Les transhumanistes estiment que la nature humaine peut
évoluer grace a Iutilisation de la science : celle-ci permettrait
d’augmenter I’espérance de vie et les capacités intellectuelles et
physiques, voire d’opérer le controle des émotions (Bostrom,
2005). Grace au remplacement des cellules et des organes par
des équivalents génétiquement améliorés ou mis en marche par
des machines, les individus seraient capables de se déplacer et
de traiter ’information plus rapidement. Les outils du transhu-
manisme comprennent des technologies telles que le génie géné-
tique, la fécondation in wvitro, le clonage, la thérapie génique
germinale, I’intelligence artificielle (1A), ainsi que la fusion com-
plete des machines et des humains, dénommée « singularité ».
Le transhumanisme vise a éliminer la souffrance et a atteindre
une sagesse divine qui dépasserait de loin les capacités des étres
humains vivant aujourd’hui, y compris les plus intelligents.

Il s’agit d’un mouvement clandestin, petit mais puissant. Son
principal partisan, Ray Kurzweil, est employé par Google dans
le domaine de ’apprentissage automatique et du traitement du
langage naturel. Il est un ami proche de Larry Page, ancien PDG
d’Alphabet Inc, elle-méme société mére de Google. Larry Page
est le plus radical des partisans du transhumanisme ; il en dirige
le programme et invite les autres a suivre son projet d’améliora-
tion de I’étre humain. Kurzweil (2005 : 9) déclare :

« La Singularité représentera le point culminant de la fusion de
notre pensée et de notre existence biologiques avec notre tech-
nologie. Elle donnera naissance a un monde qui sera toujours
humain, mais qui transcendera nos racines biologiques. Il n’y
aura plus de distinction, apres la Singularité, entre I’humain et
la machine, ou entre la réalité physique et la réalité virtuelle.
Sivous vous demandez ce qui restera incontestablement d’hu-
main dans un tel monde, cela sera simplement cette qualité :
notre espece est celle qui cherche, par essence, a étendre sa
portée physique et mentale au-dela de ses limites présentes. »



142

Cette fusion de ’humain et de la machine dans une « Singu-
larité » conduira a ce que ’on appelle I’ére « post-humaine »,
préfigurant par la méme une transcendance vers le point Oméga,
envisagé dés 1965 par le philosophe Teilhard de Chardin comme
point de création d’une conscience collective ressemblant a
Dieu. Au point Oméga, les humains pourront vivre indéfiniment,
conquérir le cosmos et s’unir en conscience avec I’univers. Cette
transformation est censée commencer par le téléchargement de
I’esprit humain sur un ordinateur. En outre, les transhumanistes
pensent que ce monde a un sens parce qu’il est mystique et
magique, et que personne ne peut déterminer a quoi ressemblera
I’univers une fois la Singularité atteinte.

Le transhumanisme part d’une croyance implicite dans le
progres scientifique rationnel. Ou encore dans le progrés pour
le progrés. Un spécialiste a suggéré que « le transhumanisme
[était] une “foi séculiére”, qui sécularise les motifs religieux tra-
ditionnels, d’une part, et dote la technologie d’une signification
salvatrice, d’autre part » (Wolyniak, 2014 : 63). Cela découle
de P’aspiration a transcender la condition humaine, la biologie
actuelle des étres humains étant considérée comme faible et
incapable de répondre aux besoins de I’avenir. LLa question hau-
tement politique de savoir qui est habilité a définir les besoins
futurs de I’humanité n’est pas posée ici.

Pourquoi certains chercheurs et scientifiques pronent-ils le
transhumanisme, et pourquoi tant de personnes dans les sociétés
capitalistes tardives ont-elles adopté ce discours ? Les huma-
nistes séparent traditionnellement les catégories de ’humain et
de P’animal. En outre, ils mettent en avant « la raison et ’au-
tonomie individuelle » dans la prise de décision. Cette idée de
progres peut étre examinée sous deux angles. Le sociologue alle-
mand Max Weber souligne I’affinité culturelle du progrés avec la
connaissance scientifique, et ’effet de celle-ci sur le développe-
ment de la société et des individus. A I’inverse, ’autre perspec-
tive est historique et repose sur la conviction que les humains ont
toujours été engagés dans un projet de progres technologique, et
que cela fait partie de leur nature que d’« améliorer » leur propre
vie, comme de s’emparer du premier outil (Toffoletti, 2007).

Les transhumanistes espérent qu’en transcendant la biolo-
gie et en prenant le contréle des processus naturels d’évolu-
tion, ils atteindront I’objectif final de devenir « post-humains ».
La World Transhumanist Association définit le post-humain
comme un étre futur hypothétique, « dont les capacités de
base dépassent si radicalement celles des étres humains actuels

qu’elles ne sont plus clairement humaines selon nos normes
présentes » (Bostrom, 2003). Cette utilisation spécifique du
substantif « post-humain » ne doit pas étre confondue avec
I’usage plus culturel et philosophique du terme. Selon cette
derniére acception, le fait de se positionner en tant que « sujet
post-humain » décentré permet de remettre en question les
limites de ’anthropocentrisme humaniste, de la nomenclature
masculiniste et des relations binaires telles que nature/culture,
machine/humain.

Les transhumanistes pensent que d’ici 2045, la puissance
cérébrale combinée de tous les étres humains sera dépassée
par les ordinateurs (Kurzweil, 2005 : 70). IIs et elles craignent
cependant un monde dominé par des inventions d’I1A superintel-
ligentes. Certains affirment méme que la seule fagon d’atténuer
ce risque est que les humains eux-mémes deviennent transhu-
mains. Ainsi Kurzweil estime-t-il que nous devrions empécher
I’essor de I'1A superintelligente en encourageant ’humanité a
fusionner avec les machines. Cependant, les risques contre les-
quels les transhumanistes veulent prémunir le monde sont les
mémes que ceux que leurs solutions favorisent.

Les experts humanistes et chrétiens, et méme Fukuyama, esti-
ment que ’« amélioration » technologique posera des questions
morales si elle confére injustement a un individu un avantage sur
un autre. Les théologiens, quant a eux, rejettent le transhuma-
nisme sur la base de la loi naturelle, toute tentative de modifier
la condition humaine étant considérée comme un affront fait
a Dieu. Le sociologue Nick Bostrom a introduit le terme de
« risque existentiel » dans le contexte de technologies dange-
reuses comme I’1A. Il estime que la superintelligence est I’un des
nombreux risques existentiels « dont I’issue défavorable annihi-
lerait la vie intelligente d’origine terrestre ou réduirait de fagon
permanente et radicale son potentiel » (Frankish et Ramsey,
2014 : 329). Quoi qu’il en soit, ce monde de la post-singularité
est si éloigné de nous qu’il est encore impossible d’en évaluer
les risques.

Pour aller plus loin
Humanity+ (World Transhumanist Association), www.humanityplus.org

Bostrom, Nick (2003), The Transhumanist FAQ: A General Introduction. Ver-
ston 2.1, Los Angeles : World Transhumanist Association.

Bostrom, Nick (2005), « In Defense of Posthuman Dignity », Bioethics,
vol. 19, n° 3, p. 202-214.



144

Frankish, Keith et William Ramsey (2014), The Cambridge Handbook of
Artificial Intelligence, Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University
Press.

Kurzweil, Ray (2005), The Singulariry Is Near:When Humans Transcend Bio-
logy, New York : Viking.

Toffoletti, Kim (2007), Cyborgs and Barbie Dolls: Feminism, Popular Culture
and the Posthuman Body, Londres : 1. B. Tauris.

Wolyniak, Joseph (2014), « “The Relief of Man’s Estate”: Transhumanism,
the Baconian Project, and the Theological Impetus for Material Salva-
tion », dans Calvin Mercer et Tracy J. Trothen (dir.), Religion and Transhu-
manism: The Unknown Future of Human Enhancement, Santa Barbara :
Praeger.

Luke Novak a obtenu une licence en sociologie et en anthropologie. Son
mémoire portait sur les risques existentiels liés au transhumanisme, a la
singularité et a ’intelligence artificielle. Il est actuellement en doctorat
en droit a I'université de Nouvelle-Galles-du-Sud a Sydney, en Australie,
étudiant le croisement du droit et des technologies avancées, ainsi que
les risques qu’elles engendrent.

Villes intelligentes

Hug March

Mots clés : TIC, souveraineté technologique, transformation urbaine

La « ville intelligente » (smarr city) est un concept ambigu qui
influence profondément les débats sur la durabilité urbaine ainsi
que les stratégies de compétitivité urbaine, tant dans le Nord
global que dans le Sud global. Sa pierre angulaire est I’utilisation
intensive et généralisée des technologies de I’information et de la
communication (TIC), dans le but d’améliorer la gestion urbaine
et de renforcer sa durabilité.

S’il est impossible de présenter une liste exhaustive des villes,
régions ou pays qui mettent en ceuvre des plans de smarrt city,
il est néanmoins intéressant de mentionner certains des cas les
plus paradigmatiques. LEurope a été une précurseuse dans le
domaine de la ville intelligente, avec des villes comme Ams-
terdam® ou Barcelone®! en téte du classement des villes intelli-
gentes ces derniéres années. Si la plupart des stratégies de smart
ciry visent a améliorer I’environnement bati existant en ajoutant
une « peau numérique » a la ville, on peut citer des villes intelli-
gentes construites de toutes piéces, comme Masdar aux Emirats
arabes unis ou Songdo en Corée du Sud. Ce concept a non
seulement eu un effet sur 'urbanisme du Nord global, mais il
marque aussi profondément les débats d’urbanisme dans le Sud
global. L’ampleur et ’ambition de la mission « Smart Cities » en
Inde sont considérables, avec plus de 100 projets se développant
dans tout le pays. Enfin et surtout, il est également important de
mentionner que le concept commence a influencer ’'urbanisme
en Afrique.

60. Dorien Zandbergen et Sara Blom (réal.) (2015), Smarz Ciry: In Search of the
Smart Citizen. Ce documentaire présente et analyse la conversion d’Amsterdam
en une ville intelligente de renommeée mondiale. Disponible sur www.grlp.org

61. « Barcelona Ciudad Digital » (2017-2020) est une feuille de route élaborée
par le conseil municipal de Barcelone pour utiliser la technologie et les data
afin de fournir des services abordables et de meilleure qualité aux citoyens et
citoyennes, tout en rendant le gouvernement plus participatif, transparent et
efficace. Cette feuille de route met aussi I’accent sur la capacitation numérique
pour lutter contre les inégalités, et sur I’innovation numérique pour répondre
aux défis sociaux. Voir www.ajuntament.barcelona.cat/digital



Grice a la collecte continue de données précises sur le méta-
bolisme urbain, a travers I’utilisation généralisée d’applications
mobiles, de capteurs, de compteurs et réseaux intelligents, de
plates-formes de gestion intégrée et d’outils similaires, la ville
intelligente promet une utilisation des ressources plus efficace
et optimale, une diminution de la pollution urbaine et une
meilleure qualité de vie. Les grands conglomérats de TIC, les
services publics et les sociétés de conseil internationales appa-
raissent comme des acteurs clés dans la mise en ceuvre de la
ville intelligente.

Cette version numérique rénovée de la modernisation éco-
logique a travers les TIC présente de nombreux dangers pour
une transition post-développement. Premierement, les concep-
tions courantes de la ville intelligente dénotent un degré élevé
de déterminisme technologique. L'utilisation intensive des TIC
est considérée, de fagon acritique, comme un passage obligé
qui assurerait automatiquement une meilleure qualité de vie
pour toutes et tous. Par conséquent, dans ’imaginaire de la ville
intelligente, le changement technologique est le moteur du chan-
gement social. Cette narration se caractérise généralement par
une perspective ontologique qui présente les processus urbains
socio-environnementaux comme des défis techniques et d’in-
génierie pouvant étre résolus par des solutions technologiques.
Alimentée par une grandiloquence dépolitisée, cette narration
surestime la capacité transformative de la technologie tout en
occultant les dimensions structurelles politico-économiques des
problémes socio-environnementaux urbains, tels que la pau-
vreté, la discrimination ou I’inégalité. Ce faisant, les déploie-
ments hégémoniques de la ville intelligente remplacent la quéte
de la justice socio-environnementale et du « droit a la ville » par
celle de la démocratisation de la technologie. Deuxiémement,
les technologies des villes intelligentes peuvent accentuer I’écla-
tement urbain, renforcer les relations de pouvoir inégales, et
accroitre les disparités sociales et ’exclusion de certains acteurs.
Troisiétmement, la ville intelligente peut étre comprise comme
un moteur permettant d’accélérer la circulation des capitaux
et I’extraction de rentes par et pour les entreprises privées,
en période de restructuration urbaine post-crise. Le controle
monopolistique des technologies intelligentes par le secteur
privé peut entrainer un blocage socio-technique empéchant la
concrétisation de transitions socio-techniques alternatives plus
égalitaires. Quatriémement, on pourrait également considérer
que cette situation se rapproche d’une dystopie urbaine de sur-

veillance totale et d’un glissement vers une gouvernance urbaine
autoritaire.

Au-dela des implications politico-économiques de la ville
intelligente, les avantages environnementaux des TIC urbaines
doivent faire ’objet d’un examen critique. Les solutions de
la ville intelligente visent a réduire la consommation d’eau et
d’énergie, tout en limitant les émissions de maniére efficace et
rentable. Or, d’une part, les améliorations en maticere d’efficacité
peuvent conduire a4 une augmentation inattendue de I’utilisa-
tion des ressources, selon le paradoxe de Jevons. D’autre part,
la production des technologies de la smart ciry peut engendrer
des effets socio-environnementaux, découlant de la fabrication,
de P’exploitation et de I’élimination des TIC (par exemple, les
conflits liés a ’extraction d’éléments rares, tels que les métaux
critiques et les terres rares).

En bref, d’un point de vue critique, la ville intelligente pourrait
étre caractérisée comme un signifiant vide, creux et dépolitisé,
construit a I’image du capital pour extraire les rentes urbaines
et promouvoir la croissance économique. En d’autres termes,
la ville intelligente peut étre comprise comme une version de
la modernisation écologique appliquée a I’échelle urbaine, aux
antipodes d’une alternative post-développement. Cependant, ce
qui est vraiment problématique avec la ville intelligente, ce ne
sont pas les TIC et les technologies intelligentes en elles-mémes,
mais I’économie politique qui sous-tend les imaginaires de la
smart city — des imaginaires technocratiques et entrepreneuriaux,
déterministes en matiere de technologie, mais aussi a-spatiaux
et pro-croissance.

En réalité, il est possible d’envisager une subversion des TIC
et des technologies de la ville intelligente, qui se ferait de fagon
progressive, en partant d’initiatives citoyennes, et permettrait
une émancipation. De nombreuses technologies de la ville intel-
ligente, telles que les compteurs intelligents, les capteurs, les
réseaux intelligents ou les plates-formes ouvertes, pourraient
étre intéressantes pour une transition post-croissance, a condi-
tion qu’elles soient développées dans une logique d’open source
par des coopératives, des petites et moyennes entreprises ou des
organisations a but non lucratif, et qu’elles soient maintenues
sous un contrdle public démocratique. En effet, les militants
et militantes ont montré, par des expérimentations sur les TIC,
allant des applications de cartographie aux capteurs bricolés,
qu’ils et elles avaient la capacité de s’approprier, de mettre en
ceuvre et d’adapter ces technologies, mais aussi la capacité de



produire de nouvelles données pour mettre en place une poli-
tique de contestation socio-environnementale urbaine. D’autre
part, les administrations locales concernées par les questions de
souveraineté technologique commencent a élaborer des alterna-
tives aux villes intelligentes hégémoniques dirigées par les entre-
prises. Ces discours et pratiques alternatifs tournent autour de
la redistribution collaborative de I’« intelligence » et ouvrent la
voie a une transformation urbaine progressive, civique, démo-
cratique, coopérative, citoyenne et communautaire, qui ne serait
ni controlée par les élites technocratiques et le capital, ni sou-
mise au fétichisme de la croissance économique perpétuelle.

Pour aller plus loin

Glasmeier, Amy et Susan Christopherson (2015), « Thinking about Smart
Cities », Cambridge Journal of Regions, Economy and Society, vol. 8, n° 1,
p. 3-12.

March, Hug (2018), « The Smart City and Other 1cT-Led Techno-Ima-
ginaries: Any Room for Dialogue with Degrowth? », Journal of Cleaner
Production,vol. 197,n° 2, p. 1694-1703.

March, Hug et Ramon Ribera-Fumaz (2016), « Smart Contradictions: The
Politics of Making Barcelona a Self-Sufficient City », European Urban and
Regional Studies, vol. 23, n° 4, p. 816-830.

Hug March enseigne a la faculté d’économie et de commerce de 'univer-
sité ouverte de Catalogne, en Espagne. Il est chercheur au sein du Labo-
ratoire de transformation urbaine et de changement global du Internet
Interdisciplinary Institute (IN3). Spécialiste en écologie politique urbaine,
il s’intéresse au role de la technologie et de la finance dans la transfor-
mation socio-environnementale. Il a mené des recherches approfondies
sur 1’écologie politique du cycle de I’eau.

3. PLURIVERS
DES PEUPLES : INITIATIVES
TRANSFORMATRICES



Agaciro

Eric Ns. Ndushabandi et Olivia U. Rutazibwa

Mots clés : dignité, développement, Rwanda, décolonialité

Le fait d’avoir été privés d’estime de soi pendant si long-
temps nous a appris tout le sens de ’agaciro. I’agaciro
consiste a créer de I’estime de soi. Cela n’est possible que si
nous nous estimons tous les uns les autres. I unité, le fait de
se serrer les coudes et de se tenir mutuellement responsables
signifie que nous assumons la responsabilité de ’agaciro...

— Paul Kagame, président du Rwanda

L« agaciro » est un concept aux significations multiples, selon
le contexte historique et géographique, et selon qu’il se référe
aux choses, aux personnes ou a leur interaction. Traduit le plus
souvent par « valeur », « dignité » et « estime de soi » (Behuria,
2016), ’agaciro parle des expériences concretes vécues par le
peuple rwandais.

Cette étude explore les moyens créatifs par lesquels le concept
de dignité retrouve, a travers ’agaciro, une place centrale dans
la pensée du développement et les pratiques sociales. Il examine
dans quelle mesure ce concept constitue une alternative post-dé-
veloppement ou décoloniale au développement international
hégémonique. Notre conclusion provisoire est qu’au Rwanda,
le pouvoir symbolique associé a I’agaciro permet aux Rwandaises
et Rwandais de se projeter en tant qu’agents premiers du déve-
loppement, plutét qu’en tant que récipiendaires ou bénéficiaires.
En considérant les différentes politiques pour lesquelles I’agaciro
est invoqué, nous concluons que le potentiel de I’agaciro pour
une pensée alternative radicale est réel, mais non automatique.

Beaucoup considérent I’agaciro comme une attitude culturelle
datant de I’époque précoloniale et pensent qu’il a été tempo-
rairement « perdu » pendant la colonisation (d’abord par I’Al-
lemagne, puis par la Belgique) et méme apres ’indépendance
(1962), qui a mené a sa suppression totale pendant le génocide
des Tutsis (1994). Depuis lors, le concept a non seulement été
revisité et revalorisé dans les cultures populaire, urbaine et éli-
taire, mais il a aussi été consciemment traduit en idéologie et



152

en mesures politiques — comme I’Agaciro Development Fund
(Fonds de développement Agaciro) — aprés 1994, par le parti au
pouvoir, le Front patriotique rwandais.

L’agaciro se manifeste par ’élaboration délibérée de politiques
publiques visant a la fois les Rwandais du pays et la diaspora,
ainsi que par son réle indirect d’instrument de communica-
tion avec le reste du monde. I.’Agaciro Development Fund a
été proposé par les Rwandais lors du neuvieme Umushyiki-
rano (Conseil de dialogue national) en 2011. Les Rwandais du
pays et la diaspora ont été invités a verser des dons au fonds.
Celui-ci a été lancé officiellement par le président Paul Kagame
le 23 aolt 2012, comme un moyen de constituer une épargne
publique pour atteindre I’autosuffisance, maintenir la stabilité en
période de turbulences dans ’économie nationale, et accélérer
les objectifs de développement socio-économique du Rwanda,
qui incluent le financement de projets nationaux clés dans le
cadre du programme gouvernemental Vision 2020. Le président
Kagame a déclaré que la constitution de ce fonds devait étre
per¢ue comme un signe de dignité — quelque chose qui a été
gagné et non donné par d’autres. Ce qui est important, ce n’est
pas la somme d’argent, mais 1« idée » elle-méme.

En tant que philosophie en construction, mais aussi en tant
que politique publique promouvant des solutions locales, ’aga-
ciro n’incarne pas automatiquement une alternative radicale a
la pensée et a la pratique du développement international. Cela
reste cependant possible.

Lorsqu’on lui a demandé comment I’idée d’agaciro influencait
sa pensée et son comportement, I’ancienne ministre des Affaires
de la Communauté d’Afrique de I’Est, Valentine Rugwabiza,
a donné ’exemple de 'intention du Rwanda de supprimer le
marché des vétements de seconde main dans la région, un mar-
ché qui va, selon elle, a ’encontre de la conception de la dignité
véhiculée par ’agaciro. Comme le montre cet exemple, consi-
dérer que I’agaciro constitue automatiquement une alternative
post-développement ne va pas de soi, et il reste des problemes a
résoudre avant que cela puisse étre le cas. Dans un tel contexte,
il pourrait s’agir d’une simple transposition des tendances du
marché libéral imposées par I’Occident a un marché imposé et
mis en ceuvre localement. D’un autre c6té, la simple contestation
de la « mentalité des restes », méme si elle ne se situe a ce stade
qu’au niveau discursif ou symbolique, remet fondamentalement
en cause, a travers le déploiement de la notion de dignité, la
volonté de « rattraper I’Occident ».

Que faut-il donc privilégier pour que ’agaciro soit déployé
comme une philosophie alternative décoloniale ou autrement
radicale ? Nous suggérons ici trois pistes liées a I’épistémologie,
a ’ontologie et a la normativité, comme autant d’invitations a
poursuivre la recherche et ’engagement.

La premiére concerne la nécessité de « dé-silencier » les
connaissances qui portent sur le Sud global et qui en sont issues.
Une cartographie systématique, qui constituerait une archive
vivante de ’agaciro, contribuerait grandement a cet impératif.
L’objectif devrait étre de documenter les différentes interpréta-
tions et mises en ceuvre de ’agaciro liées a la valeur intrinséque
de la dignité et de ’autonomie.

Deuxiemement, I’agaciro peut et doit étre déployé pour « démy-
thifier » certaines de nos conceptions ontologiques concernant a
la fois le développement et les relations internationales ou la soli-
darité. I agaciro nous permet de remettre en question la méfiance
avec laquelle nous avons tendance a accueillir les solutions locales,
que nous soumettons invariablement a un critére occidental
idéalisé — autrement dit, notre quasi-incapacité a concevoir la vie
bonne pour le « Reste » en dehors de I’« Ouest ». I’agaciro, en tant
qu’attention renouvelée portée a la dignité et a I’autodétermina-
tion qui en découle, invite a repenser radicalement la forme que
pourrait prendre la solidarité internationale.

Enfin, il est impératif de relier normativement 1’agaciro a un
projet (im)matériel de « décolonialité » et de confronter ses
déploiements a une telle norme, tout en évitant de le glorifier
simplement parce qu’il est une solution « locale ». Cela exige
un examen constant pour déterminer dans quelle mesure I’in-
vocation de ’agaciro est la source d’une rupture avec I’inéga-
lité, ’oppression, I’exclusion ou la violence — ou, au contraire,
de leur reproduction. Dans I’esprit de 1’agaciro, cet exercice
doit avant tout étre mené par les personnes concernées. Cela
implique de veiller a ce que I’agaciro ne soit pas réduit a une
stratégie néolibérale de responsabilité individuelle pour la réus-
site entrepreneuriale, alors que le concept est aussi — et peut-
étre d’abord — une réaffirmation radicale de la dignité et de la
valeur indéniable de chaque individu, inscrit dans I’histoire, la
communauté et ’environnement. Pour les acteurs externes, le
déploiement décolonial de I’agaciro pourrait signifier que leur
tache principale est d’appliquer le test anticolonial a leurs enga-
gements (im)matériels avec le pays.

Depuis la fin du génocide, le processus de reconstruction du
Rwanda est passé par la dénonciation du rdle de la gouvernance



154

coloniale et des deux derniers régimes, qui ont détruit les rela-
tions entre les citoyens rwandais.

L’agaciro est synonyme de valeur, d’estime de soi et de dignité,
et, de différentes maniéres, il est délibérément mis en ceuvre par
le biais de la politique publique dans le Rwanda contemporain.
Au ceeur de cette idée se trouve une invitation a la co-création,
I’appropriation, la subversion, la réinterprétation et la négocia-
tion constantes de ce que pourrait et devrait impliquer le fait de
replacer la dignité au centre des relations nationales et interna-
tionales, communales et intercommunales. C’est un appel qui
transcende le contexte rwandais, mais ’expérience rwandaise
peut nous apprendre beaucoup a cet égard.

Pour aller plus loin
Agaciro Development Fund, www.agaciro.rw
Rwanda Day, www.rwandaday.org

Behuria, Pritish (2016), « Countering Threats, Stabilising Politics and Sel-
ling Hope: Examining the “Agaciro” Concept as a Response to a Critical
Juncture in Rwanda », Journal of Eastern African Studies, vol. 10, n° 3,
p. 434-451.

Hasselskog, Malin, Peter J. Mugume, Eric Ns. Ndushabandi et Isabell
Schierenbeck (2016), « National Ownership and Donor Involvement: An
Aid Paradox Illustrated by the Case of Rwanda », Third World Quarterly,
vol. 38, n° 8, p. 1816-1830.

Rutazibwa, Olivia U. (2014), « Studying Agaciro: Moving Beyond Wilsonian
Interventionist Knowledge Production on Rwanda », Journal of Interven-
tion and Statebuilding, vol. 8, n° 4, p. 291-302.

Uwizeye, Annette (réal.) (2011), Agaciro Documentary Film, www.youtube.com

Eric Ns. Ndushabandi est directeur de I’Institut de recherche et de dia-
logue pour la paix de Kigali, au Rwanda, un groupe de réflexion indépen-
dant qui a développé une école de débat pour les jeunes. Il enseigne les
sciences politiques a 'université du Rwanda. Ses recherches portent sur
les initiatives locales de reconstruction de ’Etat-nation dans un contexte
post-génocide, et sur I’éducation politique et civique a travers ’ingando
(camp de solidarité) et ’izorero (leadership traditionnel).

Olivia U. Rutazibwa est maitresse de conférences a la London School
of Economics and Political Science, au Royaume-Uni. Ses recherches
portent sur les relations internationales vernaculaires ; les conceptions
décoloniales de la solidarité mondiale ; le développement des philoso-
phies et des pratiques d’autodétermination a travers ’agaciro et le Black
Power ; et le rétablissement de ’autonomie au Somaliland. Elle a été
rédactrice et journaliste spécialiste de I’Afrique pour le magazine Mon-
diaal Nieuws, dont le siége est situé a Bruxelles.

Agdals

Pablo Dominguez et Gary J. Martin

Mots clés : gestion communautaire des ressources, patrimoine, résilience,
Maghreb, Méditerranée

« Agdal » — au pluriel igudlan/igdalen, ou plus communément
agdals — est un terme d’origine tamazight, c’est-a-dire de la
famille linguistique amazighe/berbére d’Afrique du Nord. Il
fait principalement référence a un type de gestion commu-
nautaire des ressources, qui inclut une restriction temporaire
de 'utilisation de ressources naturelles spécifiques sur un ter-
ritoire défini, dans P’intention de maximiser leur disponibilité
durant les périodes de besoin critiques (Auclair ez al., 2011).
Les agdals pastoraux dans le Haut-Atlas marocain, ou les bergers
ne peuvent amener leurs troupeaux que pendant une période
convenue collectivement, en sont un exemple parlant. Les agdals
peuvent également étre des zones arboricoles, comme les foréts
d’arganiers (Argania spinosa) dans ’Ouest du Maroc, ou I’ac-
ces est interdit pendant la saison de murissement des fruits,
avant la récolte. Les restrictions relatives aux agdals s’appliquent
plus largement aux terres agricoles, aux champs d’algues, aux
cultures de plantes fourrageres et médicinales, aux vergers et
aux sites sacrés, entre autres, dans les basses terres cotiéres, les
montagnes, les oasis et méme les zones urbaines.

L’analyse des agdals révele des avantages a la fois biologiques
et sociaux par rapport a d’autres approches de gestion des terres.
Les agdals favorisent une répartition relativement équitable des
bénéfices tirés des ressources naturelles, grace a la prise de déci-
sion collective et la reconnaissance de droits d’accés communs,
et ils sont régis par des institutions locales qui établissent des
regles d’usage. Les agdals maximisent la production annuelle
de biodiversité, culturellement importante, et maintiennent la
viabilité de I’extraction des ressources sur le long terme, ce qui
se traduit par des écosystemes plus riches en biodiversité et plus
résilients que d’autres qui se situent dans des contextes géo-
graphiques similaires, mais qui ne sont pas gérés de maniére
communautaire. Par exemple, les agdals pastoraux sont géné-
ralement ouverts aux troupeaux d’animaux domestiques a la



fin du printemps ou au début de I’été, lorsque la plupart des
plantes paturées ont terminé leur cycle de reproduction, ce qui
permet d’éviter la dégradation observée dans les paturages en
acces libre au Maghreb.

Cependant, se concentrer uniquement sur le coté productif
des agdals ne permettrait pas d’en présenter une image com-
plete. Plus qu’un simple outil agroéconomique, 1’agdal est un
élément culturel autour duquel tourne tout un systéme de réfé-
rences sacrées, éthiques, esthétiques et autres références symbo-
liques, qui fait de ’agdal le reflet fidéle d’une culture amazighe
montagnarde et ’éléve au rang de fait social total. En effet, la
régulation rituelle constituait autrefois une part importante du
systéme de I’agdal. Ces rituels consistaient notamment a faire
annoncer et légitimer les interdictions annuelles relatives a I’ag-
dal par des descendants de saints, ou encore a leur remettre des
offrandes telles que des sacs de céréales, du beurre, du couscous
et des sacrifices de bétail. Les descendants partageaient a leur
tour ces produits avec tous les autres invités et distribuaient la
baraka entre les personnes participant au rituel.

Lexistence des agdals est supposée ancienne ; leur origine
remonterait aux sociétés amazighes implantées dans la région
depuis plusieurs milliers d’années (Auclair ez al., 2011 ; Navarro
etal.,2017). Les agdals ont vraisemblablement persisté et se sont
continuellement renouvelés au fil du temps, en Afrique du Nord
et au Sahara, en s’adaptant a diverses situations économiques,
environnementales et politiques. Le terme « agdal » a également
été utilisé dans de nouveaux contextes, y compris dans des
centres urbains en pleine expansion démographique, comme
Rabat ou Marrakech. Dans cette derniére ville, le terme aurait
pu commencer a étre appliqué au domaine situé au sud de la
médina, apres sa restauration par la dynastie alaouite (17¢ siécle)
— des jardins imaginés et créés par la dynastie des Almohades au
12¢ siecle (Navarro et al., 2017).

Bien que les jardins de ’Agdal a Marrakech aient acquis une
notoriété importante — ils ont été inscrits au patrimoine mondial
de PUNESCO en 1985 —, les agdals ruraux sont plus pertinents
dans le contexte actuel, malgré une méconnaissance générale
de leur existence. Ils sont les prototypes de I’aire du patrimoine
autochtone et communautaire (Indigenous and Community
Conserved Area) au Maghreb. Ils jouent un réle fondamen-
tal dans le maintien du patrimoine culturel, tant immatériel
que matériel — des cérémonies rituelles aux agro-écosystémes
traditionnels —, tout en renfor¢ant la résilience des systémes

socio-écologiques dans divers environnements. Apres avoir fait
I’objet d’études universitaires intensives au début du 21¢ siécle,
les agdals sont régulierement évoqués comme un modele de
conservation de la nature et d’utilisation durable, fondé sur
«les connaissances, les innovations et les pratiques des commu-
nautés autochtones et locales qui incarnent des modes de vie
traditionnels », pour reprendre les termes de la Convention sur
la diversité biologique.

Les agdals sont des hauts lieux de biodiversité, non seulement
en tant que riches réservoirs de faune et de flore, mais aussi en
tant que zones fortement menacées par I’expansion des espaces
agricoles privatisés, I’intensification du paturage, I’exode rural,
la transformation des mentalités culturelles et le changement cli-
matique. Les agdals pastoraux et forestiers jouent un role majeur
en tant que zones importantes pour les plantes (zIP) dans le
Haut-Atlas marocain, car ils abritent un grand nombre d’espéces
végétales endémiques en voie de disparition et utiles a I’humain.

La prise de conscience de I’'importance des agdals conduit
actuellement a leur intégration dans des projets communau-
taires de restauration culturelle et écologique. Ces projets sont
pilotés — bien qu’avec le financement et le soutien d’institu-
tions externes — par des associations locales qui cherchent soit a
défendre les agdals existants, soit a appliquer le principe de ges-
tion communautaire a des zones dégradées, sur la base de I’in-
terdiction temporaire de I’utilisation des ressources. Ce début de
renaissance est motivé par des préoccupations pratiques concer-
nant I’érosion et d’autres problémes environnementaux, ainsi
que par un intérét plus large pour la restauration de I’identité
culturelle et des paysages.

Bien que les agdals ne bénéficient généralement pas d’une
reconnaissance gouvernementale explicite — et qu’ils ne soient
guere pris en compte dans les plans nationaux d’agriculture et
de préservation de ’environnement —, la prise de conscience des
avantages bioculturels de ces zones gérées de maniere commu-
nautaire peut influencer la politique publique en matiere d’uti-
lisation durable des terres.

Dans leurs multiples manifestations — comme faits culturels,
comme territoires gérés par la communauté et méme comme
espaces verts urbains —, les agdals restent ancrés dans un contexte
humain et géographique spécifique. Les initiatives visant a les
recréer ou a les imposer en dehors de ce cadre seraient inap-
propriées, mais ils restent une alternative viable dans des zones
spécifiques du Maghreb, et sont une source d’inspiration pour



les défenseurs et défenseuses de la gestion communautaire des
ressources naturelles dans le bassin méditerranéen et dans le
monde entier.

Pour aller plus loin
Global Diversity Foundation, www.global-diversity.org

Auclair, Laurent, Patrick Baudot, Didier Genin, Bruno Romagny et Romain
Simenel (2011), « Patrimony for Resilience: Evidence from the Forest
Agdal in the Moroccan High Atlas Mountains », Ecology and Sociery,
vol. 16, n°® 4.

Auclair, Laurent et Mohamed Alifriqui (dir.) (2012), Les Agdals du Haut-
Atlas marocain : savoirs locaux, droits d’accés et gestion de la biodiversité,
Rabat et Marseille : IRCAM et IRD.

Dominguez, Pablo (réal.) (2019), Agdal:Voices of the Atlas.

Dominguez, Pablo, Francisco Zorondo-Rodriguez et Victoria Reyes-Garcia
(2010), « Relationships between Religious Beliefs and Mountain Pas-
ture Uses: A Case Study in the High Atlas Mountains of Marrakech,
Morocco », Human Ecology, vol. 38, n° 3, p. 351-362.

Navarro, Julio, Fidel Garrido et iﬁigo Almela (2017), « The Agdal of
Marrakesh (Twelfth to Twentieth Centuries): An Agricultural Space for
Caliphs and Sultans. Part 1: History », Mugarnas, vol. 34, p. 23-42.

Pablo Dominguez, anthropologue de I’environnement, a étudié les popu-
lations amazighes du Haut-Atlas et leurs systemes de gestion communau-
taire des ressources naturelles. Il s’intéresse maintenant a la fagon dont
le concept de patrimoine peut promouvoir ou dévaloriser les agdals et
autres systémes de communs en Espagne, en France, en Italie, en Afrique
de I’Est et en Amérique latine. Il enseigne au Laboratoire de géographie
de ’environnement (GEODE) de 'université de Toulouse en France, et a
P’Institut des sciences et technologies de ’environnement de I’université
autonome de Barcelone, en Espagne.

Gary Martin a travaillé dans le domaine de la conservation et de ’ethno-
botanique pendant plus de 35 ans dans une cinquantaine de pays. Il est
directeur de la Global Diversity Foundation a ’université d’Oxford, et a
été maitre de conférences a ’Ecole d’anthropologie et de conservation
de Puniversité du Kent, au Royaume-Uni.

Agroéecologie

Victor M. Toledo

Mots clés : agroécologie, agriculture soutenable, systémes alimentaires, crise
socio-écologique

L’agroécologie constitue un domaine de connaissance émer-
gent qui propose des solutions aux graves problémes d’envi-
ronnement et de production alimentaire causés dans le monde
entier par I’agriculture moderne ou industrialisée et I’agrobu-
siness. L’agroécologie est une « discipline hybride », car elle
combine des connaissances issues des sciences naturelles et des
sciences sociales. Elle adopte une perspective multidisciplinaire,
dans la lignée de la « science post-normale ». Elle se veut une
connaissance appliquée, mais aussi un exemple de recherche
participative. En tant que forme de pensée critique, ’agroéco-
logie s’attache a contester non seulement les inégalités sociales,
mais également les perturbations environnementales. Les uni-
versitaires identifient trois sphéres ou dimensions formant une
sorte de « Sainte-Trinité » : la recherche scientifique en éco-
logie et en agronomie ; les pratiques agricoles empiriques ; et
la nécessité d’élaborer une approche avec et pour les mouve-
ments sociaux ruraux. Au cours des deux derniéres décennies,
le nombre de publications et d’initiatives que les gens décrivent
comme « agroécologiques » a augmenté de maniere exponen-
tielle. De méme, le nombre de mouvements sociaux et politiques
faisant de ’agroécologie leur objectif principal a connu une forte
croissance.

Alors que les dimensions scientifique et pratique de 1’agroé-
cologie font référence respectivement aux domaines cognitif
et technique, la troisiéme dimension est liée aux mouvements
sociaux et aux actions politiques des communautés paysannes.
De nombreux acteurs (notamment des paysans, des ménages
ruraux, des populations autochtones, des travailleurs ruraux
sans terres — hommes et femmes) utilisent ’agroécologie comme
un outil pour la revendication et la défense de leurs territoires
et de leurs ressources naturelles, de leurs modes de vie et de
leur patrimoine bioculturel. Les innombrables syndicats pay-
sans d’échelle nationale, situés principalement en Amérique
latine, en Inde et en Europe, en sont des exemples. La coalition



160

la plus connue est La Via Campesina®, une alliance mondiale
de quelque 200 millions d’agriculteurs et d’agricultrices, com-
prenant environ 182 organisations locales et nationales dans
81 pays d’Afrique, d’Asie, d’Europe et d’Amérique. Ce mou-
vement défend ’agriculture soutenable a petite échelle, comme
moyen de promouvoir la justice sociale et la dignité. Il s’oppose
fermement a ’agriculture controlée par les grandes entreprises,
qui détruit les personnes et la nature.

En Amérique latine, la pratique de I’agroécologie inclut des
recherches scientifiques et techniques menées en étroite asso-
ciation avec des mouvements ruraux sociaux et politiques — une
tendance qui a connu une expansion sans précédent dans de
nombreux pays de la région. I’agroécologie est entrée dans les
pratiques de dizaines de milliers de foyers paysans, que ce soit
sous ’effet de mouvements sociaux ou de la mise en ceuvre de
politiques publiques. On observe des avancées extraordinaires
au Brésil, a Cuba, au Nicaragua, au Salvador, au Honduras, au
Mexique et en Bolivie, et des succés modérés en Argentine, au
Venezuela, en Colombie, au Pérou et en Equateur.

A ses débuts, ’agroécologie était congue comme un simple
domaine technique axé sur ’application de notions et de prin-
cipes écologiques pour la conception de systémes agricoles sou-
tenables. Cependant, au fur et 4 mesure de son développement,
cette approche a évolué vers une intégration plus explicite de
concepts et de méthodes issus des sciences sociales et traitant
de questions culturelles, économiques, démographiques, insti-
tutionnelles et politiques. LLa tendance dominante de 1’agroé-
cologie en Amérique latine est ’« agroécologie politique ».
Cette pratique de I’agroécologie reconnait que la soutenabilité
de I’agriculture ne peut pas étre atteinte simplement par des
innovations techniques de nature environnementale ou agro-
nomique, mais nécessite un changement institutionnel dans les
relations de pouvoir, impliquant la prise en compte de facteurs
sociaux, culturels, agricoles et politiques.

62. La Via Campesina (« La Voie paysanne ») a été fondée en 1993 par des
organisations paysannes d’Europe, d’Amérique latine, d’Asie, d’Amérique du
Nord et d’Afrique. Elle se présente comme un « mouvement international qui
rassemble des organisations paysannes de petits et moyens producteurs, des
travailleuses et des travailleurs agricoles, des femmes vivant en milieu rural et
des communautés autochtones ». LaVia Campesina est une coalition de plus de
182 organisations qui défend une agriculture soutenable reposant sur les exploi-
tations familiales. On doit a ce collectif le terme de « souveraineté alimentaire ».
Voir www.viacampesina.org

D’un point de vue épistémologique, I’évolution de la pen-
sée agroécologique constitue un processus trés intéressant. Sa
principale innovation épistémologique a été le « dialogue inter-
culturel », par lequel les chercheurs reconnaissent les formes de
connaissances ancrées dans I’esprit des agriculteurs tradition-
nels. On considére que ces connaissances locales, traditionnelles
ou autochtones constituent une « mémoire ou sagesse biocultu-
relle », transmise oralement depuis des centaines de générations.
Ces connaissances non scientifiques sont utilisées par les peuples
autochtones depuis des milliers d’années pour produire des ali-
ments et d’autres matiéres premiéres. Pour cette raison, certains
auteurs définissent I’agroécologie comme une approche trans-
culturelle et participative orientée vers I’action. Certains consi-
dérent également I’agroécologie comme une nouvelle expression
de la recherche-action participative, un mouvement porté par
des chercheurs critiques en sciences sociales, qui est apparu
durant les années 1970 dans ce que I’on appelle le tiers-monde,
en tant qu’approche innovante promouvant un changement
vers ’émancipation. En reconnaissant les cosmovisiones (visions
du monde), les connaissances et les pratiques traditionnelles
comme bases pour ’innovation scientifique et technique, les
agroécologistes mettent en pratique les concepts de « dialogue
interculturel » et de « coproduction de connaissances ».

La majeure partie de la production agricole mondiale continue
d’étre générée par des paysans, ou petits exploitants tradition-
nels, dont on estime qu’ils seraient entre 1,3 et 1,6 milliard.
Leurs savoirs et pratiques agricoles sont le fruit de plus de
10000 ans de tradition et d’expérimentation. I’Organisation
des nations unies pour I’alimentation et ’agriculture a reconnu
que la majeure partie des denrées alimentaires destinées a nour-
rir les quelque 7 milliards d’étres humains sont produites par de
petits exploitants familiaux. Elle en a pris acte en déclarant 2014
« année internationale de I’agriculture familiale ». Une étude
réalisée en 2009 par ’organisation non gouvernementale inter-
nationale GRAIN a confirmé que non seulement les paysans ou
petits exploitants agricoles produisent la plupart des aliments
que consomment les humains a travers le monde, mais encore
qu’ils réalisent cet exploit sur pas plus de 25 % de la surface
agricole totale, dans des parcelles de 2,2 hectares en moyenne.
Les trois quarts restants de la surface agricole totale sont déte-
nus par 8 % des producteurs agricoles, incluant des propriétaires
de surfaces agricoles de taille moyenne, grande et trés grande
(par exemple des haciendas ou des latifundia), mais aussi des



162

entreprises et des firmes, qui adoptent généralement le modeéle
de production agro-industriel.

Les agroécologistes travaillent principalement, mais pas
exclusivement, avec les petits agriculteurs, les communautés
paysannes et les peuples autochtones, pour ’amélioration des
systémes alimentaires, la justice agraire et I’émancipation des
populations rurales. De fait, pour surmonter la crise du monde
contemporain industriel et technocratique, nous avons besoin de
systémes de production alimentaire respectueux de I’environne-
ment, des cultures rurales et de la santé humaine. I.’agroécologie
est donc un instrument scientifique, technique, interculturel et
sociopolitique de premiére importance pour faire face aux crises
écologiques et sociales du monde contemporain, en quéte d’une
modernité post-industrielle et alternative.

Pour aller plus loin
AgriCultures Network, www.magazines.agriculturesnetwork.org

Sociedad Cientifica Latinoamericana de Agroecologia (SOCLA), www.socla-
global.com

Altieri, Miguel A. et Victor M. Toledo (2011), « The Agroecological Revo-
lution in Latin America: Rescuing Nature, Ensuring Food Sovereignty
and Empowering Peasants », The Journal of Peasant Studies, vol. 38, n° 3,
p- 587-612.

Méndez, V. Ernesto, Christopher M. Bacon, Roseann Cohen et Stephen R.
Gliessman (dir.) (2015), Agroecology: A Transdisciplinary, Participatory and
Action-oriented Approach, Boca Raton : CRC Press.

Toledo, Victor M. et Narciso Barrera-Bassols (2008), La memoria biocultural:
la importancia ecologica de las sabidurias tradicionales, Barcelone : Icaria
Editorial.

Victor M. Toledo travaille a I’Institut de recherche sur les écosystémes et
la soutenabilité de I’université nationale autonome du Mexique (UNAM).
Il se concentre sur I’étude de I’agroécologie, des sociétés soutenables, et
des relations entre les cultures autochtones et leur environnement naturel
(ethnoécologie). Il est I’auteur de plus de 200 publications scientifiques,
dont une vingtaine de livres.

Amour queer

Arvind Narrain

Mots clés : queer, transformation, identité, amour, politique LeBTI

L’amour est une émotion qui ne peut étre domestiquée ni par
le marché, ni par la famille ou la communauté, ni par la science
médicale ou la religion, ni par la nation. I’amour a plutot cette
propriété indéfinissable qui la rapproche de la folie, que les Grecs
appelaient « manie », €t qui peut pousser une personne a défier la
tradition et a briser les orthodoxies. Un acte d’amour est suscep-
tible de renverser ’ordre établi. Cette idée d’un amour subversif
est au cceur du mouvement queer. Le mot « queer » porte en lui
une remise en cause des normes de genre et de sexualité. S’il
s’agit pour certaines et certains d’une conception renouvelée de
I’amour et des relations, d’autres y voient un bouleversement juri-
dique, politique et sociétal, une maniére de contester notre fagon
d’habiter le monde. Ce mouvement inclut les personnes margi-
nalisées et/ou celles qui choisissent de se démarquer des schémas
de I’ordre social hétéronormé. Le potentiel radical de I’amour
queer apparait a travers les slogans scandés dans le monde entier
lors des manifestations en faveur des « fiertés », tels que « le droit
d’aimer », « ’amour est un droit humain » ou « ne criminalisez
pas ’amour ». La politique queer ne se limite pas a la politique en
faveur des LGBTI — lesbiennes, gays, personnes bisexuelles, trans-
genres ou intersexes. Elle va au-dela de I’identité et ne se cantonne
pas a un enjeu unique. Le queer est marqué, comme le souligne
Leela Gandhi (2006), par une « capacité d’affinités radicales », et
constitue une base a partir de laquelle la portée idéologique de
la politique LGBTI est étendue pour inclure « des affinités impro-
bables avec les étrangers, les parias et les outsiders ».

Cette forme d’amour radical s’exprime a travers les vies de
milliers de gens qui choisissent d’aimer la personne de leur choix,
allant ainsi a ’encontre des dogmes religieux, des conventions
sociétales et des attentes familiales. I’amour homosexuel est si
menagant pour I’ordre social établi que certaines familles pré-
férent tuer les amoureuses et les amoureux plutdt que de laisser
s’épanouir I’amour. En Inde, parmi les martyrs figurent Ilava-
rasan, un jeune homme dalit (intouchable) tué pour avoir osé
épouser une femme de caste supérieure, Divya ; et Rizwanur
Rahman, un musulman tué pour avoir osé étre tomb¢ amoureux
d’une jeune femme hindoue, Priyanka Todi. Un couple lesbien,


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


164

Swapna et Sucheta, de Nandigram, ont préféré se suicider plutot
que d’étre forcées a vivre I'une sans ’autre. En remettant en ques-
tion les codes sociaux, ces amoureuses et ces amoureux rendent
Pordre social plus perméable et jettent les bases d’un monde plus
égalitaire ou les différences de race, de religion et de caste cesse-
raient d’avoir de 'importance.

La politique queer vise a briser les normes rigides et oppressives
liées au genre et a la sexualité, qui font I’objet d’une codification
a travers des institutions sociales aussi diverses que le mariage,
la famille, la loi et le corps médical. Le projet politique queer
consiste également a défendre une vision élargie de la transforma-
tion sociale, qui trouve ses racines dans le désir intime de deux ou
plusieurs personnes dont ’envie d’étre ensemble est si farouche
qu’elles sont amenées a braver les contraintes sociales.

L’amour queer implique également la culture d’une sensibilité,
laquelle permet d’aller au-dela de ’amour exclusif d’une seule
autre personne, pour compatir a la souffrance d’inconnus. Aimer
une personne indépendamment du genre ou de la sexualité et
éprouver de ’empathie pour des causes apparemment ¢éloignées
sont parfois deux aspects croisés de ’amour. I'un des exemples
de cette forme d’amour nous est donné par le révolutionnaire
irlandais Roger Casement, dont les passions ne comprenaient
pas seulement les relations sexuelles avec les hommes, mais aussi
un profond souci de justice pour les Congolais qui subissaient la
brutalité des hommes du roi Léopold. De méme, il se préoccupait
du sort des tribus autochtones d’Amazonie opprimées par les
puissances coloniales. Outre sa lutte pour la liberté de I’Irlande,
Casement a documenté ces formes de souffrance dans deux rap-
ports pionniers sur les droits humains, tout en continuant a avoir
des relations sexuelles avec des hommes.

Dans le monde contemporain, une autre figure remarquable
est le soldat Bradley Manning, membre loyal de ’armée états-
unienne, devenu ’un de ses plus courageux dissidents. Au cours
de son cheminement de soldat a lanceur d’alerte, Manning est
également passé du genre masculin (Bradley) au genre féminin
(Chelsea). En tant que Chelsea Manning, elle a risqué I’empri-
sonnement apres avoir publié des documents confidentiels sur des
actions militaires brutales, poussée par un rare sentiment d’em-
pathie pour les Irakiens en tant qu’étres humains.

Si son acte public de lancement d’alerte — un acte caracté-
ristique d’un amour profond — était important, la décision de
Manning d’exprimer son intime vérité en exigeant d’étre recon-
nue comme une femme et non comme un homme ’était tout

autant. Les profondes convictions morales de Chelsea n’ont pas
seulement une dimension publique et extérieure, mais aussi une
dimension privée et intérieure. Elle reconnait que quelque chose
ne va pas dans le monde tel qu’il existe, mais aussi que quelque
chose ne va pas dans « ce qu’elle est ».

Dans le monde capitaliste, le repli sur le privé et la vie person-
nelle est une attitude par défaut pour de nombreuses personnes
décontenancées par les forces qui perpétuent I’injustice a I’échelle
mondiale. Mais il est vital de passer de la dimension intime de
P’amour et de la sexualité & un amour public transformation-
nel, comme le montre Manning. Dans le monde contemporain,
I’existence méme de la vie, humaine et non humaine, se trouve
menacée. Une politique qui prend au sérieux la criminalisation de
I’érotique doit affronter ce systéme social qui domine et asservit la
nature. Une politique queer doit tisser des alliances, de maniere
proactive, avec la lutte commune contre toute forme de dévelop-
pement qui marginalise simultanément les queers, les femmes, les
personnes noires, les dalits et les autres étres opprimés.

Pour aller plus loin

Gaard, Greta (1997), « Toward a Queer Ecofeminism », Hypatia, vol. 12,
n° 1,p. 114-137.

Gandhi, Leela (2006), Affective Communities: Anticolonial Thozltght, Fin-de-
Siécle Radicalism, and the Politics of Friendship, Durham (Etats-Unis) :
Duke University Press.

Gupta, Alok et Arvind Narrain (dir.) (2011), Law Like Love: Queer Perspec-
tives on Law, New Delhi : Yoda Press.

Narrain, Arvind (2017), « Imagining Utopia: The Importance of Love,
Dissent and Radical Empathy », dans Ashish Kothari et K. J. Joy (dir.),
Alternative Futures:India Unshackled, Delhi : AuthorsUpfront.

Narrain, Arvind et Vinay Chandran (2016), Nothing to Fix: Medicalisation
of Sexual Orientation and Gender Identiry, Thousand Oaks et New Delhi :
SAGE Publishing et Yoda Press.

Toibin, Colm (1997), « A Whale of a Time », London Review of Books,
vol. 19, n° 19, p. 25-28.

Arvind Narrain est I'un des membres fondateurs de I’Alternative Law
Forum a Bangalore, en Inde. Il travaille actuellement a Genéve en tant que
directeur d’ARC International sur les questions des droits des LGBTI dans
la législation et la politique internationales. Il est notamment ’auteur de
Queer: “Despised Sexualities” and Social Change (Books for Change, 2004),
et il a codirigé les ouvrages Because I Have a Voice: Queer Politics in India
(Yoda Press, 2005) et Law Like Love: Queer Perspectives on Law.



Arbitrage de la dette
souveraine

Oscar Ugarteche Galarza

Mots clés: accords monétaires internationaux, emprunts internationaux, dette,
faillite, liquidations

Reconnaissons que la dette extérieure est, a tout moment,
I’expression la plus visible d’une évolution qui va bien au-dela
des simples préoccupations financieres et économiques. C’est
pourquoi il ne suffit pas d’affirmer que la dette extérieure et sa
gestion ont provoqué des crises économiques répétées dans de
nombreux pays du monde. Les crises de la dette elles-mémes
ont souvent été une autre manifestation des crises du systéme
capitaliste. Celles-ci se produisent de maniere récurrente avec,
chaque fois, une série d’éléments nouveaux et une répétition des
éléments précédents. Ainsi, 8 maintes reprises, la dette a joué et
continue de jouer un réle important de levier, en imposant la
volonté des pays préteurs — presque toujours de grandes puis-
sances impériales — aux pays endettés. Il s’agit d’un diktat qui
recouvre diverses caractéristiques, dont la violence.

Sur la base d’une longue histoire accumulée, qui met en évi-
dence le fait qu’il n’existe aucun systéme de droit permettant un
traitement impartial, transparent et équitable du probléme de la
dette extérieure, la nécessité d’un mécanisme pour répondre au
probléme de la dette mondiale s’est fait ressentir.

L’idée d’un mécanisme de ce type a une longue histoire,
depuis la grave crise de la dette des années 1980. Alberto Acosta
et Oscar Ugarteche Galarza ont congu un Tribunal internatio-
nal d’arbitrage de la dette souveraine, dont les éléments fonda-
mentaux ont été débattus au sein de I’Assemblée générale des
Nations unies a deux reprises®®. Le processus a été bloqué en
raison de opposition de six grandes économies de la planéte.
Le principe du Tribunal est que le redressement judiciaire fait

63. Assemblée générale des Nations unies (2013). Projet de résolution
A/68/1..57/Rev.1, adopté par 124 voix contre 11, et 41 abstentions (résolution
68/304). En 2015, le texte a été affiné et I’Assemblée I’a ensuite adopté par un
vote enregistré de 136 voix pour, 6 voix contre (Allemagne, Canada, Etats-Unis,
Israél, Japon, Royaume-Uni) et 41 abstentions.

partie intégrante des cycles économiques longs. Par conséquent,
un mécanisme est nécessaire pour déterminer quels sont les
éléments qui motivent la mise sous séquestre et comment pro-
céder a leur encontre. Une préoccupation récurrente dans la
littérature sur cette question est de savoir a quel moment on
déclare — mais aussi qui peut déclarer — qu’un débiteur ne peut
plus étre facturé, qu’il y a un moratoire, que le paiement a été
suspendu et qu’un processus de restructuration des dettes a été
engagé. Dans I’idéal, tous les créanciers devraient suspendre
simultanément le recouvrement des créances pendant que ’on
s’accorde sur le réaménagement du calendrier des paiements.
Cela implique qu’aucun créancier ne peut quitter cette liste, ce
qui signifie qu’il n’y a pas de resquilleurs.

Qui décide qu’un pays n’est pas en mesure de remplir ses obli-
gations ? Il s’agit d’une question fondamentalement éthique. S’il
existe un contrat qui engage le débiteur a payer et si le principe
de pacra sunt servanda est appliqué, alors, face a des prévisions
économiques houleuses, ’Etat préteur peut demander une res-
tructuration de la dette avant méme d’étre confronté a une crise
de paiement. Cette option permet d’éviter une aggravation de la
crise, qui affecte fortement les conditions économiques, sociales,
voire environnementales du pays endetté. Sur la base de cette
décision, le Tribunal international d’arbitrage de la dette souve-
raine apparait comme le moyen de résoudre cette situation de
maniére transparente, sans parti pris et en respectant les regles
minimales de ’Etat de droit.

Les principes de base pour le fonctionnement du Tribunal
sont les suivants :

- Le paiement de la dette extérieure ne peut étre, a aucun
moment, une entrave au développement humain ou une menace
pour I’équilibre environnemental. I.’objectif est la création d’un
systéme économique plus stable et équitable qui se traduise par
des bénéfices pour ’ensemble de ’humanité. Ce systéme doit
inclure la taxe Tobin pour freiner les flux spéculatifs et mettre fin
aux paradis fiscaux — pour ne citer que deux actions indispen-
sables a la construction d’une autre économie pour une autre
civilisation.

- Il est inacceptable, dans le cadre du droit international, que
les accords de dette extérieure soient des instruments de pres-
sion politique, permettant & un Etat préteur ou a une instance
contrdlée par les Etats préteurs — le Fonds monétaire internatio-
nal (FMI) et/ou la Banque mondiale — d’imposer des conditions
insoutenables a un Etat endetté.



- Les conditions de tout accord, négociées au niveau interna-
tional, doivent étre fondées sur les droits humains et les droits
de la nature.

- Sur la base des principes énoncés, il est nécessaire de créer
un code financier international qui englobe tous les pays sans
exception.

- Le point de départ de toute solution, y compris I’arbitrage,
consiste a identifier la créance légalement acquise qui peut étre
payée et a la distinguer de ’endettement illégitime selon la doc-
trine de la dette odieuse et corrompue.

- Cela nécessite la participation active de la société civile, au
sein de laquelle n’interviendront ni les gouvernements ni les
préteurs, mais seulement les cabinets d’audit et les associations
juridiques et comptables, accompagnés d’autres organisations,
qui livreront leurs conclusions directement au Tribunal.

- La proportionnalité — par: passu — doit étre établie entre tous
les préteurs. Selon ce principe, doivent étre soumis a la négocia-
tion de la dette non seulement les préteurs privés, mais aussi les
préteurs multilatéraux et bilatéraux.

- Pour le service de la dette contractée et renégocic¢e avec des
accords définitifs dans des conditions de légitimité, des para-
metres clairs doivent étre établis en termes fiscaux, afin que le
service de la dette qui reste a payer n’affecte ni les investisse-
ments sociaux, ni la capacité d’épargne interne, assurant ainsi
la capacité de paiement du pays.

- Les causes de la suspension de paiement doivent étre déter-
minées de sorte que les cas de force majeure soient traités dif-
féremment des cas de mauvaise administration.

- D’espace duTribunal doit étre établi a Genéve, en raison de la
proximité des bureaux de la Conférence des Nations unies sur le
commerce et le développement (CNUCED) et des unités des Nations
unies spécialisées dans la dette extérieure, en dehors du FMI.

- Le Fm1 doit reprendre son réle initial. Ce contrdleur doit étre
supervisé, et c’est la société civile nationale et internationale qui,
dans chaque cas, doit avoir la capacité de le controler. Le FMI
doit étre responsable devant I’Assemblée générale des Nations
unies, avec un systéme de sanctions.

- Sera créé un réseau international d’organisations de la société
civile qui surveilleront, dans chaque pays, le fonctionnement de
cette organisation internationale. Elles remettront des rapports
a leurs gouvernements et a une commission permanente de
contrdle au sein des Nations unies. Une évaluation du travail
du FMmI sera effectuée chaque année.

- Le sujet de la souveraineté est complexe. Un pays qui accepte
I’arbitrage reconnaitrait, dans une certaine mesure, son inca-
pacité a payer et serait soumis aux conclusions du Tribunal.
Néanmoins, en acceptant le dogme de la non-faillite — afin de ne
pas affaiblir sa souveraineté —, un pays assumera passivement la
nécessité de conditions pour garantir le paiement de la dette et
perdra de facto sa souveraineté par les politiques qui découlent
des accords imposés par leurs préteurs.

- Dans un monde réellement mondialisé, le Tribunal serait
composé de représentants et représentantes de tous les pays.

Pour aller plus loin

Nations unies (2015), « State of Palestine Flag to Fly at United Nations
Headquarters Offices, as General Assembly Adopts Resolution on Non-
Member Observer States », www.un.org/press

Ugarteche Galarza, Oscar et Alberto Acosta (2006), « Los problemas de la
economia global y el Tribunal internacional de arbitraje de deuda sobe-
rana », Polis, vol. 5, n° 13, www.journals.openedition.org/polis

Ugarteche Galarza, Oscar et Alberto Acosta (2007), « Global Economy
Issues and the International Board of Arbitration for Sovereign Debt
(1BASD) », El Norte: Finnish Journal of Latin American Studies, vol. 19, n° 2.

Oscar Ugarteche Galarza est un économiste péruvien qui travaille a
P’Institut de recherche économique de I'université nationale autonome du
Mexique. Membre du sN1/Conacyt, il a été consultant pour les Nations
unies en matiére de dette extérieure. Il est 'auteur de nombreux ouvrages
et articles et a été chercheur invité dans une demi-douzaine d’universités
en Europe.



170

Autonomie

Gustavo Esteva

Mots clés : autonomie, démocratie radicale, patriarcat, modernité

La notion d’autonomie renvoie aujourd’hui a des attitudes, des
pratiques et des positions couvrant ’ensemble du spectre idéo-
logique, de ’autogouvernement des individus souverains aux
véritables mouvements adoptant la démocratie radicale comme
horizon émancipateur, au-dela du capitalisme, du mode de pro-
duction industriel, de la modernité occidentale et du patriarcat.
Plut6t que d’autonomie, il est donc question d’autonomies, a
la fois dans la réalité et en tant que projets politiques, en tant
que mythes mobilisateurs et en tant qu’horizons — en tant que
ce qui n’est pas encore.

Par conséquent, j’exclus de cette étude deux écoles de pensée
et d’action qui, 8 mon avis, ne sont pas de véritables alternatives
au régime dominant :

- I’école individualiste, parfois appelée « libertaire », et ses
unions volontaires d’égoistes (Max Stirner), qui opérent géné-
ralement au sein du capitalisme pseudo-anarchiste ;

- I’école socialiste, 1éniniste et prétendument anticapitaliste,
qui réduit Pautonomie a une forme décentralisée d’administra-
tion des pouvoirs verticaux de I’Etat, au sein de structures de
domination justifiées comme des exigences pour la transition
vers le socialisme. I’autonomie comme auto-activité de la mul-
titude (Antonio Negri, Paolo Virno) appartient a cette école, de
méme que toutes les approches traitant des masses, et non des
personnes.

Venons-en maintenant au cceur du sujet et aux alternatives qui
offrent de réelles possibilités.

Le mot « autonomie » est trés ancien. Au 17¢ siécle, en Europe,
le terme grec pouvait étre utilisé soit pour faire allusion a la
liberté accordée aux juifs vivant selon leurs propres lois, soit
pour parler de ’autonomie kantienne de la volonté individuelle.
Au 20¢siécle, plusieurs écoles de pensée et d’action en Europe
ont adopté le mot pour caractériser leurs positions et leurs aspi-
rations. Dans le reste du monde, d’autres notions, attitudes et
pratiques que ’on qualifierait aujourd’hui d’« autonomes » ou
« en faveur de I’autonomie » existent depuis des temps immé-

moriaux. Pour comprendre les débats actuels, nous pouvons
différencier ’ontonomie, en tant que normes traditionnelles et
endogeénes encore en vigueur partout ; I’autonomie, qui fait réfé-
rence aux processus par lesquels un groupe ou une communauté
adopte de nouvelles normes ; et I’kétéronomie, lorsque les régles
sont imposées par d’autres. Les mouvements autonomes tentent
d’élargir autant que possible les sphéres de ’ontonomie et de
I’autonomie.

Une nouvelle constellation sémantique émerge de mouve-
ments sociaux et politiques émancipateurs qui partagent, au
moins en partie, les éléments suivants.

L autonomie va au-dela de la démocratie formelle. La Gréce, qui a
inventé le mot « démocratie », et les Etats-Unis, qui lui ont donné
sa forme moderne, étaient des sociétés esclavagistes. Au cours
des 200 derniéres années, des formes adoucies d’esclavage ont
été encouragées ou dissimulées dans des régimes que le grand
intellectuel noir W. E. B.DuBois a correctement qualifiés de
« despotismes démocratiques ». LLa démocratie participative ne
parvient pas a éliminer la verticalité des sociétés démocratiques,
dirigées par des dictatures professionnelles dans lesquelles les
professionnels exercent les pouvoirs législatif, exécutif et judi-
ciaire dans chaque domaine et empéchent la participation des
gens ordinaires aux fonctions du gouvernement.

Le désenchantement a ’égard de la démocratie est aujourd’hui
universel. Le réveil des zapatistes, en 1994, a placé I’autonomie
au centre du débat politique. « Assez ! Qu’ils s’en aillent tous ! »,
a dit le peuple argentin en 2001. « Mes réves ne rentrent pas
dans votre urne », affirmaient les Indignados en Espagne. Le
mouvement Occupy Wall Street, aux Etats-Unis, a permis a des
millions de personnes de reconnaitre enfin que leur systéme est
au service des 1 %. Il existe encore des tentatives de réforme,
mais de nombreuses luttes essaient plutdt d’élargir, de renfor-
cer et d’approfondir les espaces dans lesquels le peuple peut
exercer son propre pouvoir. Elles construisent littéralement la
démocratie en partant des racines, démocratie dans laquelle les
gens ordinaires peuvent exercer le pouvoir du Léviathan, libres
de parler, de choisir et d’agir (Lummis, 1996). Les tentatives de
ce type sont innombrables et concernent le monde entier. Le
1¢ janvier 2017, par exemple, le Congrées national autochtone
du Mexique, avec le soutien des zapatistes, a lancé une propo-
sition visant a créer un conseil de gouvernement fondé sur les
autonomies autochtones et non autochtones. Au lieu d’essayer
de s’emparer de I’appareil d’Etat, concu et fonctionnant pour le



172

contrdle et la domination, ces personnes tentent de le déman-
teler et de créer des institutions ou la pratique du « commander
en obéissant » peut prospérer.

Par-dela la société économique. Les mouvements autonomes,
largement visibles en Amérique latine, ne se contentent pas
de contester la mondialisation néolibérale, mais agissent aussi,
explicitement, contre le capitalisme, sans pour autant devenir
socialistes. Certains tentent non seulement de mettre fin a leur
dépendance a I’égard du marché ou de I’Etat, mais rompent éga-
lement avec le « principe de rareté » qui définit la société écono-
mique : ’hypothése et la logique selon lesquelles les besoins de
I’étre humain sont grands, pour ne pas dire infinis, alors que ses
moyens sont limités. Ce postulat crée un probléme économique
par excellence : I’allocation des ressources par le marché ou
par la planification. Les mouvements autonomes, au contraire,
adoptent le « principe de suffisance », évitant ainsi la séparation
des moyens et des fins en termes économiques et politiques.
Leurs luttes adoptent la forme du résultat qu’ils veulent obtenir.

Par-dela la modernité occidentale. Un nombre croissant de per-
sonnes se dissocient aujourd’hui, non sans difficulté, des vérités
et des valeurs qui définissent la modernité occidentale en laquelle
elles ont cru. La plupart de ces personnes ne parviennent pas
encore a trouver un nouveau systeme de référence. Confrontées
a une telle perte de valeurs et d’orientation, certaines peuvent
devenir fondamentalistes. D’autres, en revanche, peuvent recon-
naitre la relativité de leurs vérités antérieures, se plonger dans
différentes formes de pluralisme radical et pratiquer de nouvelles
formes de connaissance et d’expérience du monde, participant
ainsi a I’insurrection des savoirs assujettis. Inspirées par Rai-
mon Panikkar, ces personnes remplacent les noms qui créent la
dépendance (« éducation », « santé », « nourriture », « maison »,
etc.) par des verbes qui leur redonnent leur agentivité person-
nelle, leur autonomie (« apprendre », « guérir », « manger », « habi-
ter »). Elles reconnaissent I’individu comme une construction
moderne dont elles se dissocient, en faveur d’une conception des
personnes considérées comme des nceuds dans des réseaux de
relations, qui constituent les nombreux « nous » réels définissant
une nouvelle société.

Par-dela le parriarcat. Plusieurs écoles féministes participent a
des mouvements autonomes qui dépassent les visions conven-
tionnelles des sociétés post-patriarcales. Un exemple clair est
la société zapatiste, ou la politique et I’éthique, et non I’éco-
nomie, sont au centre de la vie sociale, et ou prendre soin de

la vie, des femmes et de la Terre-Mére est la priorité absolue.
Dans ces sociétés, les pratiques autonomes caractérisent tous les
domaines de la vie quotidienne, régis par des processus démo-
cratiques qui organisent communautairement I’art de I’espoir
et de la dignité.

Pour aller plus loin

Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx

Albertani, Claudio, Guiomar Rovira et Massimo Modonesi (dir.) (2009),
La autonomia possible: reinvencion de la politica y emancipacion, Mexico :
UACM.

Dinerstein, Ana Cecilia (2015), The Politics of Autonomy in Latin America:
The Art of Organising Hope, Hampshire : Palgrave MacMillan.

Linebaugh, Peter (2008), The Magna Carta Manifesto: Liberties and Commons
for All, Berkeley : University of California Press.

Lummis, Douglas (1996), Radical Democracy, Ithaca : Cornell University
Press.

Panikkar, Raimon (1999), El espiritu de la politica, Barcelone : Peninsula.

Gustavo Esteva (1936-2022) était un militant et un intellectuel engagé.
Chroniqueur dans La Jornada et occasionnellement dans The Guardian, il
participait a des initiatives populaires locales, nationales et internationales
et a publié de nombreux livres et essais.



174

Autonomie zapatiste

Xéchitl Leyva Solano

Mots clés : zapatisme, pratiques autonomes, bon gouvernement, luttes
anticapitalistes

L’autonomie zapatiste est un élément central des pratiques
de résistance et de rébellion du mouvement zapatiste. Elle
comprend des modes, des processus et des réseaux de lutte,
de gouvernement et de vie rebelle qui, ensemble, constituent
une alternative radicale au systéme établi et 4 ses institutions.
I’autonomie zapatiste émerge du bas et de la gauche en temps
de guerre. Elle comporte de multiples facettes.

En tant que résistance. La longue résistance de I’Armée zapa-
tiste de libération nationale (EZLN) a été mentionnée dans la
Premiére Déclaration de la forét lacandone, le 1° janvier 1994 :
« Nous sommes le produit de 500 ans de lutte. » EZLN a alors
déclaré la guerre au gouvernement et a appelé le peuple mexi-
cain a se joindre a sa lutte pour le travail, la terre, le logement,
la nourriture, la santé, ’éducation, I’indépendance, la liberté,
la démocratie, la justice et la paix. En 1994, ’EZLN a égale-
ment annoncé la création de 38 municipalités rebelles, rompant
ainsi le siége militaire et affrontant politiquement la stratégie de
contre-insurrection mise en ceuvre par le gouvernement.

En tant que bon gouvernement, digne et rebelle. I”EZLN a trouvé
un soutien pour ses premiéres actions dans I’article 39 de la
Constitution mexicaine, qui stipule que « le peuple détient tou-
jours le droit inaliénable de changer ou de modifier sa forme
de gouvernement ». L’appel a cet article s’est renforcé aprés le
refus du gouvernement de respecter les accords de San Andrés
signés en 1996 avec I’EzLN. Contrairement a ce que prévoyaient
ces accords, le gouvernement n’a pas généré un nouveau cadre
constitutionnel qui aurait rendu possible I’exercice de I’autono-
mie et de I’autodétermination par les peuples autochtones, dans
tous les domaines et a tous les niveaux.

Confronté a ’amplification d’une guerre d’usure prolongée, le
mouvement zapatiste a mobilisé des pratiques et des réseaux de
gouvernements autonomes tissés a partir des communes popu-
laires, donnant naissance aux municipalités autonomes rebelles
zapatistes (municipios autonomos rebeldes zapatistas — MAREZ) et

aux régions et zones zapatistes. Toutes ces entités sont organisées
selon le principe du « gouverner en obéissant », qui repose sur
les fondements suivants :

- servir et non pas étre servi ;

- représenter et non pas supplanter ;

- construire et non pas détruire ;

- obéir et non pas commander ;

- proposer et non pas imposer ;

- convaincre et non pas vaincre ;

- descendre et non pas monter.

Ces fondements en action raménent I’éthique au cceur de la
politique et dénoncent les pratiques de « mauvais gouverne-
ment » du systéme politique mexicain, notamment la corruption,
la violence et I'impunité.

Lorsque « le peuple commande et le gouvernement obéit »,
cela implique des « devoirs » et des « obligations » permanents
de la part du peuple et du gouvernement. I.’élection des auto-
rités se fait, en général, par des assemblées. Les autorités des
différents niveaux sont les suivantes : les agents autonomes et
les commissars ; les membres des conseils autonomes municipaux
et régionaux ; les coordinateurs des différents domaines de tra-
vail ; et les membres des différentes commissions et des conseils
de bon gouvernement (juntas de buen gobierno), qui operent au
niveau de chaque zone et siégent dans les caracoles zapatistes®.

Le gouvernement autonome zapatiste est organisé selon des
« domaines de travail » qui changent avec le temps et d’une
municipalité a ’autre, mais qui incluent généralement : 1a santé,
I’éducation, I’agroécologie, les femmes, les questions agraires, la
justice, la communication, le commerce, le transport, I’adminis-
tration et I’état civil. Dans ces domaines et a d’autres niveaux de
gouvernement, les différents postes sont occupés par rotation, de
maniere collective, et sans rémunération. Chaque personne qui
participe est reliée aux autres sur la base de son propre potentiel
et de sa capacité a étre, a faire, a apprendre et a désapprendre.
Ce faisant, les zapatistes remettent en question les formes domi-
nantes d’organisation sociale et de pouvoir fondées sur le clas-
sement des individus et le travail salarié spécialisé.

Comme une alternative radicale, intégrale et créatrice de vie. Le
soutien populaire et local du mouvement zapatiste est composé
de campesinos et campesinas autochtones qui cultivent la terre

64. NDT : Les caracoles sont les centres régionaux ou se déroulent les activités
politiques et culturelles qui associent plusieurs municipalités autonomes.

175



pour assurer leur subsistance et leur reproduction et générent
ainsi les conditions matérielles de leurs luttes autonomes. Les
femmes occupent une place centrale, tout comme la terre/le
territoire et la Terre-Me¢ére, en tant que créatrices et donneuses
de vie.

La loi révolutionnaire des femmes zapatistes a incorporé les
femmes dans la lutte révolutionnaire en insistant et en veillant
sur leurs droits politiques et sociaux et leur intégrité physique
et morale. Le contenu de cette loi n’aurait eu aucun sens sans le
soutien des femmes de terrain qui, en dialogue avec les femmes
armées de ’EZLN, en sont venues a incarner ces luttes dans tous
les sens du terme : face a ’armée d’occupation ; en cultivant
quotidiennement la terre de leurs propres mains ; en récupérant
les territoires perdus ; en resocialisant leurs propres enfants ; en
organisant des coopératives ; en tant que professeures d’éduca-
tion autonome ; en tant que promotrices de la guérison auto-
nome ; et en tant que réalisatrices de radio et de vidéos. Il ne
fait aucun doute que la lutte zapatiste a pris racine grace aux
femmes et aux hommes de terrain. Avec leur soutien, la politique
zapatiste a acquis une force que beaucoup d’autres expériences
révolutionnaires n’ont pas pu atteindre, car elles n’ont pas réussi
a relier leurs luttes aux spheres de la vie quotidienne et a intégrer
les dimensions des femmes, de la famille, de la communauté, de
la vie ordinaire, des collectifs et de la transnationalité.

Comme une référence clé a la mondialisation par le bas qui est en
cours. Vingt ans apres la premiére Rencontre intercontinentale
zapatiste pour ’humanité et contre le néolibéralisme, Alejandra,
jeune tutrice de la Petite Ecole zapatiste (Escuelita Zapatista),
résume ainsi la conscience planétaire glocale®® zapatiste :

«Comme nous le savons, le systéme capitaliste fait ce qu’il
veut ; il décide comment gouverner, comment nous devons
vivre, et c’est ce que nous ne voulons pas. [...] Nous ne luttons
pas seulement pour notre propre intérét [...], nous voulons la
liberté pour toutes et tous [...]. En tant que zapatistes, nous
n’utilisons pas d’armes [...] ; nous utilisons nos mots, notre
politique ; [...] nous voulons vaincre le systéme, c’est notre
objectif principal.» (EZLN, 2014, n° 1 : 53)

65. NDT : Adjectif issu de la contraction de « global » et « local ».

Pour aller plus loin

cIDECI-UniTierra Chiapas, www.seminarioscideci.org

Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx

ProMedios de Comunicacion Comunitaria, www.promedioschiapas.
wordpress.com

Radio Zapatista, www.radiozapatista.org

EZLN (2013), Cuadernos de texto de primer grado del curso, Mexico : Escuelita
Zapatista-EZLN.

EZLN (2014), Rebeldia Zapatista: la palabra del EzLN, n° 1 et n° 3, www.enla-
cezapatista.ezln.org.mx

EZLN (2016), Critical Thought in the Face of the Capitalist Hydra I: Contri-
butions by the Sixth Commission of the EZLN, Brisbane : PaperBoat Press.

Xochitl Leyva Solano est cofondatrice de collectifs et de réseaux alter-
mondialistes au sein desquels elle milite. Chercheuse au CIESAS Sureste du
Chiapas, au Mexique, elle a coproduit de nombreuses vidéos et réalisa-
tions multimédias, et a rédigé plusieurs articles et livres avec des femmes
et de jeunes autochtones en résistance. Ces productions sont utilisées
dans des contextes militants, universitaires et communautaires.



Biocivilisation

Céndido Grzybowski

Mots clés : crise civilisationnelle, soin (care), communs, justice sociale et
environnementale, droits et responsabilités des étres humains

La notion de biocivilisation ou civilisation de la vie renvoie a
la recherche d’un nouveau paradigme de civilisation. Il s’agit
la d’un concept qui se trouve encore a 1’état embryonnaire. La
biocivilisation indique une direction vers laquelle avancer. Tou-
tefois, au lieu de présenter un modéle uniforme pour le monde,
elle se veut un concept qui embrasse une extréme diversité,
comme la planéte et la vie elle-méme. Pour que la biocivilisation
advienne, nous devons nous réintégrer dans la vie, la dynamique
et le rythme des systémes écologiques, en nous y adaptant, en les
enrichissant et en facilitant leur rénovation et leur régénération.
En lieu et place de la logique du marché libre et de la recherche
d’intéréts privés, le principe directeur central doit étre le souci
de I’éthique de la responsabilité, tant collective qu’individuelle,
en ce qui concerne toutes les relations et tous les processus, dans
I’économie et en matiére de pouvoir, dans la science et dans la
technologie. Les piliers de la biocivilisation sont les suivants :
faire le mieux possible au niveau local, en suivant le principe de
subsidiarité par rapport aux autres niveaux ; maintenir les com-
muns au centre ; créer un travail décent partagé entre tous les
hommes et toutes les femmes ; garantir les droits humains, ’éga-
lité, la liberté, le bonheur et ’épanouissement des potentialités
des personnes, dans toute leur diversité et selon leur volonté.

Nous sommes confrontés ici a un défi philosophique et poli-
tique majeur. Majeur, puisqu’il consiste a démanteler les présup-
posés de pensée et d’action que nous avons jusque-la intériorisés
et qui, pour cette raison, souvent a notre insu, fagonnent nos
esprits et par conséquent organisent ’économie et le pouvoir
dans la société. Nous sommes poussés a croire que le manque
de développement, le non-développement ou le sous-dévelop-
pement sont a I’origine des maux de la société. Le développe-
ment est le réve et I’idéologie qui domine la planete Terre ; il est
compris comme ’augmentation du produit intérieur brut (PIB),
ce qui implique la possession et la consommation toujours plus
importantes de biens matériels, quels qu’ils soient.

Face a la crise de la civilisation capitaliste dominante, un
théme émerge comme condition sine qua non de la transforma-
tion : il s’agit de la nécessité de restructurer et de reconstruire
notre relation avec la nature. Apres tout, nous faisons partie de
la biosphére. Nous sommes nous-mémes la nature, une nature
vivante, douée d’une conscience. Les générations futures ont
le méme droit que nous a des conditions naturelles saines. En
outre, I'intégrité de la plancte est une valeur « en soi », et il est
de notre devoir de la préserver. Interagir avec la nature, c’est,
par définition, étre vivant. Dans la perspective d’une biocivili-
sation, c’est dans la relation avec la nature que nous définissons
la soutenabilité de la vie et de la planéte.

La destruction de P’environnement doit étre considérée
comme un aspect de I’inégalité sociale croissante. Apres tout,
la destruction de I’environnement est socialement inégalitaire,
certains groupes et certaines sociétés en étant plus responsables
que d’autres. Il est ainsi essentiel de lier la lutte pour la justice
sociale a la lutte contre la destruction de ’environnement, car
I’'une dépend de ’autre. Cela permet de redéfinir radicalement
les luttes sociales de notre époque dans la perspective de la civi-
lisation de la vie.

Pour redevenir soutenable, la civilisation humaine moderne
doit renoncer a ’anthropocentrisme et changer radicalement sa
vision et sa relation avec la nature (Calame, 2009). Toutes les
formes de vie, ainsi que les systémes écologiques complexes et
interdépendants qui régissent la planéte Terre, ont le droit fon-
damental d’exister. Cela doit constituer le principe fondateur,
la condition et la limite de I’intervention humaine dans la rela-
tion avec le monde naturel et dans la construction de sociétés
florissantes.

Les valeurs du soin, du vivre-ensemble et du partage renvoient
aux fondements d’une économie axée sur la vie. Elles constituent
en fait le cceur de I’économie, puisque la vie humaine repose sur
ces valeurs (Spratt et al., 2009). Le soin est ’activité essentielle
de la vie quotidienne. Ce travail vital est effectué principalement
par les femmes, qui portent le poids d’une double charge et
souffrent de la domination masculine. Nous subissons en fait
une inversion des valeurs, ou ce qui est essentiel — le soin — est
considéré par I’économie dominante comme relevant de I’ordre
privé et comme étant dénué de valeur. La logique du soin refuse
le principe de marché capitaliste de la valeur, exprimée par
le P1B. Nous devons placer le soin au centre de ’économie et en
faire un principe de gestion de la symbiose entre vie humaine et



180

vie naturelle, qui compose la planéte. Nous devons en faire un
fondement de la vie des communautés, au sein desquelles nous
vivons inévitablement ensemble et partageons avec les autres.

La démarchandisation et la décommercialisation des com-
muns sont des conditions fondamentales pour surmonter la
crise de la civilisation et progresser vers la soutenabilité. Les
communs sont ’un des principes fondamentaux de la bioci-
vilisation. Récupérer, étendre et réinventer les communs sont
autant de taches qui relévent de la création d’un nouveau para-
digme civilisationnel.

Les principes de vie en commun et de partage sont le corol-
laire du soin. Celui-ci s’épanouit dans la vie communautaire
et Pamitié. De méme, la vie culturelle, les réves, I’imagination,
les croyances, la connaissance et la coopération fleurissent a
travers lui.

C’est ici que se pose un probléme fondamental, présent dans
la culture politique actuelle des droits de ’'Homme, mais qui
n’est pas assez souligné : il n’y a pas de droits de ’'Homme sans
responsabilités humaines. Pour étre considérés comme déten-
teurs de droits, la condition est de reconnaitre les mémes droits
a toutes et tous. En d’autres termes, pour avoir des droits, nous
devons, en méme temps, étre responsables des droits de toutes
et tous les autres. Il s’agit d’une relation partagée et, en tant
que telle, d’une relation de coresponsabilité. La conscience
croissante des droits et des responsabilités de ’étre humain
— tant au sein des sociétés qu’entre elles, mais aussi dans la
relation avec la biosphére — met en lumieére la question fonda-
mentale de ’interdépendance, du niveau local et territorial au
niveau planétaire.

La proposition d’une biocivilisation a été la principale et pre-
miére question discutée en 2011 lors d’un atelier organisé par
I’1BASE (I’Institut brésilien d’analyses sociales et économiques),
par le comité d’organisation du Forum social mondial et par
le Forum pour une nouvelle gouvernance mondiale, a Rio de
Janeiro. Environ 60 militantes et militants sociaux du Brésil,
d’autres pays d’Amérique du Sud, d’Afrique du Sud, d’Inde,
de Chine et d’Europe y ont participé. Il s’agissait d’une activité
préparatoire au Forum social thématique et a la Conférence
des Nations unies sur le développement durable qui ont eu lieu
en 2012. Depuis lors, ’idée de biocivilisation est devenue ’'un
des principaux thémes d’échange entre ’Europe, I’Amérique
latine et la Chine.

Pour aller plus loin

Bollier, David et Silke Helfrich (dir.) (2012), The Weaith of the Commons: A
World Beyond Market and State, Amherst : Levellers Press.

Calame, Pierre (2009), Essai sur ’ceconomie, Paris : Charles Léopold Mayer.

Grzybowski, Candido (2011), « Caminhos e descaminhos para a biocivili-
7agao », IBASE, www.ibase.br

Grzybowski, Candido (2015), « Biocivilization for Socio-Environmental
Sustainability: A Brazilian View on the Hard but Necessary Transition »,
dans Michael Reder,Verena Risse, Katharina Hirschbrunn et Georg Stoll
(dir.), Global Common Good: Intercultural Perspectives on a Fust and Ecolo-
gical Transformation, Francfort-sur-le-Main : Campus Verlag.

Spratt, Stephen, Andrew Simms, Eva Neitzert et Josh Ryan-Collins (2009),
The Grear Transition: A Tale of How It Turned Out Right, Londres : New
Economics Foundation.

Candido Grzybowski est un philosophe, sociologue et militant social for-
tement engagé dans le Forum social mondial. Il est ’ancien directeur et
le conseiller de gestion actuel de I’Instituto Brasileiro de Analises Sociais
e Econdmicas (IBASE — Institut brésilien d’analyses sociales et écono-
miques), situé a Rio de Janeiro au Brésil.



182

Bonheur national brut
au Bhoutan

Julien-Frangois Gerber

Mots clés: développement alternatif, indicateur alternatif, Bhoutan

Le bonheur national brut (BNB) est une notion contestée au
Bhoutan. Elle renvoie a différentes interprétations et mises en
application plus ou moins radicales. Pour certains Bhoutanais,
le BNB est une « croissance verte » vaguement définie et/ou un
nom de marque adapté a chaque occasion — une position que
j’appelle « BNB commercial ». Pour d’autres, le BNB est un nouvel
indicateur holistique qui devrait remplacer le PIB pour guider les
politiques de développement — une position que j’appelle « BNB
restreint » (Ura ez al., 2012). Pour d’autres encore, le BNB n’est
pas seulement un nouvel indicateur, mais aussi une philoso-
phie d’épanouissement social qui intégre les besoins extérieurs
et intérieurs et recherche la sobriété plutdt que la croissance
économique une fois que les besoins fondamentaux de chacun
et chacune ont été satisfaits — une position que j’appelle « BNB
profond » (Gouvernement royal du Bhoutan, 2013). Actuelle-
ment, il semble que le « BNB commercial » tende a dominer
P’aréne décisionnelle. Mais d’un point de vue général, les poli-
tiques du Bhoutan sont le résultat de ces différentes visions en
jeu (Hayden, 2015).

Parmi les politiques du Bhoutan axées sur le BNB, on peut
citer : la gratuité de ’éducation et des soins de santé pour
toutes et pour tous, les restrictions importantes sur les investis-
sements étrangers, la non-adhésion a 1’Organisation mondiale
du commerce (OMC), I’interdiction de la publicité en extérieur,
les lourdes taxes sur les importations de voitures, les limites
imposées au tourisme de masse et I’interdiction de ’alpinisme,
les normes culturelles strictes en matiere d’architecture et de
vétements officiels, le classement de la moitié du pays en zones
protégées, une couverture forestiere minimale de 60 % exigée
par la Constitution, la distribution de terres aux agriculteurs
et agricultrices qui n’en ont pas, et la volonté de passer a une
agriculture 100 % biologique. Bien que les secteurs pro-mo-
dernisation de la société bhoutanaise aient fait pression sur ces

politiques, il semble qu’elles bénéficient encore d’un large sou-
tien public.

L’expression « BNB » a été inventée par le quatriéme roi dans
les années 1970. Lorsqu’un journaliste lui a demandé quel était
le PNB du Bhoutan, il a répondu : « Le produit national brut
ne nous intéresse pas ; c’est le bonheur national brut qui nous
intéresse. » Cette réponse faisait peut-&tre référence a un code
juridique bhoutanais de 1729 qui stipule : « Si le gouvernement
ne peut pas créer du bonheur pour son peuple, il n’a aucune
raison d’exister » (Ura ez al., 2012).

Cependant, le concept moderne de BNB a été formulé plus
tard, pendant la période turbulente des années 1990. D’une
part, la situation interne du Bhoutan était extrémement tendue.
Les élites dirigeantes ngalops (Bhoutan occidental) se compor-
taient trés mal avec les autres groupes linguistiques et culturels
du pays — non seulement avec les Lhotshampas (Bhoutan méri-
dional), mais aussi avec les Sharchops (Bhoutan oriental) et les
Tibétains —, a tel point qu’une crise violente a éclaté, condui-
sant a la création de camps de réfugiés lhotshampas au Népal.
D’autre part, la situation externe du pays était également tendue.
Ses dettes envers I’Inde gonflaient tandis que celle-ci devenait
néolibérale. Alors que le gouvernement constatait les multiples
effets négatifs du néolibéralisme, le besoin urgent d’un discours
alternatif s’est fait ressentir. C’est ainsi que ’'idée du BNB a été
développée, en partie comme une forme de résistance au néo-
libéralisme et en partie, peut-étre, comme un moyen provisoire
de soulager plusieurs blessures intérieures.

Le bonheur national brut prend de nombreuses formes. Ici,
nous examinerons briévement deux formes de BNB « restreint » et
deux formes de BNB « profond ». Premiérement, I’indice du BNB,
en tant que nouvel indicateur intégré, a été développé au milieu
des années 2000 sous la direction de Karma Ura du Centre for
Bhutan & GNH Studies. Il couvre 9 domaines : le niveau de vie,
I’éducation, la santé, I’environnement, la vitalité de la commu-
nauté, I’usage du temps, le bien-étre psychologique, la bonne
gouvernance, ainsi que la résilience et la promotion culturelles.
Ces dimensions sont mesurées a travers 33 indicateurs. L.e BNB
a été utilisé jusqu’a présent dans le cadre d’une pré-enquéte
(2006) et de trois enquétes complétes a travers le pays (2008,
2010, 2015). Son objectif est de mesurer le bien-étre de maniére
holistique, afin d’évaluer son évolution et de guider la prise de
décision. Il est aussi intéressant de noter que I’indice du BNB
comprend un « seuil de suffisance » pour chaque indicateur. Ces



184

seuils sont des repéres permettant de déterminer ce qui est suf-
fisant pour une « vie bonne » ; ils reposent sur des normes inter-
nationales ou nationales, des jugements normatifs ou encore sur
le résultat de réunions participatives. Par exemple, on considére
que les citoyens et citoyennes travaillant plus de huit heures par
jour manquent de temps et n’atteignent pas les seuils requis.

Deuxiémement, ’outil d’évaluation de la politique du BNB a
été congu pour aider la Commission BNB. Il s’agit d’un organe
puissant qui orchestre le processus de planification de 1’écono-
mie du Bhoutan en évaluant les politiques et les projets par leurs
effets, a travers 22 variables reflétant les 9 domaines mentionnés
précédemment. Cet outil de sélection a joué un role important
dans le refus du Bhoutan d’adhérer a I’'oMc, ainsi que dans la
limitation de ’exploitation de ses réserves minérales.

Comme exemple de « BNB profond en pratique », on peut
citer la Samdrup Jongkhar Initiative (SJ1), lancée en 2010 par un
enseignant religieux progressiste, Dzongsar Jamyang Khyentse
Rinpoche, dans une zone rurale négligée du pays. La sj1, qui
est actuellement dirigée par une femme influente de la région,
Neten Zangmo, a été congue comme une initiative ascendante
pouvant étre étendue a I’ensemble du pays. Elle vise a instaurer
la souveraineté et I’autosuffisance alimentaires grace a I’agricul-
ture biologique ; a protéger ’environnement grice a une cam-
pagne « zéro déchet » ; a renforcer les communautés ; a éduquer
les jeunes ; et a encourager la participation des citoyens et des
citoyennes au processus décisionnel.

Un autre exemple de « BNB profond » pourrait étre la formation
aux valeurs humaines universelles — remarquablement cohérente
avec les approches de I’éthique bouddhiste et de la psychologie
des profondeurs —, qui est proposée dans tous les établissements
d’enseignement supérieur du pays. Cette formation de plusieurs
jours propose une méthode systématique encourageant les parti-
cipants et participantes 4 mieux se comprendre et a mieux com-
prendre leur relation avec les autres et ’environnement. Elle vise
a montrer en quoi cette compréhension, un sentiment juste en
soi, ’absence de peur dans la vie en société et la coexistence avec
la nature sont la base de I’harmonie et donc du « bonheur ». Mal-
heureusement, une confusion profondément enracinée régne,
de sorte qu’il est affirmé que ’argent et ’accumulation de biens
matériels occupent une place centrale, ce qui conduit a diverses
formes de domination, de peur et d’exploitation.

Dans une perspective post-développement, je dirais que la
principale contribution originale du BNB — et peut-&tre aussi

le défi le plus difficile qu’il doit relever — est d’incorporer les
questionnements existentiels « intérieurs » en relation avec la
psychologie et la spiritualité. A une époque ou la plupart des
problémes « extérieurs » urgents sont relativement bien compris
par de nombreuses personnes, les interrogations « intérieures »
— comme celles qui concernent les « besoins réels », I’« épanouis-
sement existentiel », la « fausse conscience » et le « condition-
nement social » — sont beaucoup plus complexes et largement
sous-exploitées, et pourtant essentielles pour une recherche et
une action efficaces. Le militantisme radical a un besoin crucial
d’une plus grande compréhension intérieure.

Pour aller plus loin

Centre for Bhutan & GNH Studies (Centre d’études sur le Bhoutan et le
bonheur national brut), www.bhutanstudies.org.bt

Gouvernement royal du Bhoutan (2013), Happiness: Towards a New Deve-
lopment Paradigm.

Hayden, Anders (2015), « Bhutan: Blazing a Trail to a Postgrowth Future?
Or Stepping on the Treadmill of Production? », The Journal of Environment
and Development, vol. 24, n° 2, p. 161-186.

Ura, Karma, Sabina Alkire, Tshoki Zangmo et Karma Wangdi (2012), An
Extensive Analysis of GNH Index, Thimphou : Centre for Bhutan Studies.

Julien-Francois Gerber est maitre de conférences en environnement et en
développement a 'Institut international d’études sociales de LLa Haye, aux
Pays-Bas. Auparavant, il a enseigné au Sherubtse College de Kanglung,
au Bhoutan, pendant un an. Ses recherches portent sur ’anthropologie
économique, 1’écologie politique et ’économie hétérodoxe.



Bouddhisme
et compassion fondée sur
la sagesse

Geshe Dorji Damdul

Mots clés: compassion, bonheur, éducation, engagement social

De¢s le jour de notre naissance, nous avons entrepris des
actions, telles que téter le lait du sein de la meére et pleurer,
qui sont toutes motivées par le désir d’éviter les malheurs et
d’accéder au bonheur. Ce fait impregne tous les étres, sans
exception, qu’ils soient croyants ou non croyants, riches ou
pauvres, instruits ou non instruits. Directement ou indirecte-
ment, nous recherchons toutes et tous le plus grand bonheur.

Durant ’'une des conférences publiques de Sa Sainteté le
dalai-lama, a 'université de Delhi en 2008, une jeune fille lui
a demandé : « Quel est le sens de la vie ? » Sa Sainteté, sans
hésiter, a répondu : « Nous vivons d’espoir, et nous espérons un
bonheur authentique. Par conséquent, le bonheur authentique
est le sens de la vie. »

La source ultime du bonheur est en nous. Tout comme le son
d’un claquement de mains nécessite invariablement la réunion
de deux mains, tous les malheurs que nous traversons pro-
viennent de la réunion de deux facteurs — ’externe et ’interne.
Le nombre de facteurs externes est souvent si élevé que nous
pouvons difficilement en éliminer ne serait-ce qu’une partie.
Cependant, si le facteur interne est retiré, comme lorsqu’on
retire une main, quelle que soit la force avec laquelle ’autre
main se déplace, il n’y a pas de claquement ou de son. Le son
des malheurs s’arréte. Le Bouddha a indiqué que ’ego auto-
référentiel, qui est déclenché par I’ignorance, est le pire des
facteurs internes, dont I’éradication met fin a tous les malheurs.

Les moyens d’atteindre le bonheur en éradiquant [’ignorance
égoiste. De méme qu’il faut de la lumiére pour éliminer 1’obs-
curité, c’est en introduisant la lumiére de la sagesse que I’on
peut éliminer Pobscurité de I’ignorance, dit le Bouddha selon
le Dhammapada.

La sagesse de ’interdépendance pour engendrer I’amour bien-
verllant. La division et la haine découlent de I’ignorance, qui
consiste a percevoir la famille humaine non pas comme une,
mais comme divisée en différentes ethnies, religions et pays.
Pourtant, les phénomeénes mondiaux tels que le réchauffement
de la planéte ne connaissent pas de frontiéres nationales. Les
oiseaux dans I’air et les poissons dans ’océan ne connaissent
pas non plus ces lignes virtuelles. La grippe aviaire, I’empoison-
nement des poissons au mercure et la radioactivité se propagent
a travers le monde sans qu’il y ait de points de contréle aux
frontiéres. En réalité, nous sommes toutes et tous interdépen-
dants, et la reconnaissance de ce fait devrait susciter I’amour et
I’affection, de la méme maniére qu’un jeune enfant ressent un
amour incroyable envers sa mére lorsqu’il réalise qu’il dépend
de ’amour et de la gentillesse de celle-ci. Cette philosophie est
tout a fait conforme a la thése de la physique quantique selon
laquelle ’observé n’existe qu’en fonction de ’observateur.

Ego versus confiance en soi. Le plus souvent, les gens
confondent les termes « ego » et « confiance en soi » et les
pensent interchangeables. Il s’agit 1a de la plus grave erreur.
I’ego est ce qui donne naissance a toutes les émotions des-
tructrices et, de ce fait, non seulement il engendre toutes les
formes d’actions irréalistes et nuisibles, mais, par suite, il attire
a lui des expériences malheureuses. En revanche, la « confiance
en soi » permet de rester calme. LLa personne qui a confiance
en elle agit de maniére réaliste et obtient ainsi tous les résul-
tats attendus. Il est trés triste de voir que certaines personnes
éprouvent une forte haine d’elles-mémes. C’est trés malsain et
nuisible pour soi-méme. En faisant la distinction entre le « soi »
et I’« ego », on devrait apprendre a étre gentil envers le « soi »
et a ne hair que I’ego autoréférentiel.

Le bouddhisme appliqué dans la sociéré. C’est sur la base de ce
qui vient d’étre dit que le message du Bouddha a contribué et
peut encore contribuer immensément a la préservation écolo-
gique et a I’égalité sociale. Le Bouddha a interdit a ses disciples,
y compris les monastiques, de polluer les riviéres et de nuire a
la végétation (Miiller, 2008-2012 [1880-1882]).

Dans le méme ordre d’idée, Sa Sainteté le dalai-lama s’est
engagé depuis de nombreuses années contre les atteintes por-
tées aux animaux et contre 1’utilisation de leur peau et de leur
fourrure. A sa suite, les Tibétains du Tibet boycottérent mas-
sivement ’utilisation de la peau, de la fourrure et des défenses
d’éléphant en les briilant, y compris celles héritées de plusieurs



générations. Cet acte était courageux, notamment en raison de
Pinterdiction de briler ces objets, promulguée par les Chinois
communistes, qui craignaient I’énorme influence de Sa Sain-
teté le dalai-lama sur les Tibétains du Tibet®®.

De méme, les communautés tibétaines en Inde se sont mas-
sivement converties au végétarisme il y a une vingtaine d’an-
nées, sur les conseils de Sa Sainteté le dalai-lama. Vers 1997,
un ¢levage de 87000 poulets dans une colonie tibétaine du
sud de I’Inde a été fermé aprés que le dalai-lama a déclaré
qu’il vivrait sGrement au moins 87 ans si I’établissement libé-
rait tous les poulets®’. Le monde, bien qu’étant a I’apogée de
I’éducation moderne, est déchiré par des crises profondes telles
que la corruption, le terrorisme, le fossé entre les riches et
les pauvres, et la discrimination entre les sexes. Sa Sainteté
le dalai-lama considére que le systéme éducatif moderne, qui
privilégie le développement du cerveau et non du cceur, est
responsable de ces crises. Il s’est efforcé d’introduire 1’« éthique
universelle » comme matiére dans le systéme éducatif moderne.
Il est convaincu que cette éthique est la plus importante de
toutes, non pas uniquement pour une ethnie, une religion, un
pays ou une région, mais pour ’ensemble de I’humanité. Au
cceur de I’éthique universelle se trouve la valeur de la cordialité
fondée sur la reconnaissance du concept d’une nature inter-
dépendante, entre les étres humains, entre les nations et entre
les humains et la nature®®. Cette matiére, qui a été introduite
par 'université de Delhi en 2012, est maintenant proposée au
Tata Institute of Social Sciences a Mumbai et dans d’autres
instituts. Pour le dalai-lama, I’éducation constitue la meilleure
réponse aux crises mondiales actuelles.

Pour aller plus loin

Dalai-lama (1999), Sagesse ancienne, monde moderne : éthique pour le nouveau
millénaire, Paris : Fayard.

Dalai-lama (2010), Toward a True Kinship of Faiths: How the World’s Religions
Can Come Together, New York : Doubleday Religion.

66. Voir par exemple « Tibetans in Yunnan Give Up Wearing Animal Skins, Burn
Valuable Furs », Radio Free Asia, www.rfa.org

67. Enseignement public de Sa Sainteté le dalai-lama, 1990. Enregistré par
lauteur.

68. Conférence publique sur I’éthique universelle par Sa Sainteté le dalai-lama
au stade de Thyagaraj en 2016. Enregistrée par I’auteur.

Dalai-lama (2014 [2011)), Au-dela de la religion : une éthique de la compassion,
Paris : Fayard.

Muiller, Friedrich Max (dir.) (2008-2012 [1880-1882]), The Sacred Books
of the East.Vinaya Texts: The Mahavagga, vol. 13 et vol. 17, Delhi : Motilal
Banarsidass.

Ricard, Matthieu (2003), Plaidoyer pour le bonheur, Paris : NiL.

Thanissara (2015), Time to Stand Up. An Engaged Buddhist Manifesto for
Our Earth: The Buddha’s Life and Message through Feminine Eye, Berkeley :
North Atlantic Books.

Geshe Dorji Damdul est directeur de laTibet House a New Delhi, qui est
le centre culturel de Sa Sainteté le dalai-lama. Il a obtenu son diplome
de Geshe Lharampa (doctorat) en 2002 a 'université monastique de
Drepung Loseling au Karnataka. Il est le traducteur officiel de Sa Sainteté
le dalai-lama depuis 2005. Il voyage beaucoup, par exemple a Mumbai,
aux Etats-Unis, au Royaume-Uni et 4 Singapour, pour enseigner la phi-
losophie, la psychologie, la logique et la pratique bouddhistes.



190

Buen vivir

Ménica Chuji, Grimaldo Rengifo et Eduardo Gudynas

Mots clés: alternatives au développement, Amérique du Sud, modernité,
mouvements autochtones

La catégorie du buen vivir, ou « bien-vivre », renvoie a un
ensemble de perspectives sud-américaines qui partagent une
remise en question radicale du développement et d’autres com-
posantes essentielles de la modernité, offrant en méme temps
des alternatives au-dela de celle-ci. Le buen vivir ne s’appa-
rente pas a la compréhension occidentale du bien-&tre ou de
la vie bonne et ne peut étre décrit comme une idéologie ou
une culture. Il exprime un changement plus profond dans la
connaissance, I’affectivité et la spiritualité, une ouverture onto-
logique a d’autres formes de compréhension de la relation entre
humains et non-humains, qui n’impliquent pas la séparation
moderne entre la société et la nature. Il s’agit d’une catégorie
plurielle en construction, qui prend des formes spécifiques dans
différents lieux et régions. Elle est hétérodoxe dans la mesure
ou elle hybride des éléments autochtones avec des critiques
internes de la modernité.

Des références aux idées de buen vivir ont été enregistrées
depuis le milieu du 20¢ siécle, mais ses significations actuelles
ont été énoncées dans les années 1990. Les contributions du
Proyecto Andino de Tecnologias Campesinas (Projet andin de
technologies paysannes) au Pérou (Apffel-Marglin, 1998), du
Centro Andino de Desarrollo Agropecuario (CADA — Centre
andin pour le développement de I’agriculture et de I’élevage)
en Bolivie (Medina, 2001), de divers intellectuels, ainsi que de
leaders sociaux et autochtones, parmi lesquels Acosta (2014
[2012]) en Equateur, ont été importantes a cet égard. Un large
éventail de mouvements sociaux ont soutenu ces idées — qui
ont exercé une influence sur les changements politiques en
Bolivie et en Equateur —, obtenant ainsi une reconnaissance
constitutionnelle.

Le buen vivir comprend différentes versions, spécifiques a
chaque contexte social, historique et écologique. Elles sont le
fruit de I’innovation de concepts issus des traditions autoch-
tones, et de leur mise en relation et hybridation avec des pos-

tures critiques au sein de la modernité elle-méme. Parmi ces
concepts, on trouve le suma qamarnia des Aymaras, le 7iande reko
des Guaranis de Bolivie, le sumak kawsay des Kichwas d’Equa-
teur et ’allin kawsay des Quechuas du Pérou. Le shiir waras
des Achuars d’Equateur et du Pérou et le kiime morgen des
Mapuches du Chili (PRATEC, 2002 ; Yampara H., 2011) sont
des concepts analogues.

Parmi les contributions occidentales, on peut citer les critiques
radicales du développement, y compris le post-développement ;
la reconnaissance de la colonialité du pouvoir et du savoir ; les
critiques féministes du patriarcat ; les éthiques alternatives
qui reconnaissent la valeur intrinséque du non-humain ; et les
conceptions environnementales telles que I’écologie profonde.

Il n’existe pas une seule et unique version du buen vivir. Par
exemple, le sumak kawsay en Equateur est différent du suma
gamaiia en Bolivie. Leurs traductions approximatives en caté-
gories occidentales font référence, pour la premiére notion, a
P’art de vivre bien et harmonieusement dans une communauté,
celle-ci étant définie dans des dimensions sociales et écologiques
a la fois, tandis que le second concept aborde également la convi-
vialité dans des communautés mixtes mais dans des territoires
spécifiques. Par ailleurs, il est aussi incorrect de dire que le buen
vivir est exclusivement une proposition autochtone que de dire
qu’il implique un retour a une condition précoloniale, bien que
ces dimensions soient essentielles a sa construction.

Au-dela de cette diversité, il existe des composantes com-
munes entre les différentes versions du buen vivir (Gudynas,
2011). Toutes remettent en question le concept de progres et
la notion d’une histoire universelle unique. Elles sont ouvertes
a des processus historiques multiples, paralléles, non linéaires,
voire circulaires. Elles remettent en cause le développement
en raison de son obsession pour la croissance économique, le
consumeérisme, la marchandisation de la nature, etc. Cette cri-
tique s’applique aussi bien aux versions capitalistes qu’aux ver-
sions socialistes du développement. De ce point de vue, un buen
vivir socialiste n’a aucun sens. Les alternatives auxquelles nous
ouvre le buen vivir sont a la fois post-capitalistes et post-socia-
listes, dans la mesure ou elles se désengagent de la croissance et
se concentrent sur la satisfaction compléte des besoins humains
dans une optique d’austérité.

Le buen vivir déplace la centralité des humains, congus
comme les seuls sujets disposant d’une représentation poli-
tique et comme la source de toute attribution de valeur. Cela



192

implique une ouverture éthique (par la reconnaissance de la
valeur intrinseéque des non-humains et des droits de la nature),
ainsi qu’une ouverture politique (par ’acceptation de sujets
non humains). Le buen vivir affronte le patriarcat, méme au
coeur des terres rurales et autochtones, a travers des alternatives
féministes qui ravivent le role clé des femmes dans la défense
des communautés et de la nature.

La séparation moderne entre ’humanité et la nature est éga-
lement remise en question. Le buen vivir reconnait 1’existence
de communautés élargies composées d’humains et de non-hu-
mains (animaux, plantes, montagnes, esprits, etc.) sur des ter-
ritoires spécifiques — comme dans le concept andin d’ayllu, qui
désigne des communautés socio-écologiques mixtes enracinées
dans un territoire donné.

Le buen vivir rejette toute forme de colonialisme et se tient
a I’écart du multiculturalisme. Il défend, au contraire, un type
d’interculturalité qui valorise chaque tradition de connaissance,
postulant ainsi la nécessité de refonder la politique sur la base
de la plurinationalité.

Le buen vivir accorde une importance considérable a I’affec-
tivité et a la spiritualité. Les relations dans les communautés
¢largies ne se limitent pas aux échanges marchands ou aux liens
utilitaires, mais intégrent la réciprocité, la complémentarité, le
communalisme, la redistribution, etc.

Les idées sous-jacentes au buen vivir ont été I’objet de vives
critiques. Certains estiment qu’elles refletent un réduction-
nisme autochtone, et d’autres affirment qu’elles sont, en
fait, une invention New Age. Les intellectuels de la gauche
conventionnelle ont soutenu qu’elles détournaient I’attention
du véritable objectif, qui n’est pas d’inventer des alternatives
au développement, mais des alternatives au capitalisme ; ces
intellectuels rejettent également la valeur intrinséque des
non-humains. Malgré ces arguments, les idées du buen vivir
ont emporté un soutien fort et massif dans les pays andins ; de
1a, elles se sont rapidement diffusées en Amérique latine et sur
la scéne internationale en fournissant les bases d’alternatives
concrétes au développement — notamment la reconnaissance
constitutionnelle des droits de la nature et de la Pachamama,
des moratoires sur les forages en Amazonie, des modéles pour
la transition vers le post-extractivisme, ou des cosmopolitiques
fondées sur la participation des acteurs non humains.

La nette contradiction entre ces idées initiales du buen vivir
et les stratégies de développement des gouvernements bolivien
et équatorien — lesquels ont promu I’extractivisme en soutenant
de gigantesques exploitations miniéres et I’extraction du pétrole
amazonien — est aujourd’hui flagrante. Les régimes progressistes
ont tenté de surmonter ces contradictions par de nouvelles défi-
nitions du buen vivir, soit comme une forme de socialisme en
Equateur, soit comme un développement intégral en Bolivie, le
resituant ainsi a ’intérieur de la modernité. Ces positions ont
été soutenues par certaines agences étatiques et par des intellec-
tuels, dont certains ne sont pas sud-américains, et reproduisent,
malgré leurs bonnes intentions, la colonialité des idées.

En dépit de tout ceci, les idées initiales du buen vivir ont
été préservées. Elles continuent de nourrir la résistance sociale
au développement conventionnel, par exemple dans le cas des
manifestations autochtones et citoyennes en Bolivie, en Equa-
teur et au Pérou pour la défense des territoires, de I’eau et de
la Terre-Mére. Celles-ci montrent que le buen vivir ne se limite
pas a quelques intellectuels et ONG, et qu’il a su recueillir un
important soutien populaire.

Pour résumer, le buen vivir est une proposition vivante, nourrie
par différents mouvements et activismes, ponctuée d’avancées
et d’échecs, d’innovations et de contradictions. Au vu de la dif-
ficulté a dépasser la modernité, le buen vivir est inévitablement
un processus en construction. Puisqu’il inclut des positions
qui interrogent la modernité tout en ouvrant d’autres fagons
de penser, de sentir et d’étre — d’autres ontologies — enracinées
dans des histoires, territoires, cultures et écologies distinctes, il
doit nécessairement étre pluriel. Toutefois, il existe au sein de
cette diversité des convergences claires qui distinguent le buen
vivir de la modernité, telles que la rupture avec la croyance
moderne au progres, la reconnaissance des communautés éten-
dues qui découlent de visions relationnelles du monde, et une
éthique qui accepte la valeur intrinseque des non-humains.

Pour aller plus loin

Acosta, Alberto (2014 [2012]), Le Buen Vivir : pour imaginer d’autres mondes,
Paris : Utopia.

Apftfel-Marglin, Frédérique (dir.) (1998), The Spirit of Regeneration: Andean
Culture Confronting Western Notions of Development, Londres : Zed Books.

Gudynas, Eduardo (2011), « Buen Vivir: Today’s Tomorrow », Development,
vol. 54, n° 4, p. 441-447.



194

Medina, Javier (dir.) (2001), Suma Qamaiia: la comprension indigena de la
BuenaVida, La Paz : Gesellschaft furTechnische Zusammenarbeit (GTz)
et Federacionde Asociaciones Municipales de Bolivia (FAM).

PRATEC (2002), Allin Kawsay: el bienestar en la concepcion andinoamazénica,
Lima : PRATEC.

Yampara Huarachi, Simén (2011), « Cosmovivencia andina: vivir y convivir
en armonia integral — Suma Qamana », Bolivian Studies Fournal /Revista
de Estudios Bolivianos, n° 18, p. 1-22.

Moénica Chuji est une intellectuelle amazonienne kichwa. Elle a fait par-
tie de ’Assemblée constituante de I’Equateur. Elle a été ministre de la
Communication et porte-parole du gouvernement de la premiére admi-
nistration de I’Equateur sous la présidence de Correa.

Grimaldo Rengifo est un éducateur péruvien et un promoteur de la culture
andine, en particulier celle liée a la Terre. Il est membre de I’équipe du
Proyecto Andino de Tecnologias Campesinas (PRATEC — Projet andin de
technologies paysannes).

Eduardo Gudynas, originaire d’Uruguay, est chercheur au Centro Lati-
noamericano de Ecologia Social (CLAES — Centre latino-américain d’éco-
logie sociale) et chercheur associé au département d’anthropologie de
Puniversité de Californie a Davis.

Ccommuns

Massimo De Angelis

Mots clés : communs, commoning, tragédie des communs, capital, mouvements
sociaux

Par « communs », j’entends les systémes sociaux composés
de trois éléments de base interconnectés : 1) un commonwealth,
c’est-a-dire un ensemble de ressources détenues en commun
et régies par 2) une communauté de commoners qui s’engagent
également dans 3) la pratique du commoning, ou « faire en com-
mun », qui perpétue leur vie en commun et celle de leur com-
monwealth. En ce sens, toutes les formes de coopération humaine
non hiérarchique sont des formes différentes de communs. Cette
définition est plus générale et plus compléte que la définition
classique, qui considére les communs simplement comme des
ressources partagées par un ensemble d’individus.

La notion de communs a sa propre histoire et ses diverses
interprétations. L’historien Peter Linebaugh (2008) situe I’ori-
gine de ce mot dans les pratiques paysannes médiévales de col-
lectivisation des terres du roi, une pratique qui a été appelée
« commoning ». Avec ’avancée du capitalisme et ses vagues suc-
cessives d’enclosure des communs, le terme a été de moins en
moins utilisé, tandis que le langage politico-théorique a com-
mencé a se concentrer sur d’autres terminologies pour dési-
gner la pratique de Palter-capitalisme. Cet état de fait a duré
jusqu’a ce que les mouvements des années 1960-1970 remettent
a Pordre du jour le communautarisme et le « partage ». C’est
précisément au milieu de cette période qu’est apparue la critique
moderniste des communs. En 1968, ’écologiste Garrett Hardin
a publié un article dans Science sur « la tragédie des communs ».
Cet article fondateur affirmait que le partage de la terre ou de
toute autre ressource entre un groupe d’agriculteurs entraine
toujours I’épuisement des ressources. Pour le démontrer, Hardin
a déployé une théorie de I'individualisme méthodologique qui
postule que les différents agriculteurs ne visent qu’a maximiser
leur intérét individuel. Pour atteindre cet objectif, ces derniers
permettent a leurs vaches de paitre plus longtemps dans le pré
ou y font venir plus de vaches. Il est évident que du fait de
cette concurrence croissante entre agriculteurs dans le contexte



d’une réserve de ressources fixe, cette derniere s’épuisera, d’ou
la tragédie des communs. La solution proposée par Hardin était
double : soit poursuivre la privatisation des communs par dif-
férents droits de propriété, soit contrdler et faire appliquer les
régles relatives aux communs par Etat.

En 1990, Elinor Ostrom a produit une critique efficace et
simple de la thése de Hardin. Aprés avoir étudié des milliers de
cas différents de communs existant dans le monde entier, dont
certains ont survécu des centaines d’années, Ostrom a soutenu
que Hardin ne parlait pas de la tragédie des communs, mais de
la « tragédie du libre accés ». Ce que la parabole de Hardin ne
prend pas en compte, c’est que les communs sont régis par les
commoners qui décident collectivement des régles d’acceés et les
contrOlent en permanence. De fait, les commoners ne s’occupent
pas seulement de leurs propres intéréts, mais veillent également
a ce que leur interaction collective avec les ressources partagées
soit soutenable, faute de quoi ils perdraient tous les ressources
dont ils dépendent. Ostrom a ainsi établi un lien clair entre le
commonwealth (ou la richesse détenue en commun), une com-
munauté de commoners et leur systéme de gouvernance.

La définition initiale des communs par Ostrom soufire cepen-
dant d’une limitation importante. Dans son approche, les com-
muns apparaissent comme des biens rivaux ou soustractibles,
avec un faible degré d’exclusivité. Cela implique que seuls les
systemes de ressources sont des communs — par exemple une
zone de péche, un canal d’irrigation, une nappe phréatique ou
une zone de paturage —, et non les unités de ressources dérivées
de ces systémes, comme « les tonnes de poissons récoltées dans
une zone de péche, les acres-pieds ou les métres cubes d’eau
prélevés d’une nappe phréatique ou d’un canal d’irrigation, les
tonnes de fourrage consommeées par les animaux dans les zones
de paturage » (Ostrom, 2010 [1990]).

Cette distinction va toutefois a ’encontre de I’expérience
historique et de la complexité des formes contemporaines de
communs, tels qu’ils sont revendiqués par divers mouvements
sociaux dans le monde. En premier lieu, tant du point de vue
historique que de P’expérience actuelle, il existe en effet une
myriade d’exemples de communautés qui mettent en commun
des unités de ressources exclusives dans un « pot commun » — des
ludothéques aux cuisines collectives — et qui définissent ensuite
des régles ou des usages pour leur appropriation individuelle.
Deuxiemement, au cours des dernieres décennies, on a constaté
un intérét croissant pour les biens communs non rivaux, tels les

communs qui concernent la connaissance, la musique ou les
codes sources des logiciels. Comme pour les ressources com-
munes d’Ostrom, il est difficile d’interdire aux gens de profiter
de ce type de ressources. De plus, le « stock » de la ressource n’est
pas réduit lorsqu’on ’utilise. Au contraire, le véritable probléme
lié a ces ressources est le fait que le capital impose leur privati-
sation, ce qui les rend artificiellement rares. LLe mouvement en
faveur du libre accés est un mouvement qui, avec différentes
nuances, est fondé sur le refus de la privatisation de biens non
rivaux tels que I’information et la connaissance. Dans le milieu
universitaire et le cyberespace, il s’agit d’un mouvement social
qui défend les principes du partage de I’information, de I’open
source, du copyleft, des Creative Commons et de la non-privati-
sation des communs de la connaissance (Benkler, 2003).

Tous ces cas renvoient a la définition des communs non seu-
lement comme un type de ressource partagée — ce qui pourrait
étre n’importe quoi —, mais aussi comme un systéme social com-
prenant trois éléments (De Angelis, 2017) : le commonwealth ;
une communauté de commoners ; et une pratique du commoning,
ou de I’action en commun, qui inclut ’acte de régir les relations
entre le commonwealth et la nature, et entre les commoners eux-
mémes.

Au cours des derniéres décennies, nous avons assisté a I’émer-
gence de communautés autochtones et de nouveaux systémes
de communs, qui sont devenus plus visibles et innovants un
peu partout : des rues de Cochabamba a celles de New York,
Johannesburg, Athénes et Mumbai. Des ressources sont ainsi
soustraites au systéme capitaliste et insérées dans des proces-
sus de production collective et des cultures fondées sur des
valeurs participatives et démocratiques, avec pour horizon le
bien-Etre des commoners et la soutenabilité environnementale.
Cette émergence de ’action collective est d’abord un moteur
de survie face aux nombreuses enclosures et crises du néoli-
béralisme, mais elle manifeste aussi un refus de se soumettre
aux technologies néolibérales d’exploitation sur les questions
de reproduction sociale telles que I’alimentation, le logement,
I’énergie, les soins de santé, ’éducation, les arts et la culture,
ou méme les « communs mondiaux » de la biosphére. Deuxié-
mement, cette action collective agit comme une exploration
participative innovante des nouvelles technologies et des formes
de cybercoopération : production de logiciels open source, coo-
pération peer-to-peer comme pour Wikipédia, ou machines open
source. Ces espaces de coopération multidimensionnels donnent



Pespoir d’une transformation post-capitaliste, dans la mesure
ou ils représentent I’émergence de socio-écologies orientées
vers un modeéle de production qui constitue une alternative au
capitalisme et aux systémes d’Etat autoritaires. Le danger existe
cependant que ces systémes étatiques soient capables de prendre
le contréle sur les communs de maniére a leur faire supporter
davantage le colt de la reproduction sociale. Il faut pour cela
tisser des liens entre les communs émergents et traditionnels
et les mouvements sociaux, pour aboutir a des mouvements de
communs qui reconstruisent le tissu de la reproduction sociale
et fixent une limite de plus en plus grande a la volonté du capital
de croitre sans fin.

Pour aller plus loin

The Commoner, www.thecommoner.org

Creative Commons, www.creativecommons.org

The Digital Library of the Commons, www.dlc.dlib.indiana.edu

Benkler, Yochai (2003), « The Political Economy of Commons », The Euro-
pean Journal for the Informatics Professional, vol. 4, n° 3, p. 6-9.

De Angelis, Massimo (2017), Omnia sunt communia: On the Commons and
the Transformation to Postcapiralism, Londres : Zed Books.

Hardin, Garrett (1968), « The Tragedy of the Commons », Science, vol. 162,
n° 3859, p. 1243-1248.

Linebaugh, Peter (2008), The Magna Carta Manifesto: Liberties and Com-
mons for All, Berkeley : University of California Press.

Ostrom, Elinor (2010 [1990]), Gouvernance des biens communs : pour une
nouvelle approche des ressources naturelles, Louvain-la-Neuve : De Boeck
Supérieur.

Massimo De Angelis est professeur d’économie politique a I’université de
Londres-Est. En 2000, il a fondé The Commoner, une revue en ligne. Il est
P’auteur de nombreuses publications sur I’économie politique critique,
la mondialisation néolibérale, les mouvements sociaux et les communs,
parmi lesquelles The Beginning of History: Global Capital andValue Strug-
gles (Pluto, 2007) et Omnia sunt communia: On the Commons and the
Transformation to Postcapitalism (Zed Books, 2017).

Comunalidad

Arturo Guerrero Osorio

Mots clés : communalité, Oaxaca, post-développement, le Nous, peuples
originaires

« Comunalidad », ou « communalité », est un néologisme
qui désigne une maniére d’étre et de vivre propre aux peuples
de la Sierra Norte de Oaxaca et d’autres régions de cet Etat
situé au sud-est du Mexique. Le terme a été inventé a la fin des
années 1970 par deux penseurs locaux : Floriberto Diaz Gémez
et Jaime Martinez Luna. Il exprime une résistance obstinée a
toutes les formes de développement qui sont arrivées dans la
région — une résistance qui a di accepter divers aménagements
et un mode de vie contemporain, incorporant ainsi ce qui arrive
de loin, sans permettre a ces nouveaux ¢léments de détruire ou
de dissoudre ce qui lui est propre (lo propio). La communalité
fait donc appel a ce qui a persisté de meilleur dans la tradition
de nos peuples : le fait de changer les traditions de facon tradi-
tionnelle, afin qu’elles continuent a étre ce qu’elles sont malgré
les pressions pour les dissoudre, les marginaliser ou les convertir
en quelque chose d’autre, c’est-a-dire les développer®.

La « communalité » est le prédicat verbal du Nous. Elle nomme
son action et non pas son ontologie. Elle est comme les verbes
incarnés tels que « manger », « parler » ou « apprendre », qui se
produisent toujours collectivement, dans un lieu spécifique. Le
Nous n’existe que dans son exécution. Il advient dans la « spirale
de ’expérience », dont on peut distinguer trois moments.

Reconnaissanceléchange/évaluation. 1’ exercice et la compréhen-
sion du Nous ne sont pas des activités épistémologiques, mais
des activités qui relévent du vécu. Elles supposent « la reconnais-
sance du sol » sur lequel on marche. « Vous vous reconnaissez
avec les personnes sur ce sol. Nous reconnaissons ce que nous
faisons et ce que nous réalisons. » C’est-a-dire que nous recon-
naissons notre potentiel et nos limites.

Nous reconnaissons que notre existence n’est possible avec
les autres qu’en construisant un Nous, qui nous distingue ainsi
des Autres. Nous nous ouvrons a tous les étres et a toutes les

69. J’exprime ma gratitude a Gustavo Esteva qui a révisé ce texte et m’a aidé a
le situer dans le cadre théorique du post-développement.



forces, car méme si le Nous se manifeste par ’action de femmes,
d’hommes et d’enfants concrets, tout ce qui est visible et invi-
sible sous et sur la terre participe également de ce méme mou-
vement — selon le principe de la « complémentarité » entre tout
ce qui est différent. La communauté n’est pas un ensemble de
choses, mais une « fluidité intégrale ».

Apres la reconnaissance vient ’échange d’expériences, d’outils
et de savoirs au sein du Nous et/ou avec les Autres. Il s’agit d’une
« hospitalité mutuelle ». Nous hébergeons la vérité de I’Autre tan-
dis que I’Autre héberge la nétre. Nous nous rencontrons dans le
« partage” », c’est-a-dire la guelaguetza en zapotéque, un principe
esthétique communautaire : étre avec I’autre dans les moments
clés de la vie, partager ’expérience. Les équivalents homéo-
morphes de la communalité pourraient étre le sumak kawsay en
langue kichwa et le lekil kuxlejal en tzeltal”. Tous sont nourris par
une éthique de la « réciprocité ». I’échange implique aussi bien la
critique rationnelle que la confiance et la foi. Cet apprentissage
culmine dans une évaluation de la reconnaissance et de I’échange
qui ont eu lieu. Il crée en nous une nouvelle reconnaissance, pour
un autre échange et une nouvelle évaluation.

Nous/oralité/sédiment. Le Nous se recrée d’abord dans I’espace
mental de ’oralité et celui de I’image, méme si aujourd’hui
ceux-ci sont mélés aux mentalités textuelles et cybernétiques.
Dans Poralité, le Nous est produit sur un sol concret — un suelo —
et sous un ciel concret, en un lieu ou se trouvent les corps de tous
les présents et disparus, chacun avec ’apparence unique qu’il a
précisément au moment de la reconnaissance et de I’échange. La
guelaguerza a lieu sur un « sédiment » de vie et de mort. Tout ce
qui s’est passé depuis la naissance de laTerre-Mére y est déposé :
c’est sur ce faisceau de traces que I’on parle et que ’on écoute.

Quoridien/souvenir/espoir. 1. expérience vit dans sa durée ; elle
n’est pas mesurée par le temps linéaire. Pour le Nous, elle est
un présent prolongé. Dans le quotidien, nous nous souvenons,
avec le sédiment comme prise et déclencheur. C’est 1a que nous
abritons nos espoirs pour ’avenir.

L’expérience du Nous a lieu a I’horizon d’une « spirale inté-
rieure ». Nous y distinguons deux dimensions : ’« Accord » et la

70. NDT : L’auteur utilise un autre néologisme, compartencia, impossible a tra-
duire intégralement. Il a été traduit ici par « partage ».

71. Les équivalences homéomorphiques sont des correspondances profondes
entre des mots et des concepts appartenant a des religions ou des cultures dis-
tinctes. Voir www.raimon-panikkar.org/english/gloss-homeomorphic.html

« Racine ». I’accord est la rationalisation et la verbalisation de
la racine. Il établit ’ordre du Nous dans ses relations internes
comme dans ses relations avec ’extérieur. L’expérience se sédi-
mente dans ’accord, et ’accord détermine I’expérience. Les
normes établissent les formes de partage du Nous et posent des
limites a I’individualisme et la convoitise. De I’accord émergent
les institutions communautaires de I’« assemblée » ; les cargos
(des fonctions ou des obligations communautaires) ; ainsi que
le zequio (le travail collectif pour le bien commun, sans rému-
nération).

L’assemblée est la forme mise en place par le Nous pour parve-
nir a un consensus et conclure des accords. C’est la « communo-
cratie » qui y fonctionne, plutdt que la démocratie. I’assemblée
se déroule entre les différentes personnes qui partagent le Nous,
plutot qu’entre individus égaux et libres en concurrence les uns
avec les autres. Dans I’assemblée, les autorités sont « nommeées »
— et non ¢élues —, les « griefs » y sont résolus, et il est décidé
collectivement de la voie commune a suivre. Les autorités ne
gouvernent pas ; elles fournissent un « service » selon les ordres
de P’assemblée : c’est le principe du « diriger en obéissant » de
I’Armée zapatiste de libération nationale. Les devoirs associés
aux positions d’autorité, comme les services, sont accomplis de
maniére obligatoire, sans paiement et de bon gré — bien que,
généralement, les gens les évitent car ils sont pesants. Une acti-
vité que I’autorité de chaque Nous organise est le zequio.

Par définition, la Racine est invisible, inconnaissable. Elle est
origine et subsistance. Jaguar et serpent. C’est le mythe commu-
nautaire, son horizon d’intelligibilité. Nous percevons la forme
de la Racine et non son contenu, puisque chaque communauté
a la sienne, différente de celle des autres, avec quatre directions
ou piliers. Il s’agit des reconnaissances mentionnées : le sol,
le peuple, ses efforts et ses réalisations. En d’autres termes :
la terre, ’autorité, le travail et la célébration communautaire.
Parall¢lement, la communalité ne peut étre comprise que dans
sa relation avec I’extérieur non communautaire, c’est-a-dire avec
la société économique. C’est la « spirale extérieure » : elle com-
mence par quelque chose qui est imposé de ’extérieur et qui
déclenche, ou non, une « résistance » intérieure, qui évolue vers
une « adaptation ». Ce résultat forme deux choses : lo propio — ce
qui est propre a la communauté — et le Nous.



Pour aller plus loin

Guerrero Osorio, Arturo (2013), « La comunalidad como herramienta: una
metafora espiral », Cuadernos del Sur, n° 34, p. 39-55.

Guerrero Osorio, Arturo (2015), « La comunalidad como herramienta: una
metafora espiral II », Bajo el volcan, vol. 15, n° 23, p. 113-129.

Martinez Luna, Jaime (2013), Textos sobre el camino andado, 1, Mexico :
CMPIO, CAMPO, CEESCI et CSEIIO.

Panikkar, Raimon (1999), El espiritu de la politica, Barcelone : Peninsula.

Robles Hernandez, Sofia et Rafael Cardoso Jiménez (2007), Floriberto Diaz.
Escrito: comunalidad, energia viva del pensamiento mixe, Mexico : UNAM.

Arturo Guerrero Osorio est né a Mexico en 1971. Pendant deux décen-
nies, il a travaillé avec des intellectuels et des militants de Oaxaca sur
I’idée de communalité et a été impliqué dans des projets de radio commu-
nautaires dans le sud-est du Mexique et en Colombie. Il est collaborateur
de ’Universidad de laTierra a Oaxaca et de la Fundaciéon Comunalidad.
Il est actuellement doctorant en développement rural a I’université auto-
nome métropolitaine de Xochimilco.

Conception écopositive

Janis Birkeland

Mots clés: villes durables, justice sociale, design pour la nature, systéme ouvert,
design a impact net positif

Il est possible d’avoir des batiments « verts » dont I’impact
carbone ou énergétique est nul, mais ces indicateurs ne prennent
pas en compte la consommation d’énergie intrinséque ou la des-
truction écologique qui se produit pendant la construction. En
d’autres termes, ces batiments ne rendent pas a la nature plus
qu’ils ne lui prennent, et ne sont donc pas soutenables. Le fait
de considérer les batiments « comme des paysages », plutot que
comme un ensemble de composants, révéle des possibilités d’uti-
liser la structure et la surface pour créer de nouveaux espaces
écologiques. La « conception pour les écoservices » augmente
les multiples « services gratuits » fournis par la nature. Cela
peut concerner des jardins d’enfants, des modules de rénovation
solaire passive, des « échafaudages verts », ou diverses structures
spatiales autour, entre ou méme a I’intérieur des batiments. Les
batiments peuvent contribuer a la soutenabilité s’ils offrent plus
d’avantages que I’absence totale de constructions, et si les villes
existantes sont réaménagées pour transformer les déficits écolo-
giques et sociaux en gains. L.a conception écopositive applique
la pensée du systeme ouvert a la conception de I’environnement
bati, ainsi qu’au contrdle et a I’évaluation du développement
dans ’aménagement urbain.

En régle générale, les constructions physiques concentrent les
richesses, privatisent les ressources, ¢liminent la diversité bio-
logique et culturelle et renforcent le gaspillage et les conditions
de vie inéquitables. En bref, elles bloquent les options futures.
Les approches conventionnelles du design durable ne contri-
buent guére a inverser cette tendance. Les villes pourraient amé-
liorer la qualité de vie et régénérer I’environnement, mais cela
ne suffit pas. Les défenseurs et défenseuses de la conception
écopositive (ou du design a impact net positif) insistent sur le
fait que « ’empreinte écologique positive de la nature » doit
dépasser ’empreinte négative de I’humanité. Pour augmenter les
options futures et compenser les effets écologiques cumulatifs
inévitables, les villes dans leur ensemble doivent générer des



gains écologiques et sociaux nets. Cela est techniquement pos-
sible. Par exemple, comme le démontrent Renger ez al. (2015),
les batiments peuvent séquestrer plus de carbone qu’ils n’en
émettent au cours de leur cycle de vie et, comme le suggerent
Pearson ez al. (2014), les stratégies de conception telles que les
échafaudages verts peuvent fournir trois douzaines de services
écosystémiques.

Fondé sur une critique des approches conventionnelles du
design durable, un cadre écopositif alternatif permet une forme
de construction qui donne plus a la nature et a la société qu’elle
ne prend. Ainsi, les villes doivent non seulement intégrer la
nature vivante aux batiments, mais aussi augmenter la « base
écologique » totale. Alors que les paradigmes standards de
design durable — tels que résumés par Hes et du Plessis (2014) —
appellent a concevoir « avec » ou « comme » la nature, la concep-
tion écopositive agit « pour » la nature. En outre, une condition
préalable a une démocratie soutenable est un environnement
humain équitable et écoproductif qui répond aux besoins de
base et plus encore. Les villes devraient accroitre le « domaine
public », I’accés direct et universel aux moyens de subsistance,
I’engagement social et le bien-&tre individuel.

L’incapacité des approches actuelles du design durable a
apporter une contribution nette positive peut étre attribuée au
paradigme dominant des systémes fermés. Celui-ci remonte a
la métaphore du « vaisseau spatial Terre » des années 1960 et a
Pargument des « limites a la croissance » des années 1970, qui
étaient censés contrer le modéle linéaire du progrées industriel.
En 1980, la « Stratégie mondiale de la conservation » appe-
lait a « vivre dans les limites de la capacité de charge des éco-
systémes » — un autre argument en faveur des « limites de la
nature ». Ces messages négatifs ont été ignorés, probablement
parce que les « limites » suggéraient une baisse du niveau de vie.
L’influent rapport Brundtland de 1987 a perpétué le modeéle
du systeme fermé. Il a également omis de prendre en compte
I’environnement bati et a relégué ’aménagement soutenable aux
institutions décisionnelles. La soutenabilité biophysique est un
probléme de conception, et pas seulement de gestion. Elle exige
de modifier non seulement les structures physiques, mais aussi
les institutions et les cadres décisionnels qui les fagonnent.

Le design peut créer des relations positives et synergiques qui
multiplient les avantages publics et les gains écologiques. En
revanche, la prise de décision politique s’appuie sur des cadres
fermés permettant seulement de comparer des alternatives ou

de répartir les cotlits entre les priorités. Les modeéles de déci-
sion technocratiques, réductionnistes et informatisés sont néan-
moins considérés comme une « pensée supérieure », tandis que le
design est marginalisé comme un sous-ensemble mou et subor-
donné. Pourtant, la conception écopositive introduit un modéle
de systéme ouvert pour guider les changements fondamentaux
de paradigme dans les domaines conceptuel et matériel. Tout
d’abord, il s’agit de remplacer la prise de décision réduction-
niste par des cadres décisionnels fondés sur la conception, qui
soient en mesure d’accroitre les relations symbiotiques entre
les humains et la nature. Deuxiémement, il s’agit de transfor-
mer écologiquement les structures physiques afin d’augmenter
I’espace vital écologique et de maximiser les avantages publics.

Comme nous ’avons vu, le design durable se caractérise
aujourd’hui par une pensée en systéme fermé. Ce concept
est né avec les batiments « autonomes en ressources » dans
les années 1970 et la fabrication en « boucle fermée » dans les
années 1990. Dans un systéme fermé, les solutions de concep-
tion consistent essentiellement a « recycler ». Etant donné que
les batiments modernes sont composés de nombreux produits
manufacturés, le recyclage et/ou le surcyclage (upcyclhing) a des
valeurs économiques plus élevées peuvent réduire de nombreux
effets. Cependant, cela ne peut pas en soi créer des environne-
ments éco-positifs. Méme un batiment a impact nul ne contri-
buerait pas nécessairement de maniére positive a la soutenabilité
écologique. L’objectif du recyclage étant la performance zéro, les
normes habituelles n’exigent qu’une réduction des effets néga-
tifs. En outre, les évaluations d’impact reposent sur des « limites
systémiques » imaginaires, au-dela desquelles les conséquences
cumulatives et intrinséques deviennent trop informes et com-
plexes pour étre mesurées. Ceux-ci ne sont donc pas compta-
bilisés. Cela limite la responsabilité des équipes de conception
aux incidences mesurables a 'intérieur de limites artificielles,
telles que les limites de propriété, excluant ainsi les questions
éthiques plus larges.

Aujourd’hui, les « outils d’évaluation des batiments verts »,
des outils commerciaux sous forme de cases a cocher, restent
prépondérants dans la profession urbaniste. Ces systémes de
certification volontaire gérés par le secteur privé ont été intro-
duits par les conseils de la construction écologique, créés dans
de nombreux pays depuis 1990, afin d’anticiper les exigences de
la réglementation sur la construction durable. Ces outils d’éva-
luation illustrent une pensée réductionniste et limitée. Ils visent



uniquement a réduire les effets existants ou prévus par rapport
a la norme. Ainsi, une réduction des effets négatifs est souvent
qualifiée de « positive » ; pourtant, dans une perspective plus
large, une réduction de 40 % de la consommation d’énergie
n’empéche pas qu’il y ait en fin de compte une augmentation
globale de 60 %.

L’application des outils d’évaluation conventionnels laisse
également de coté des questions fondamentales de soutena-
bilité telles que la justice sociale. Elle néglige les avantages
publics potentiels, encourage les compromis entre des valeurs
incommensurables, considére les économies financiéres réali-
sées grace a la productivité des travailleurs comme des gains
« écologiques », etc. En revanche, les méthodes de conception
écopositive sont abordables dans les régions défavorisées. La
situation sociale exige I’équité et la justice environnementale a
I’échelle régionale, ce qui peut étre évalué par des analyses de
flux, comme le soulignent Byrne et al. (2014). Ces nouvelles
normes prescrivent une architecture entierement nouvelle.

Pour aller plus loin

Birkeland, Janis (2008), Positive Development: From Vicious Circles to Virtuous
Cycles through Built Environment Design, Londres : Earthscan.

Byrne, Jason, Neil Sipe et Jago Dodson (dir.) (2014), Australian Environ-
mental Planning: Challenges and Future Prospects, Londres : Routledge.

cMED — Commission mondiale sur I’environnement et le développement
(1987), Notre avenir a rous, Oxford : Oxford University Press, www.
fr.wikisource.org

Hes, Dominique et Chrisna du Plessis (2014), Designing for Hope: Pathways
to Regenerative Sustainability, Londres : Routledge.

Pearson, Leonie, Peter W. Newton et Peter Roberts (dir.) (2014), Restlient
Sustainable Cities, New York : Routledge.

Renger, Birte Christina, Janis L. Birkeland et David J. Midmore (2015),
« Net-Positive Building Carbon Sequestration », Building Research and
Information, vol. 43,n° 1, p. 11-24.

UICN, PNUE ET WWF (1980), « Stratégie mondiale de la conservation : la
conservation des ressources vivantes au service du développement
durable », www.portals.iucn.org

Janis Birkeland est professeure honoraire de la faculté d’architecture, de
construction et d’aménagement de I’université de Melbourne, en Aus-
tralie. Elle est ’autrice de plusieurs livres et articles. Elle a été avocate,
architecte et urbaniste aux Etats—Unis, avant d’entamer une carriére uni-
versitaire de 25 ans en Australie.

Convivialisme

Alain Caillé

Mots clés : convivialité, philosophie politique, manifeste convivialiste,
cosmopolitisme

« Convivialisme » : le mot s’est imposé de lui-méme lors d’un
colloque organisé a Tokyo en 2010, dont le titre évoquait Ivan
Illich : « Vers une société de convivialité avancée ».Y participaient,
entre autres, Serge Latouche, décroissant, PatrickViveret, théori-
cien des indicateurs de richesse alternatifs, ainsi qu’Alain Caillé,
animateur de La Revue du mMAuss (mouvement anti-utilitariste
dans les sciences sociales). La conclusion de cette rencontre fut
qu’il était nécessaire d’insister sur les convergences plus que sur
les différences. Pour désigner ces convergences, il nous fallait
un nom. Ce fut « convivialisme » — autrement dit, et pour faire
vite, la philosophie du vivre-ensemble, de la « convivance ». Une
maniere de rendre hommage a Ivan Illich, en somme.

Deux ans apres, le nom et I’idée avaient fait du chemin, a
tel point qu’Edgar Morin allait assez vite pouvoir écrire : « Le
convivialisme est une idée-force sans laquelle il n’y aura pas de
politique de civilisation. » Aprés une bonne année de discussions
était paru en 2013 un petit livre signé par 64 intellectuelles et
intellectuels francophones alternatifs bien connus, sous le titre
de Manifeste convivialiste : déclaration d’interdépendance. Ces
auteurs et autrices se situent sur un spectre allant de la gauche
de gauche au centre gauche — avec des sympathies possibles a
droite, puisque la conviction qui anime ce collectif est que, étant
donné les multiples menaces qui se profilent a I’échelle mondiale,
seul un gigantesque sursaut de I’opinion publique internationale
face au déchainement de I’hybris peut nous sauver. Mais pour
rendre possible ce sursaut, encore faut-il se mettre d’accord, dans
une perspective « pluriversaliste », sur quelques valeurs centrales
auxquelles une grande partie de ’humanité soit susceptible d’ad-
hérer, quelle que soit la tradition religieuse ou politique dont on
se réclame. Ce pari peut sembler téméraire, mais il n’est pas str
qu’il y en ait d’autres qui méritent d’étre tentés.

Qu’est-ce qui a permis cette convergence entre des autrices
et des auteurs si divers ? Un accord, explicite ou implicite, sur
au moins six points :



-Tout d’abord, et c’est dans doute ce qui a été le plus déter-
minant, un trés fort sentiment d’urgence. Il nous reste bien peu
de temps pour éviter des catastrophes.

- La conviction qu’une partie des périls actuels résulte de I’hé-
gémonie mondiale d’un capitalisme rentier et spéculatif qui est
devenu I’ennemi principal de I’humanité et de la planéte, parce
qu’il opére et représente une cristallisation paroxystique de la
démesure (hybris) et de la corruption.

- Celle, encore, que la premiére raison de la toute-puissance de
ce capitalisme est ’impuissance de toutes celles et de tous ceux
qui en souffrent, et qui aspirent a un autre mode de vie, a bien
percevoir ce qu’ils ont en commun et a le nommer.

- La certitude que nous ne pourrons plus faire reposer ’ad-
hésion aux valeurs démocratiques — et, a fortiori, les universali-
ser — sur la perspective d’une croissance indéfinie et significative
du piB. Cette croissance ne reviendra pas dans les pays riches,
pour des raisons structurelles, et il est donc vain d’en attendre
les remédes a tous nos maux. En tout état de cause, la planéte
ne pourra pas survivre a une généralisation du mode de vie
occidental et de I’American way of life.

- La certitude, également, que ce qui nous fait le plus cruel-
lement défaut pour commencer a construire pour de bon un
monde post-croissantiste, ce ne sont pas tant les solutions tech-
niques, économiques, écologiques, etc., qu’une philosophie
politique suffisamment générale pour saisir le monde actuel
dans sa globalité. Les idéologies dont nous sommes les héri-
tiers — libéralisme, socialisme, communisme et anarchisme — ne
nous permettent plus, en effet, de penser a un présent ou un
avenir possible, et ceci pour deux raisons principales : a) parce
qu’elles restent trop centrées sur 1’échelle nationale ; b) parce
que toutes quatre partagent la conviction que le probléme fon-
damental de ’humanité est celui de la rareté matérielle et que
les humains sont des étres de besoin. Elles manquent ainsi la
question du désir et rendent impossible la pensée d’un monde
post-croissance.

- La certitude, enfin, que le seul espoir d’échapper de maniére
civilisée a toutes les menaces qui nous assaillent est d’approfon-
dir et de radicaliser I’'idéal démocratique. Pour cela, il faut placer
ses espoirs non seulement dans le Marché et/ou I’Etat, mais dans
la Société elle-méme, c’est-a-dire dans la société civile associa-
tionniste auto-organisée. Ou, mieux, dans ce que les convivia-
listes appellent la société civique.

L’accord entre les 64 auteurs et autrices du Manifeste convi-
vialiste, bientdt rejoints par une cinquantaine d’intellectuels
mondialement connus, s’est opéré sur la définition de quatre
principes :

- un principe de commune humanité ou, si I’on préfére, de respect
des différences, qui interdit toutes les formes d’exclusion et de
stigmatisation ;

- un principe de commune socialité¢ ou encore de richesse du lien
social, qui stipule la nécessité absolue de veiller a la qualité des
relations sociales ;

- un principe de légitime individuation, ou encore d’accomplis-
sement personnel, qui précise que les rapports sociaux doivent
étre organisés de telle maniére que chacune et chacun puisse
étre reconnu dans sa singularité ;

- un principe d’opposition maitrisée et constructive, qui affirme
que ’objectif politique premier est de permettre aux humains
de coopérer « en s’opposant sans se massacrer (et de se donner
sans se sacrifier) ».

Il est important de noter que c’est a ces principes que se sont
opposés et s’opposent encore tous les totalitarismes ou toutes les
dictatures, dictatures financiéres comprises. Le premier principe
exprime ’aspiration centrale du communisme, le deuxiéme celle
du socialisme, le troisiéme celle de I’anarchisme et le quatriéme
celle du libéralisme républicain. Et il n’est sans doute pas trop
hardi de faire ’hypothése que ces quatre valeurs clés sont com-
munes a toutes les religions. Un Etat ou un gouvernement, ou
une institution politique nouvelle ne peuvent étre tenus pour
légitimes que s’ils respectent ces quatre principes. Le convivia-
lisme peut étre per¢u comme I’art de leur combinaison.

Depuis la parution du Manifeste, le mot « convivialisme » ren-
contre toujours plus d’écho et commence a servir de mot de
ralliement a des courants de pensée et d’action trés divers. Une
version abrégée en a été publiée dans plus d’une dizaine de lan-
gues. Des livres de discussion des analyses convivialistes, par des
intellectuels ou des militants associatifs, sont parus notamment
en Allemagne (Adloff et Heins, 2015), au Brésil (Vandenberghe
et Véran, 2016) et en Italie (Fistetti, 2017). En France, la pers-
pective convivialiste fait désormais I’objet d’un large consensus
dans tous les réseaux de bonne volonté citoyenne. Mais I’évolu-
tion la plus significative est récente. Face a I’inadéquation crois-
sante des partis politiques existants, il est apparu qu’il fallait aller
au-dela du simple énoncé de valeurs générales. C’est ce qu’es-
quisse un livre, plus directement politique, paru en juin 2016



et la encore co-signé par une soixantaine d’intellectuels bien
connus en France (Caillé, 2016).

En 2020 est paru, aux éditions Actes Sud, un Second Manifeste
convivialiste, sous-titré Pour un monde post-néolibéral (beaucoup
plus détaillé et développé que le premier), signé par prés de
300 personnalités de 33 pays différents. Il ajoute aux quatre
principes convivialistes de départ un principe de commune naru-
ralité (la conscience de l’inscription de I’&tre humain dans la
nature et de son interdépendance avec le reste du vivant) et un
impératif catégorique de maitrise de I’hybris.

A suivre.

Pour aller plus loin

FJournal du mauss, www.journaldumauss.net

La Revue du MAUss, http://'www.revuedumauss.com.fr

Site du mouvement convivialiste, http://convivialisme.org

Adloff, Frank et Volker M. Heins (dir.) (2015), Konvivialismus: Eine Debatte,
Bielefeld : Transcript Verlag.

Caillé, Alain et Les Convivialistes (2016), Eléments d’une politique convivia-
liste, Lormont : Le Bord de I’eau.

Les Convivialistes (2013), Manifeste convivialiste : déclaration d’interdépen-
dance, Lormont : Le Bord de I’eau.

Fistetti, Francesco (2017), Convivialita: una filosofia per il xx1 secolo, Génes :
11 Nuovo Melangolo.

Internationale convivialiste (2020), Second Manifeste convivialiste : pour un
monde post-néolibéral, Arles : Actes Sud.

Vandenberghe, Frédéric et Jean-Frangois Véran (dir.) (2016), Além do habi-
tus: teoria social pés-bourdieusiana, Rio de Janeiro : 7Letras.

Alain Caillé, professeur de sociologie émérite a ’université Paris-Ouest-
Nanterre, est le directeur d’une revue interdisciplinaire en sciences
sociales et en philosophie politique, La Revue du MAUSS : mouvement
anti-unilitariste dans les sciences sociales. Il est ’animateur principal du
mouvement convivialiste en France.

Convivialité

David Barkin

Mots clés : convivialité, outils, reconstruction conviviale

Dans sa forme moderne, la « convivialité » est devenue un
mot d’usage courant avec la publication de La Convivialité
d’Ivan Illich en 1973. Bien que le concept ne soit pas nouveau,
le philosophe en a fait un terme technique pour désigner « une
société ou I’outil moderne est au service de la personne intégrée
a la collectivité, et non au service d’un corps de spécialistes.
Conviviale est la société ou ’homme contréle ’outil ». Illich
différencie explicitement le sens qu’il donne a ce terme de son
acception courante comme « joie », en I’appliquant aux « outils »
plutoét qu’aux relations entre personnes. Dans ce contexte, il
a également introduit une autre caractéristique fondamentale
de cette société : ’austérité, comprise comme « une vertu qui
n’exclut pas tous les plaisirs, mais seulement ceux qui dégradent
la relation personnelle ». Illich proposait un processus continu
de reconstruction conviviale, avec des indications concretes qui
sont encore plus pertinentes aujourd’hui qu’a ’époque.

La convivialité est une plate-forme pour forger une nouvelle
société, une société qui transcende les limites profondes de
notre monde actuel, pour aller vers un socialisme qui nécessite-
rait d’« [inverser] les institutions régnantes et [de substituer] a
I’outillage industriel des outils conviviaux ». Ce nouveau cadre
« [restera] un veeu pieux si les idéaux socialistes de justice ne
I’emportent pas ». Illich poursuit en soulignant une position
commune a de nombreux mouvements sociaux d’aujourd’hui :

«I1 faut saluer la crise ouverte des institutions dominantes
comme ’aube d’une libération révolutionnaire a 1’égard de
celles qui mutilent la liberté élémentaire de I’étre humain, dans
le seul but de gaver toujours plus d’usagers. [...] La société
conviviale reposera sur des contrats sociaux qui garantissent
a chacun Paccés le plus large et le plus libre aux outils de la
communauté, a la seule condition de ne pas léser I’égale liberté
d’autrui.»



Ce point est crucial : bien qu’un monde convivial ne conduise
pas a une société égalitaire, des dispositifs économiques tradi-
tionnels et nouveaux seraient nécessaires pour maintenir « le
transfert net de pouvoir dans les limites ».

Dans ce monde, un équilibre doit étre recherché entre les
personnes, leurs outils et la collectivité. La clé de cette discus-
sion est une compréhension différente des outils, des instru-
ments et des institutions. Dans sa présentation, Illich trace avec
soin un processus de refonte afin que les outils fonctionnent
pour les personnes et la société, en satisfaisant les besoins
plut6t que le contraire, comme c’est le cas actuellement. En
avangant ce programme, Illich insiste sur la centralité éthique
d’une liberté enracinée dans ’interdépendance, par opposition
a la vision atomiste de la société actuelle, si étroitement liée a
la dynamique de compétition imposée par la société de classes
d’aujourd’hui.

La convivialité, cependant, doit tenir compte de nos structures
sociales présentes et des limites planétaires. LLes communautés
émergentes ou elle prend racine ne sont pas des groupes qui
décident simplement de se séparer de ’Etat-nation. Le proces-
sus implique bien plus, a savoir un effort pour instaurer une
certaine indépendance, une certaine autonomie afin de s’au-
togouverner, et pour créer de nouvelles institutions qui per-
mettent une véritable participation démocratique et un partage
des taches de gouvernance. Cela est facilité lorsque ces groupes
exercent un certain controle sur un territoire, une zone a laquelle
ils s’identifient et, idéalement, a laquelle ils peuvent prétendre
historiquement. La consolidation de I’administration collective
du territoire implique la revendication et/ou la reconnaissance
des communs en tant qu’institution, en tant qu’outil, si vous
voulez, qui transforme les individus en une collectivité délibé-
rante, en des groupes prenant le controle de leurs vies et de leurs
sources de subsistance.

Les communs sont une source importante de soutien pour
cette transformation — ils sont un espace physique ou la commu-
nauté peut subvenir a ses besoins, un espace historique auquel
elle peut s’identifier, et un espace institutionnel qui lui permet
de définir les nouvelles relations, facilitant ainsi la capacité des
gens a se soutenir mutuellement, et étendant par la méme les
possibilités de convivialité. Dans leur défense des communs, les
communautés sont confrontées au défi d’inverser les tendances
historiques de désintégration sociale et de dévastation environ-
nementale, et doivent aussi faire face a ’avancée de nouveaux

modéles d’expropriation ou d’appropriation. Ceux-ci fonc-
tionnent par le biais du marché ou du vol pur et simple — comme
dans le cas de ’accaparement des terres et de ’eau —, a travers
’utilisation corrompue des institutions dominantes. Ces conflits
constituent une part croissante de la dynamique anticapitaliste
définie et promue par le « commoning ». Les mémes processus
de défense renforcent ’engagement de ces groupes en faveur
d’un objectif commun, ce qui génére une capacité renouvelée a
forger des alliances avec d’autres communautés dans des zones
d’influence en expansion, mais aussi une plus grande aptitude
a proposer de nouvelles formes de gouvernance. Bien entendu,
ces communautés et leurs institutions en évolution mettent éga-
lement en ceuvre de nouvelles formes de vie, plus compatibles
avec les exigences liées aux frontiéres planétaires et avec les pos-
sibilités des écosystémes biorégionaux.

Aujourd’hui, la convivialité a beaucoup plus de chances
de voir le jour que lorsqu’lllich a formulé sa vision pour la
premiére fois. Dans le monde entier, un nombre croissant de
groupes prennent les rénes de leur avenir en main. Ne se lais-
sant plus berner par les promesses d’un avenir prospére de
croissance perpétuelle, une myriade d’initiatives fleurissent, a
la recherche d’alternatives. Si certaines sont le produit illusoire
d’abstractions idéalistes, beaucoup sont fermement ancrées
dans des tentatives plus réalistes de tirer les legons de leur
héritage, en adaptant ces legons aux circonstances concretes
auxquelles elles sont confrontées aujourd’hui. Les communau-
tés sont activement engagées dans des dialogues productifs
entre elles, tant localement que mondialement, renfor¢ant
les alliances et les réseaux qui permettent de surmonter les
limites des écosystémes individuels et de petite taille. De cette
maniére, ces groupes se « réapproprient » la communauté, en
s’insérant dans une histoire de travail et de savoir collectifs,
en assurant le bien-étre de leurs sociétés, et en remplagant le
souci du profit par des programmes destinés a renforcer leurs
institutions et 4 préserver leurs écosystémes.

De nombreuses initiatives visent a construire et reconstruire
la communauté, en allant au-dela de la résistance aux forces
du marché mondial, comme en témoignent les personnes qui
cherchent et forgent de nouvelles alternatives. A la place de la
rareté, celles-ci définissent de nouveaux objectifs conviviaux :
mettre la production et les institutions au service de la collecti-
vité tout en assurant la santé de leur environnement.



Pour aller plus loin

Esteva, Gustavo (2014), « Commoning in the New Society », Community
Development Journal. Commons Sense: New thinking about an Old Idea,
vol. 49, numéro spécial, p. 144-159.

Illich, Ivan (1973), La Convivialité, Paris : Seuil.

McDermott, Mary (2014), « Introduction », Community Development Four-
nal. Commons Sense: New thinking about an Old Idea, vol. 49, numéro
spécial, p. 1-11.

Shaw, Mae (2014), « Learning from The Wealth of the Commons: A Review
Essay », Community Development Fournal. Commons Sense: New thinking
about an Old Idea, vol. 49, numéro spécial, p. 12-20.

David Barkin occupe la position de distinguished professor a ’université
autonome métropolitaine de Xochimilco, a Mexico. En tant que membre
fondateur du Ecodevelopment Center, il a regu le prix national d’éco-
nomie politique du Mexique et est membre émérite du Conseil national
de la recherche des Etats-Unis. Il est notamment I’auteur de De la pro-
testa a la propuesta: 50 afios imaginando y construyendo el futuro (Siglo XX1
Editores, 2018) et de Food Sovereignry: A Strategy for Confronting Poverty
(Zed Books, 2022).

Décroissance

Federico Demaria et Serge Latouche

Mots clés : économie écologique, écologie politique, post-croissance, Europe,
croissance verte

De facon générale, le projet de la décroissance remet en ques-
tion ’hégémonie de la croissance économique et appelle a une
réduction de la production et de la consommation dans les pays
industrialisés, organisée de maniere démocratique et redistribu-
tive, afin d’atteindre la soutenabilité environnementale, la justice
sociale et le bien-étre (Demaria et al., 2013). La décroissance
est habituellement associée a I’'idée du « small is beautiful », qui
s’oppose au gigantisme. Pour autant, il ne s’agit pas seulement
de faire moins, mais aussi de faire différemment. Une société de
décroissance serait différente a tous points de vue : au niveau
des activités, des types d’énergie et de leurs usages, des relations
sociales, des rapports de genre, du temps consacré au travail payé
et non payé, et des relations au monde non humain.

L’objectif de la décroissance est de nous faire sortir d’une
société absorbée par le fétichisme de la croissance. Une telle
rupture touche a la fois aux mots et aux choses, aux pratiques
symboliques et aux pratiques matérielles. Elle implique la déco-
lonisation de notre imaginaire et le déploiement d’autres mondes
possibles. La politique de la décroissance ne vise pas « une crois-
sance autre » ou un « développement autre » (qu’il soit soutenable,
social ou équitable), mais la construction d’une autre société :
une société d’abondance frugale (Serge Latouche), de post-crois-
sance (Niko Paech) ou de prospérité sans croissance (Tim Jack-
son). Autrement dit, la décroissance n’est pas au départ un projet
économique, ni méme un projet en faveur d’une économie autre ;
elle est un projet sociétal qui implique d’échapper a I’économie
telle qu’elle existe aujourd’hui, comme réalité matérielle et dis-
cours impérialiste. Les notions de « partage », de « simplicité »,
de « convivialité », de « soin » et de « communs » sont au cceur de
I’imaginaire social que la décroissance cherche a faire advenir
(D’Alisa er al., 2015 [2014]).

Bien que la décroissance inclue la bioéconomie et la macro-éco-
nomie écologique, elle reste un concept non économique. D’une
part, la décroissance requiert sans nul doute une réduction du
métabolisme social — du débit énergétique et matériel de 1’éco-



nomie —, nécessaire au respect des contraintes biophysiques
imposées par les limites des ressources naturelles et par la capa-
cité d’absorption des écosystémes. D’autre part, la décroissance
cherche a mettre en question ’omniprésence des rapports mar-
chands et ’enracinement de ’imaginaire social dans la croissance,
en défendant a la place I’idée d’abondance frugale. Elle est aussi
un appel a approfondir la démocratie au-dela des principales
institutions démocratiques, et notamment dans le domaine des
technologies. Enfin, la décroissance implique une redistribution
équitable des richesses entre le Nord global et le Sud global, et
au sein de ces espaces respectifs, ainsi qu’entre les générations
présentes et futures.

Au fil des derniéres décennies, ’idéologie monochrome de
la croissance a fait émerger le slogan supposément consensuel
du « développement durable » — un bel oxymore ! Le but était
de sauver la « religion » de la croissance économique et de nier
P’effondrement écologique. Dans ce contexte, il devint urgent
d’opposer au marché capitaliste mondialisé un « autre projet civi-
lisationnel » ou, plus spécifiquement, de rendre visible un plan
— qui était alors assez souterrain, mais prenait forme depuis un
bon moment. La rupture avec I’idée de développement comme
forme de productivisme pour les pays dits « en voie de dévelop-
pement » a été fondatrice pour ce projet alternatif.

Le terme « décroissance » a d’abord été proposé par le théo-
ricien de I’écologie politique André Gorz en 1972, avant d’étre
utilisé comme titre de la version francaise des essais de Nicho-
las Georgescu-Roegen en 1979. La décroissance a ensuite été
promue par des militantes et des militants écologistes francgais
a partir de 2001, comme un slogan provocateur susceptible de
repolitiser ’écologisme. I’expression ne représente donc pas un
concept symétrique a la croissance économique, mais plutot un
slogan politique subversif cherchant a rappeler a toutes et tous le
sens des « limites ». Plus spécifiquement, la décroissance n’équi-
vaut ni a la récession économique ni a la croissance négative. Le
terme ne doit pas étre interprété littéralement.

La transition vers la décroissance ne consiste pas en une trajec-
toire continue de réduction, mais en une transition vers des socié-
tés conviviales qui vivent simplement et en commun. Il existe de
nombreuses idées relatives aux pratiques et institutions facilitant
une telle transition et aux processus leur permettant de se coor-
donner et de s’étendre. L’attrait de la décroissance vient de sa
capacité a mobiliser et articuler des principes de justice environ-
nementale et de démocratie, tout en formulant des stratégies qui

comprennent la résistance militante, des alternatives de terrain
et des politiques institutionnelles. Le projet de la décroissance
rassemble un groupe d’acteurs hétérogénes qui se concentrent
sur des problématiques telles que 1’agroécologie ou la justice cli-
matique. La décroissance compléte et renforce ces dynamiques,
en fonctionnant comme un fil conducteur — une plate-forme per-
mettant de constituer un réseau de réseaux d’acteurs, au-dela
de leur focalisation respective sur une problématique spécifique.

A vrai dire, la décroissance n’est pas une simple alternative,
mais plutdét une matrice d’alternatives qui réouvre 1’aventure
humaine a une pluralité de destins et d’espaces de créativité,
en renversant la chape de plomb imposée par le totalitarisme
économique. Elle vise a sortir du paradigme de I’Homo acono-
micus — que Marcuse appelait I’« homme unidimensionnel » —,
qui représente la principale source de I’homogénéisation et de la
destruction des cultures a ’échelle planétaire. Par conséquent,
une société de décroissance ne prendra pas la méme forme en
Europe, en Afrique subsaharienne ou en Amérique latine, au
Texas ou au Chiapas, au Sénégal ou au Portugal. Au contraire,
il est crucial de redécouvrir la diversité et le pluralisme. Cela dit,
il n’est pas possible de fournir des solutions « clés en main » qui
permettraient d’enclencher la décroissance, mais seulement de
présenter les principes fondamentaux d’une société soutenable
et non productiviste, et de partager des exemples concrets de
programmes de transition. Le schéma de la décroissance peut
prendre la forme d’un « cercle vertueux » de sobriété, organisé
autour de huit grands « R » : réévaluer, reconceptualiser, res-
tructurer, relocaliser, redistribuer, réduire, réutiliser et recycler
(Latouche, 2007). Ces huit objectifs interdépendants composent
une rupture révolutionnaire — rupture qui enclenchera le passage
a une société autonome de sobriété soutenable et conviviale.

La politique accompagnant cette dynamique historique — les
acteurs, coalitions, institutions et pratiques sociales permet-
tant diverses transitions vers la décroissance — est au centre de
vifs débats en Europe et ailleurs. En septembre 2018, plus de
200 scientifiques ont signé une lettre ouverte aux institutions de
I’Union européenne intitulée « Europe, le temps est venu pour
te libérer de ta dépendance a la croissance » ; elle fut ensuite
signée par prés de 100000 citoyens et citoyennes’. Le réseau

72. La lettre, traduite en 20 langues, peut étre consultée sur degrowth.org. La
pétition est disponible a ’adresse : www.you.wemove.eu/campaigns/europe-it-
s-time-to-end-the-growth-dependency



de la décroissance compte plus de 100 organisations avec
3000 membres actifs, situés principalement en Europe, mais
aussi en Amérique du Nord et du Sud, aux Philippines, en Inde,
en Tunisie et en Turquie™.

Pour aller plus loin
Blog Degrowth, www.degrowth.info

Liste de diffusion internationale sur la décroissance, www.criticalmanage-
ment.org/node/3220

Master en écologie politique a ’ICTA-UAB et master en ligne sur la décrois-
sance, www.master.degrowth.org

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (dir.) (2015 [2014]),
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ére, Paris : Le Passager clan-
destin.

Demaria, Federico, Frangois Schneider, Filka Sekulova et Joan Martinez-
Alier (2013), « What is Degrowth? From an Activist Slogan to a Social
Movement », Environmental Values, n° 22, p. 191-215.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1979 [1975]), Demain la décroissance : entropie,
écologie, économie, Paris : Pierre-Marcel Favre.

Latouche, Serge (2007), Petit Traité de la décroissance sereine, Paris : Mille et
une nuits.

Federico Demaria est un chercheur pluridisciplinaire qui travaille sur
I’écologie politique et I’économie écologique a I’Institut de science et
technologie de I’environnement de I’université autonome de Barcelone
(1cTa-UAB), en Espagne. Il est aussi chercheur invité a I’Institut internatio-
nal d’études sociales de La Haye, aux Pays-Bas. Demaria est membre du
collectif Research & Degrowth et de Env]Justice, un projet de recherche qui
vise a étudier le mouvement mondial pour la justice environnementale et
a y contribuer. Il est également producteur d’olives biologiques.

Serge Latouche est professeur émérite a I’université Paris-Saclay, en
France. Il est spécialiste des relations économiques et culturelles Nord-
Sud et de I’épistémologie des sciences sociales. Il est ’auteur de nom-
breux ouvrages sur la décroissance, qu’il aborde en premier lieu dans une
perspective post-développementiste. Il a notamment écrit Fauz-il refuser
le développement ? Essai sur I’anti-économique du tiers-monde (PUF, 1986) ;
L’Occidentalisation du monde : essai sur la signification, la portée et les limites
de Puniformisation planétaire (La Découverte, 1989) ; et La Planéte des
naufrages : essai sur l’aprés-développement (La Découverte, 1991).

73. Retrouvez la carte du réseau international de la décroissance, en pleine
expansion : www.degrowth.info/en/get-involved/map

De-développer le Nord

Aram Ziai

Mots clés : dé-développement, post-développement, développement durable,
décroissance, internationalisme

Le concept de « dé-développement du Nord » (Abwicklung des
Nordens) s’oppose a la fois au discours du « développement »
en général (et a son impératif de « développement du Sud »)
et, plus spécifiquement, a la modernisation écologique qui
I’accompagne, le « développement durable ». Il postule que
ce sont les relations de pouvoir et la course a ’accumulation
du capitalisme mondial qui causent la pauvreté dans le Sud et
les destructions environnementales dans le monde entier. Par
conséquent, I’idée de « dé-développement du Nord » met ’ac-
cent sur la lutte contre ces relations de pouvoir et ce systeme
économique. Le concept (Spehr, 1996 : 209-236 ; Hittner,
1997 ; Bernhard et al., 1997) est né d’une critique du déve-
loppement durable, pergu comme une modernisation verte du
capitalisme d’entreprise, qui reproduit a la fois ’idée d’une
supériorité occidentale, une foi patriarcale en la science et la
technologie, et une confiance injustifiée dans la planification
et le développement (Hiittner, 1997 : 141).

Le concept puise ses racines historiques dans les débats qui
ont eu lieu au cours des années 1990 en Allemagne, au sein de la
Fédération allemande des groupes internationalistes et de soli-
darité avec le tiers-monde (Bundeskongress Entwicklungspo-
litischer Aktionsgruppen — BUKO). L’approche s’inspirait alors
de I’écoféminisme et de la théorie des systemes-mondes, mais
aussi des études postcoloniales et de ’internationalisme post-
moderne — qui promouvait une lutte internationale pour la
solidarité, tout en ayant abandonné les concepts traditionnels
du parti communiste comme avant-garde, de la classe ouvriére
comme sujet révolutionnaire et du socialisme d’Etat comme
solution. Entretenant une sympathie a ’égard des approches
écoféministes de la subsistance, I’approche du dé-développe-
ment maintenait néanmoins une distance critique vis-a-vis des
solutions qu’elles proposaient, jugées trop centrées sur 1’agri-
culture et trop peu concernées par les luttes et les alternatives a
un niveau macro-politique. Certains craignaient en effet que la



précieuse critique écoféministe ne se limite a la construction de
niches non capitalistes ou alternatives, tout en laissant intactes
les structures plus larges (Bernhard ez al., 1997 : 195).

La perspective du « dé-développement du Nord » ne pergoit pas
le Nord comme une aire géographique, mais comme un mode¢le
de société et un systéme de domination dans lesquels certains
groupes sont contraints a vendre leur travail productif, reproduc-
tif et émotionnel pour une somme dérisoire, tandis que d’autres
groupes — situés de manieére disproportionnée dans le Nord —
bénéficient de priviléges injustes. Cette perspective considére
que le modéle de société du monde « développé » est fondé sur
P’exclusion, et qu’il n’est donc pas une option adéquate pour les
autres parties du monde, contrairement a ce que suggeére le dis-
cours du développement. Ce concept vise non pas la création de
niches alternatives, mais bien plutot le changement des structures
sociales par le bas, de maniére a réduire les quantités de travail et
de nature exploitées — ’accent étant donc mis sur le renforcement
de ’autonomie. Ses cinq principes sont les suivants :

- Empécher le Nord d’intervenir militairement pour garan-
tir son acces a la main-d’ceuvre et a la nature — « no blood for
oil » (« pas de sang pour le pétrole ») était le slogan contre les
guerres d’Irak.

- Faire reculer le marché mondial, qui oblige les initiatives
locales a une compétition mondiale entre elles, ce qui a pour
effet d’enrayer les alternatives économiques.

- Réduire le privilege du travail formel, qui fait que de
grandes parties de la population sont exclues des allocations de
I’Etat-providence, qui devraient étre remplacées par la garantie
d’une sécurité sociale de base pour toutes et tous.

- Encourager ’appropriation directe des espaces et les rela-
tions en vue de satisfaire des besoins (« terre et liberté »).

- Mettre en place des mesures ayant pour but d’assurer la
subsistance, d’empécher ’accaparement de grandes superficies
par le marché mondialisé et de favoriser leur utilisation en
vue de garantir la sécurité alimentaire locale dans le Sud. Ces
mesures doivent étre accompagnées d’une reconstruction des
structures de subsistance également dans le Nord, afin de déco-
loniser les régions ou les gens profitent jusqu’a aujourd’hui
d’une division coloniale du travail.

Contrairement a certaines idées promues par le développe-
ment durable, la perspective du dé-développement insiste sur
le fait qu’il n’est pas légitime pour les acteurs issus du Nord
d’empécher, a ’encontre des acteurs locaux, et au nom d’une

conscience environnementale mondiale ou du « sauvetage de
la planéte », la déforestation de ’Amazonie par exemple. A
la différence de certaines approches du post-développement,
celle du dé-développement n’entend pas empécher ’occiden-
talisation, la modernisation et I’industrialisation. C’est sur ce
point que le concept rejoint les débats sur les politiques zapa-
tistes et le fait de ne pas parler au nom des autres. Contrai-
rement aux approches marxistes, I’idée de dé-développer le
Nord évite explicitement les déclarations sur la maniere dont
les sociétés devraient s’organiser et produire, a ’exception du
principe selon lequel elles ne doivent pas le faire sur la base
de P’exploitation du travail et des ressources d’autres groupes.
De fait, ce principe limiterait déja fortement les tentatives de
modernisation et d’industrialisation (Spehr, 1996 : 224). Le
dé-développement du Nord n’abolit pas en soi le capitalisme,
le patriarcat et le racisme, mais offre une maniére de traiter les
crises sociales et écologiques qui ne reproduit pas ces struc-
tures. Il vise simplement a fournir un cadre pour ’organisation
future de la société (Spehr, 1996 : 226).

Si le concept a été débattu dans les milieux environnemen-
talistes internationalistes et de gauche en Allemagne depuis
sa création, ces dernieres années, il est également de plus en
plus promu au sein du mouvement de la décroissance comme
une alternative radicale aux approches qui cherchent a dépas-
ser la croissance sans s’attaquer au capitalisme en tant que
tel (Habermann, 2012). Au lieu de suggérer, a la maniere
des approches classiques du développement durable, que les
crises écologiques peuvent étre résolues a coups de progres
technologique et de courses a I’efficacité, le concept de dé-dé-
veloppement s’attaque aux causes structurelles de ces crises.
Dé-développer le Nord, c’est coupler la critique du capitalisme
mondial et du développement a une perspective plus large,
qui prend en compte les rapports de domination en général. Il
s’agit d’une tentative d’abolir le « mode de vie impérial » (Brand
et Wissen, 2013) dans les métropoles.

Pour aller plus loin

Bernhard, Claudia, Bernhard Fedler, Ulla Peters, Christoph Spehr et
Heinz-Jurgen Stolz (1997), « Bausteine fiir Perspektiven », dans Sghwert—
fisch (dir.), Zeitgeist mit Grdten: Politische Perspektiven zwischen Okologie
und Autonomie, Bréme : Yeti Press.



Brand, Ulrich et Markus Wissen (2013), « Crisis and Continuity of Capita-
list Society-Nature Relationships: The Imperial Mode of Living and the
Limits to Environmental Governance », Review of International Political
Economy, vol. 20, n° 4, p. 687-711.

Habermann, Friederike (2012), « Von Post-Development, Postwachstum
und Peer-Economy: Alternative Lebensweisen als Abwicklung des
Nordens », Journal fiir Entwicklungspolitik, vol. 28, n° 4, p. 69-87.

Hiittner, Bernd (“1997 ), « Von Schlangen und Froschen — Abwicklung des
Nordens statt Oko-Korporatismus », dans Schwertfisch (dir.), Zerzgerst mit
Grdten: Politische Perspektiven zwischen Okologie und Autonomie, Bréme :
Yeti Press.

Schwertﬁscb (dir.) (1997), Zeitgeist mit Grdten: Politische Perspektiven
zwischen Okologie und Autonomie, Bréme :Yeti Press.

Spehr, Christoph (1996), Die Okofalle: Nachhaltigkeit und Krise, Vienne :
Promedia.

Aram Ziai est membre de la Bundeskoordination Internationalismus
(BUKO) et professeur d’études postcoloniales et d’études du développe-
ment a 'université de Cassel, en Allemagne.

Démocratie directe

Christos Zografos

Mots clés : démocratie directe, autogouvernance, autonomie, transformation
socio-écologique

La démocratie directe est une forme d’autogouvernement
populaire, ou les citoyens et citoyennes participent directement
(sans médiation) et continuellement aux taches de gouverne-
ment. C’est une forme radicale de démocratie qui favorise la
décentralisation et le partage le plus large possible du pouvoir,
en effacant la distinction entre les gouvernants et les gouver-
nés. Elle est fondée sur le principe d’égalité politique, com-
prise comme I’exigence que toutes les voix de la société soient
audibles de fagon égale. Son institution clé est I’assemblée
délibérante. Il s’agit de réunions ou les citoyens et citoyennes
essaient de parvenir librement a une décision commune, en
écoutant et en discutant les différents points de vue sur une
question, et en réfléchissant a chacun d’entre eux. La démo-
cratie directe se distingue de la démocratie représentative, qui
consiste a élire des représentants qui décident des politiques
publiques. Néanmoins, des éléments de la démocratie directe,
tels que le référendum, peuvent aussi exister dans les démocra-
ties représentatives.

La pratique de la démocratie directe est treés ancienne et
remonterait a ’Antiquité. L’exemple de démocratie directe le
plus souvent cité est la démocratie athénienne du 5¢ siécle avant
Jésus-Christ, dans laquelle les citoyens adultes de sexe masculin
participaient directement aux prises de décision politiques. Le
caractére exclusif de la démocratie athénienne, qui empéchait les
femmes, les esclaves et les étrangers de prendre part au proces-
sus décisionnel, indique qu’il s’agissait d’une forme trés limitée
de démocratie, bien que pertinente en ce qui concerne les insti-
tutions de démocratie directe et les formes de participation. Si
I’on consideére la démocratie comme un « gouvernement par la
discussion », on peut aussi retrouver ses racines ailleurs, au sein
d’une longue tradition non occidentale, a peu pres a la méme
époque qu’Athénes, dans le nord de ’Inde, avec les expériences
de la ville de Vaisali et du peuple des Sabarcae (ou Sambastai),
rapportées par d’anciennes sources indiennes et grecques.



En matiére de sources intellectuelles modernes, les idées de
Jean-Jacques Rousseau sur la représentation et le gouvernement
ont exercé une influence importante. Pour Rousseau, déléguer
son droit a I’autogouvernement a une autre personne était une
forme d’esclavage ; il rejetait donc toute législation contrai-
gnante sur des sujets dont les citoyens n’avaient pas préalable-
ment délibéré et convenu. Le concept clé associé a la démocratie
directe est ’autonomie. Selon Castoriadis, ’autonomie implique
la capacité de la société a remettre en question et a faire évoluer
collectivement et régulierement ses normes et ses institutions,
idée fondée sur la conviction que seule la société elle-méme
est légitime pour faire cela. Castoriadis a critiqué les dogmes
qui posent des régles externes limitant I’autonomie, mais aussi
ceux qui justifient et déterminent les décisions collectives en
les attribuant a une quelconque autorité extérieure a la société
(par exemple Dieu, la nécessité historique, etc.) — situation qu’il
a appelée « hétéronomie ». En résumé, la démocratie directe
permet aux citoyens et citoyennes de controler les décisions qui
concernent leur propre vie ; elle les éduque a s’impliquer dans la
fabrique des décisions, au lieu de s’en remettre a des politiciens
servant leurs propres intéréts, et produit des décisions haute-
ment légitimes (Heywood, 2019 [1997]).

Au regard du post-développement (Rahnema et Bawtree,
1997), le potentiel transformateur de la démocratie directe peut
étre considéré de deux maniéres : d’une part, elle permet de
contester ’hégémonie d’un mode de pensée unique et la colo-
nisation des esprits par un imaginaire hétéronome ; d’autre part,
elle permet de construire des pratiques alternatives de déve-
loppement. Ce potentiel se manifeste dans la maniere dont les
mouvements sociaux contemporains, mais aussi les organismes
non €tatiques a travers le monde mettent en jeu la démocratie
directe.

En Espagne, les processus décisionnels fondés sur des assem-
blées collectives, qui ont été popularisés pendant le mouvement
des Indignados, ont permis aux mouvements sociaux du « droit
au logement » de perturber les dynamiques d’accumulation du
capital urbain du capitalisme espagnol (Garcia-Lamarca, 2017).
IIs ont aussi permis aux municipalités de construire des mode¢les
de villes plus équitables et plus soutenables au niveau environ-
nemental, grace a P’obligation de consultations citoyennes.
En Inde, des initiatives de démocratie écologique et radicale
—telles que le parlement de la riviére Arvari, qui regroupe 72 vil-
lages riverains au Rajasthan — marquent la volonté d’engager

des transitions vers une vision biorégionale, avec des unités éco-
logiques gouvernées démocratiquement par les communautés
locales, au coeur desquelles s’inscrit la promesse de la diversité
culturelle, du bien-étre humain et de la résilience écologique.
Le mode¢le de gouvernance des cantons kurdes autonomes du
Rojava, qui met ’accent sur 1’égalité des genres dans les fonc-
tions et la participation politiques, intégre la démocratie directe
dans ses processus décisionnels. Son but est de transformer la
société sur la base des principes de ’écologie sociale de Murray
Bookchin, et de devenir ainsi une organisation exemplaire pour
les futurs systémes fédéralistes de gouvernance locale. Sur tout le
continent américain, de nombreuses communautés autochtones,
paysannes et afro-américaines pratiquent ’autogouvernance et
la prise de décision collective, et s’efforcent de concrétiser, dans
leurs projets de vie, les principes d’autonomie, de communalité
et de respect des diverses formes de vie, principes qui découlent
de leurs cosmovisions.

A Pinverse, un c6té plus « sombre » de la démocratie directe
réside précisément dans sa capacité a empécher la transforma-
tion. Le canton suisse d’Appenzell Rhodes-Intérieures, célébré
comme un exemple de démocratie directe, n’a concédé le droit
de vote aux femmes qu’en 1990, sous la contrainte du Tribunal
fédéral. Par ailleurs, ce canton a enregistré le plus grand nombre
de votes en Suisse pour ’interdiction des minarets. Une autre
critique faite a la démocratie directe est que ses partisans et
partisanes en présentent une vision romantique, oubliant que les
Etats peuvent étre de bien meilleurs instruments pour réaliser
des transformations radicales, par leur capacité a coordonner et
a mobiliser des ressources sur de larges espaces, ce qui est crucial
a I’ére de la mondialisation. Des détracteurs mettent également
en question la volonté des citoyens et des citoyennes a s’engager
de facon continue dans la gouvernance du quotidien, et cri-
tiquent la démocratie directe comme étant une nostalgie roman-
tique d’une « gauche libérale », en renvoyant a des exemples
historiques telle la Commune de Paris de 1871, comme preuve
de son incapacité a durer et de ses limites.

D’autres critiques attirent ’attention sur des limites liées a des
aspects importants du processus délibératif propre a la démo-
cratie directe, et soulignent que ces aspects restreignent sa capa-
cité a assurer des transformations socio-écologiques radicales.
Par exemple, ces critiques affirment que I’accent mis sur les
décisions prises sur la base du consentement minimise I’im-
portance du conflit, de la dissension et de la divergence dans



P’accomplissement de telles transformations ; que le role accordé
a la raison et a I’argumentation rationnelle dans la prise de déci-
sion consensuelle conduit a sous-estimer le réle crucial que les
émotions, ’imagination, la narration, la socialisation et I’activité
corporelle jouent dans la production des transformations ; et que
les constats du passé suggerent qu’un leadership fort pourrait
étre plus pertinent que I’horizontalité, principe central de la
démocratie directe, pour réaliser ces transformations.

Malgré ces critiques, il apparait certain que 1’idéal et la pra-
tique de la démocratie directe ont historiquement inspiré, et
motivent encore, des individus et des communautés pour tenter
avec audace de créer des mondes différents et meilleurs que
ceux qu’ils habitent. En ce sens, la démocratie directe tient ses
promesses pour aider a décoloniser les esprits et remettre en
question les modes de pensée, d’action et d’existence hégémo-
niques. Dans sa meilleure version, la démocratie directe devient
une manicre différente d’étre au monde.

Pour aller plus loin

Centre pour la conservation et le développement autochtones alternatifs
(c1cAapa), www.cicada.world

Garcia-Lamarca, Melissa (2017), « From Occupying Plazas to Recuperating
Housing: Insurgent Practices in Spain », International Journal of Urban
and Regional Research, vol. 41, n° 1, p. 37-53.

Heywood, Andrew (2019 [1997]), Politics, cinquieme édition, Londres :
Red Glob Press.

Lau, Anna, Melanie Sirinathsingh et Erdelan Baran (2016), « A Kurdish
Response to Climate Change », Open Democracy, www.opendemocracy.net

O’Connor, Kieran (2015), « “Don’t They Represent Us?”: A Discussion
between Jacques Ranciére and Ernesto Laclau », Blog Verso Books, www.
versobooks.com/blogs

Rahnema, Majid et Victoria Bawtree (dir.) (1997), The Post-Development
Reader, Londres : Zed Books.

Christos Zografos est directeur de recherche au sein du programme
Ramoén y Cajal de 'université Pompeu Fabra, en Espagne. Ses recherches
en écologie politique et en économie écologique portent sur les conflits
politiques et les transformations environnementales. Il est membre du
collectif Research & Degrowth a Barcelone et professeur invité a I*uni-
versité Masaryk, en République tchéque.

Démocratie
écologique radicale

Ashish Kothari

Mots clés : décentralisation, localisation, communauté, éco-swaraj

Au milieu des inégalités socio-économiques et de I’effondre-
ment écologique a I’ccuvre sous nos yeux partout dans le monde,
un nombre croissant d’initiatives mettent en pratique et concep-
tualisent des voies pour atteindre un bien-étre humain juste et
soutenable. Certaines d’entre elles insistent sur la continuité des
modes de vie et des moyens de subsistance qui ont permis une
harmonie relative avec la Terre depuis des millénaires ou des
siécles. D’autres sont des initiatives nouvelles, nées de mouve-
ments de résistance ou de confrontations avec les formes des-
tructrices des systemes économiques et politiques actuellement
dominants. Bien qu’incroyablement diverses dans leurs contextes
et leurs processus, nombre de ces initiatives et approches pré-
sentent des caractéristiques communes permettant ’émergence
de modéles ou de paradigmes plus généraux.

L’un de ces modgeles, issu de I’expérience de terrain en Inde,
mais qui commence a trouver un écho plus large, est la démocra-
tie écologique radicale (radical ecological democracy), aussi appelée
localement « eco-swaraj’™ ». Il s’agit d’une approche qui respecte
les limites de la Terre et les droits des autres espeéces, tout en
défendant les valeurs fondamentales de justice sociale et d’équité.
Grace a une forte impulsion démocratique et égalitaire, la démo-
cratie écologique radicale cherche a donner a chaque personne la
possibilité de participer a la prise de décision. Sa vision holistique
du bien-étre humain englobe les dimensions physique, matérielle,
socioculturelle, intellectuelle et spirituelle”. L’éco-swaraj place
les collectivités et les communautés — plutdt que ’Etat et entre-
prise — au centre de la gouvernance et de I’économie. Il s’appuie
sur des initiatives concretes a travers le sous-continent indien,
comprenant ’agriculture, la péche et le pastoralisme soute-
nables, la souveraineté alimentaire et celle relative aux ressources
hydriques, la production décentralisée d’énergie, la gouvernance

74.Voir ’entrée « Prakritik swaraj » dans ce volume, p. 411.
75. Voir Kothari (2014) ; Shrivastava et Kothari (2012).



locale directe, la santé communautaire, des formes alternatives
d’apprentissage et d’éducation, des médias et moyens de com-
munication contrdlés par la communauté, la localisation des acti-
vités économiques, la justice de genre et de caste, les droits des
personnes handicapées et des personnes non hétérosexuelles, et
bien d’autres aspects encore. LLa démocratie écologique radicale
comprend les cing sphéres suivantes, qui sont interdépendantes.

La sagesse et la résilience écologiques. Ceci inclut la préservation
et la capacité de régénération du reste de la nature — écosys-
témes, especes, fonctions et cycles — et sa complexité, a partir de
la conviction que les humains font partie de la nature, et que le
reste de la nature a un droit intrinséque a se développer.

Le bien-étre social et la justice sociale. On parle ici de vies épa-
nouissantes et satisfaisantes sur le plan physique, social, cultu-
rel et spirituel ; ou les droits, les avantages et les responsabilités
socio-économiques et politiques sont répartis de maniére équi-
table, indépendamment du genre, de la classe, de la caste, de
I’age, de ’appartenance ethnique, des aptitudes, de la sexualité et
d’autres discriminations courantes ; ou il existe un équilibre entre
les intéréts collectifs et les libertés individuelles ; et ou la paix et
I’harmonie sont garanties.

La démocratie politique directe ou radicale. Dans ce systéme, le
pouvoir de décision émane de la plus petite unité de groupement
humain, rurale ou urbaine, dans laquelle chaque étre humain
a le droit, la capacité et la possibilité de participer. A partir de
ces unités de base, on passe a des niveaux de gouvernance plus
importants qui doivent rendre des comptes aux niveaux sous-
jacents. La prise de décision politique se fait dans le respect des
liens et des limites écologiques et culturels. Cela implique de
remettre en question les frontiéres politiques actuelles, y compris
celles des Etats-nations. Le role de ’Etat devient finalement mini-
mal, pour des fonctions comme celles d’assurer les liens avec des
espaces plus vastes, et pour toutes les mesures d’aide sociale qui
pourraient encore étre nécessaires.

La démocratie économique. Dans cette démocratie, les commu-
nautés locales, y compris les producteurs et les consommateurs
— souvent réunis en un seul groupe sous le nom de « prosomma-
teurs » —, ont le contrdle des moyens de production et de distribu-
tion, des échanges et des marchés. La localisation est le principe
clé qui permet de répondre a tous les besoins fondamentaux par le
biais d’une économie régionale locale ; les échanges commerciaux
plus larges, si nécessaire, s’appuient sur cette autonomie locale et la
proteégent ; la nature, les ressources naturelles et d’autres éléments

importants pour ’économie sont gérés comme des communs ; la
propriété privée est réduite au minimum ou disparait ; les relations
non monétarisées d’entraide et de partage retrouvent leur impor-
tance centrale ; les indicateurs sont essentiellement qualitatifs et se
concentrent sur les besoins fondamentaux et le bien-étre.

Pluralité culturelle et des connaissances. Dans cette démocratie, la
diversité est un principe clé ; le savoir, y compris sa production,
son utilisation et sa transmission, reléve du domaine public ou des
communs ; I’innovation est produite démocratiquement etiln’y a
pas de tours d’ivoire de I’« expertise » ; I’apprentissage se fait par
la vie et le vivant, et pas seulement dans des institutions spécia-
lisées ; les voies individuelles ou collectives du bien-étre éthique
et spirituel et du bonheur sont disponibles pour toutes et tous.

Tels les pétales d’une fleur, qui tous sont rassemblés dans le
bourgeon, I’ensemble de valeurs ou de principes suivants consti-
tue aussi un ¢lément déterminant de ces initiatives alternatives.
Ces valeurs peuvent également étre considérées comme le fonde-
ment éthique ou spirituel des sociétés, formant la (les) vision(s)
du monde de leurs membres : I'intégrité écologique et les droits de
la nature ; ’équité, la justice et I'inclusion ; le droit a une participa-
tion significative, et la responsabilité correspondante ; la diversité
et le pluralisme ; les communs collectifs et la solidarité avec les
libertés individuelles ; la résilience et ’adaptabilité ; la subsidiarité,
I’autonomie et ’écorégionalisme ; la simplicité et la sobriété (ou
la notion d’« avoir assez ») ; la dignité et la créativité de la main-
d’ceuvre et du travail ; la non-violence, ’harmonie et la paix.

Les composantes et les valeurs essentielles de I’éco-swaraj
sont I’objet de débats en Inde, dans le cadre d’un processus
en cours appelé Vikalp Sangam ou Alternatives Confluence’.
Cette démarche rassemble des acteurs tres divers, issus des com-
munautés, de la société civile et de multiples professions, qui
sont impliqués dans des initiatives alternatives couvrant tous
les domaines. Une série de rassemblements régionaux et thé-
matiques, débutés en 2015, permettent aux participants et par-
ticipantes de partager leurs expériences, d’apprendre les uns et
les unes des autres, de créer des alliances et des collaborations,
et d’envisager ensemble un avenir meilleur. La documentation
de ces initiatives alternatives, sous forme d’histoires, de vidéos,
d’études de cas, etc., constitue un bon moyen de diffuser les
apprentissages et de stimuler I’inspiration pour de nouvelles

76. Informations sur la démarche et ses résultats sur www.kalpavriksh.org



transformations. Cette documentation est rendue disponible par
le biais d’un site web dédié (www.vikalpsangam.org) et d’une
exposition mobile, entre autres.

Au-dela de I'Inde, cette approche est aussi en train d’établir des
liens avec des alternatives radicales d’autres parties du monde.
En 2012, plusieurs organisations et mouvements de la société
civile ont signé un Traité des peuples pour la soutenabilité sur la
démocratie écologique radicale”. Une liste de discussion a permis
ensuite de maintenir le dialogue et de créer des occasions d’ap-
prentissage mutuel entre des organisations de la société civile,
autour de sujets tels que la décroissance, I’écoféminisme, les
sociétés coopératives et I’économie sociale et solidaire en Europe,
le buen vivir et ses autres équivalents en Amérique latine, etc.

L’éco-swaraj (ou démocratie écologique radicale) est la vision
d’un monde qui bouge, et non pas un programme taillé dans
la pierre. Dans son processus méme d’évolution démocratique
populaire, il constitue une alternative aux idéologies et aux for-
mulations imposées d’en haut, méme s’il en reprend des éléments
pertinents. C’est la base de son potentiel transformateur.

Pour aller plus loin

Kalpavriksh Environmental Action Group, www.kalpavriksh.org

« Radical Ecological Democracy », www.radicalecologicaldemocracy.org
Vikalp Sangam, www.vikalpsangam.org

Kothari, Ashish (2014), « Radical Ecological Democracy: A Path Forward
for India and Beyond », Development, vol. 57, n° 1, p. 36-45.

Shrivastava, Aseem et Ashish Kothari (2012), Churning the Earth: The
Making of Global India, New Delhi : Viking/Penguin India.

Ashish Kothari est I'un des fondateurs du groupe environnemental indien
Kalpavriksh. Il a enseigné a I’Institut indien d’administration publique,
a coordonné le plan national de stratégie et d’action pour la biodiversité
en Inde, a siégé aux conseils d’administration de Greenpeace India et de
Greenpeace International, a contribué a la création du 1cca Consortium
et a présidé un réseau de I’UICN sur les zones protégées et les communau-
tés. Ashish Kothari a aussi co-écrit et codirigé plus de 30 ouvrages, dont
Birds in Our Lives (Universities Press, 2007) ; Churning the Earth ; et Alter-
native Futures: India Unshackled (AuthorsUpFront, 2017). Il participe a
la coordination des démarches Vikalp Sangam et Global Confluence of
Alternatives, et il est membre du groupe de travail permanent sur les
alternatives au développement créé par la Fondation Rosa-Luxemburg.

77. « Radical Ecological Democracy », www.radicalecologicaldemocracy.org

Droits de la nature

Cormac Cullinan

Mots clés: écocentrisme, droits de la nature, jurisprudence de la Terre, loi
sauvage (wild law)

La plupart des civilisations contemporaines sont organisées
pour maximiser le produit intérieur brut (PIB), d’une maniére
qui dégrade I’environnement et contribue au changement cli-
matique. Elles risquent de s’effondrer au cours du 21¢ siécle, a
moins qu’elles ne soient réorientées pour promouvoir le bien-étre
humain, en améliorant I’intégrité et la vitalité des communautés
écologiques dans lesquelles elles s’inscrivent. Les défenseurs et
défenseuses des droits de la nature, également connus sous le
nom de « droits de la Terre-Meére », affirment que pour réaliser
cette transition, les systémes juridiques doivent non seulement
reconnaitre que tous les éléments de la nature sont des sujets de
droit qui ont des droits inhérents, mais ils doivent aussi les faire
respecter. LLa reconnaissance juridique des droits de la nature
permet a la fois de contextualiser les droits de PTHomme comme
une expression particuliére des droits de la nature propre a ’es-
pece (puisque les étres humains font partie de la nature), et de
créer des obligations pour les étres humains et les personnes
morales de respecter les droits de la nature.

La reconnaissance juridique des droits de la nature est un
élément d’un discours plus large sur la jurisprudence de la Terre
et d’autres approches écologiques pour gouverner les sociétés
humaines. La jurisprudence de la Terre est une philosophie du
droit et de la gouvernance dont ’objectif est d’inviter les gens
a coexister harmonieusement au sein de la communauté ter-
restre, au lieu de légitimer et de faciliter son exploitation et sa
dégradation.

Les droits de la nature, comme les droits de ’'Homme, sont
congus comme des droits inhérents et inaliénables qui découlent
de la simple existence du titulaire des droits. Cela signifie que
chaque étre ou élément de la nature (y compris les personnes)
doit au minimum avoir le droit d’exister, le droit d’occuper un
lieu physique et le droit d’interagir avec d’autres étres, d’une
maniére qui lui permette de remplir son réle unique dans les
processus écologiques et évolutifs.



L’expression contemporaine la plus significative des droits de
la nature est la Constitution de ’Equateur, qui a été adoptée
en septembre 2008. La Déclaration universelle des droits de
la Terre-Meére a ensuite été proclamée par la Conférence mon-
diale des peuples sur le changement climatique et les droits de
la Terre-Meére a Cochabamba, en Bolivie, le 22 avril 2010. La
Constitution de ’Equateur stipule : « La nature ou Pachamama,
ou la vie se reproduit et existe, a le droit d’exister, de persister,
et de maintenir et régénérer ses cycles vitaux, sa structure, ses
fonctions et ses processus évolutifs » (article 72). La Constitu-
tion indique clairement que la reconnaissance des droits de la
nature vise a créer un cadre dans lequel les citoyens et citoyennes
peuvent jouir de leurs droits et exercer leurs responsabilités afin
d’atteindre le bien-étre par une cohabitation harmonieuse avec
la nature. En outre, il s’agirait d’un cadre qui exige a la fois
de I’Etat et des personnes privées qu’il et elles respectent et
défendent les droits de la nature, et qui donne mandat a I’Etat
de garantir un modéle de développement qui soit cohérent avec
cette démarche. La législation néo-zélandaise reconnait le fleuve
Whanganui et la zone de Te Urewera comme des entités juri-
diques ayant des droits. En Inde, les tribunaux ont reconnu
le méme statut au Gange et au fleuve Yamuna, aux glaciers
Gangotri et Yamunotri dont ces fleuves sont issus, ainsi qu’aux
foréts et cours d’eau qui y sont liés. La Cour constitutionnelle
de Colombie a aussi déclaré que le bassin hydrographique de la
riviére Atrato est une entité juridique ayant droit a la « protec-
tion, la conservation, ’entretien et la restauration ».

La modernité, le capitalisme et le consumérisme découlent
d’une vision profondément anthropocentrique selon laquelle les
étres humains sont séparés de la nature et peuvent transcender
ses lois. Cet exceptionnalisme humain congoit la Terre comme
un ensemble de ressources qui existent dans le but de satisfaire
I’humain. Les ressources étant considérées comme rares, il est
primordial de rivaliser avec les autres afin d’en obtenir une plus
grande part. C’est sur cette vision du monde que reposent la
plupart des systémes juridiques actuels. La loi définit la nature
(abstraction faite des étres humains) comme un « bien » et
accorde au propriétaire des pouvoirs de décision étendus en ce
qui concerne ces « actifs », mais aussi le pouvoir de monopoliser
les avantages qui en découlent. Cela constitue la base des sys-
témes économiques et politiques qui concentrent la richesse et
le pouvoir, et qui légitiment les décisions privilégiant les intéréts
économiques a court terme d’une infime minorité d’humains

par rapport aux intéréts collectifs de la communauté terrestre,
et de la vie elle-méme.

La reconnaissance des droits de la nature, en revanche, est
fondée sur une vision écocentrique du monde, qui considére
I’humain comme une forme de vie particuliére ou un élément
de laTerre jouant un réle unique, mais non prééminent, au sein
de la communauté terrestre. Par exemple, le préambule et le pre-
mier article de la Déclaration universelle des droits de 'Homme
se réferent a la Terre comme a une communauté vivante et auto-
régulée d’étres interdépendants, qui soutient tous les étres et qui,
par conséquent, donne la priorité au maintien de I’intégrité et de
la santé de I’ensemble de la communauté terrestre. Les défen-
seurs des droits de la nature s’appuient sur les découvertes de
sciences telles que la physique quantique, la biologie et I’écologie
pour prouver que tous les éléments du cosmos sont interconnec-
tés et pour réfuter les croyances largement répandues selon les-
quelles les étres humains sont séparés de la nature et lui sont
supérieurs. Cette approche s’inspire également des anciennes
traditions de sagesse et des cosmologies des peuples autoch-
tones, qui considérent la Terre comme une communauté de vie
sacrée et exigent des humains qu’ils entretiennent des relations
respectueuses avec les autres étres.

La jurisprudence de la Terre et les droits de la nature consti-
tuent un défi fondamental pour tous les aspects du discours
dominant sur le « développement », ainsi que pour le capitalisme
et le patriarcat. Ils proposent une compréhension différente
du réle de ’humanité, de ’objectif fondamental des sociétés
humaines et de la maniére de promouvoir le bien-étre humain.
Par exemple, dans une perspective écocentrique, le « développe-
ment » est compris comme le processus par lequel un individu
développe plus de profondeur, de complexité, d’empathie et de
sagesse a travers ’interrelation ou I’« inter-étre » avec la com-
munauté de la vie. C’est ’antitheése de la signification contem-
poraine du « développement », qui implique I’exploitation et la
dégradation de systémes naturels complexes pour augmenter
le PIB.

Depuis 2008, les droits de la nature et la jurisprudence de
la Terre occupent une place de plus en plus importante dans
les discours des mouvements sociaux, des militants et militantes
pour la justice environnementale et sociale, et des peuples autoch-
tones du monde entier. Ces concepts sont devenus un théme
central des discussions au sein des Nations unies sur le sujet
« Harmomny With Nature » et ont été intégrés dans les manifestes



de plusieurs partis politiques verts et écosocialistes. Les droits de
la nature et la jurisprudence de la Terre s’attaquent aux racines
les plus profondes des problémes environnementaux et sociétaux
contemporains. IlIs fournissent un manifeste qui transcende la
race, la classe, la nationalité et la culture, et sont fondés sur une
compréhension du fonctionnement de I’Univers, plus précise
que la vision anthropocentrique, mécaniste et réductionniste du
monde. Les droits de la nature offrent une base pour un mouve-
ment mondial fondé sur les droits, qui peut changer les normes
du comportement humain jugé acceptable, comme cela a été fait
avec les droits de ’Homme. Ces atouts signifient que, bien que le
mouvement pour les droits de la nature n’en soit qu’a ses débuts,
il a le potentiel d’avoir un impact considérable a I’échelle mon-
diale, de sorte que son influence devrait continuer a s’accélérer.

Pour aller plus loin

Global Alliance for the Rights of Nature (Alliance mondiale pour les droits
de la nature), www.therightsofnature.org

« Harmony With Nature » (Nations unies), www.harmonywithnatureun.org

Cullinan, Cormac (2011 [2002]), Wild Law: A Manifesto for Earth Justice,
Totnes : Green Books.

Cormac Cullinan est un avocat sud-africain spécialiste de ’environne-
ment, dont le livre révolutionnaire Wild Law: A Manifesto for Earth Justice
a contribué a inspirer le mouvement mondial pour les droits de la nature.
Il est fondateur et membre du comité exécutif de la Global Alliance for
the Rights of Nature, directeur du Wild Law Institute et juge au sein du
Tribunal international des droits de la nature. Il est ’un des initiateurs
de la Déclaration universelle des droits de la Terre-Meére (2010) et de la
Convention des peuples (2014) par laquelle a été créé le Tribunal.

Droits de ’Homme

Miloon Kothari
Mots clés : droits de ’'Homme, dignité, solidarité, justice, participation

[...] la reconnaissance de la dignité inhérente a tous les
membres de la famille humaine et de leurs droits égaux
et inaliénables constitue le fondement de la liberté, de la
justice et de la paix dans le monde.

— Préambule a la Déclaration universelle des droits de
’Homme

Tous les étres humains naissent libres et égaux en dignité
et en droits.
— Déclaration universelle des droits de ’'Homme, article 1

Les droits de "THomme ont été conceptualisés, mis en ceuvre,
violés et combattus pendant des siécles. Aujourd’hui, dans un
monde post-développement, les principes et instruments univer-
sels des droits de ’Homme offrent une base morale, éthique et
juridique puissante pour faire régner la justice dans un monde
de plus en plus injuste et dévasté.

En 539 avant Jésus-Christ, les armées de Cyrus le Grand, pre-
mier roi de la Perse antique, ont conquis la ville de Babylone.
Mais ce sont ses actions ultérieures (expliquées sur le cylindre de
Cyrus découvert en 1879) qui ont marqué une avancée majeure
pour ’humanité. Il a promulgué un décret qui a libéré les esclaves,
déclaré que tous les peuples avaient le droit de choisir leur religion
et établi I’égalité raciale. Les principes des droits de ’Homme ont
également émergé dans les textes majeurs de plusieurs grandes
religions du monde. Les documents issus des révolutions améri-
caine et frangaise ont aussi épousé I’esprit des droits de PHomme.
Au fil des siecles, de grands penseurs en ont formulé le contenu,
formant une pierre angulaire pour que I’humanité embrasse
la démocratie et la liberté (Jean-Jacques Rousseau, Mahatma

78. NDT : Nous avons traduit zuman rights par « droits de ’'Homme » plutét que
par « droits humains », dans la mesure ou le texte accorde une place importante
au droit et que celui-ci utilise la premiére des deux expressions. La majuscule
indique que ’expression englobe les humains dans leur ensemble.



Gandhi, Martin Luther King, Eleanor Roosevelt, Nelson Man-
dela et le dalai-lama). Les legons tirées de siecles de réflexion
et d’action, mais aussi ’expression profonde de ’humanité en
réponse aux horreurs de la guerre mondiale se sont traduites par
I’adoption, en 1948, de la Déclaration universelle des droits de
’Homme (DUDH) par I’Assemblée générale des Nations unies.

Apres ’adoption de la DUDH et la période de décolonisation,
des constitutions nationales sont nées, entre autres, de la lutte
pour la liberté en Inde et du mouvement anti-apartheid en
Afrique du Sud. Ces constitutions reposent principalement sur
la notion de droits fondamentaux de ’'Homme. LLa DUDH a éga-
lement déclenché I’évolution des instruments des Nations unies
relatifs aux droits de ’Homme, portant sur les droits culturels,
civils, économiques, sociaux et politiques, ainsi que sur les droits
spécifiques des femmes, des enfants, des populations autoch-
tones, des migrants et des personnes handicapées. I’ensemble
de I’édifice des droits de ’Homme est construit sur la préser-
vation et le maintien de la dignité des personnes. L’édifice des
droits de ’Homme est aussi, de maniére significative, fondé en
premier lieu sur la satisfaction des besoins des plus vulnérables.
Ce point de départ pour la réalisation des droits de ’Homme est
particuliérement pertinent a une époque ou les communautés
les plus discriminées du monde, historiquement et économi-
quement, sont de plus en plus touchées par les politiques éco-
nomiques néolibérales et les effets néfastes de phénomeénes tels
que le changement climatique.

Les instruments relatifs aux droits de ’'Homme protégent les
droits économiques, sociaux et culturels, y compris le droit a
I’alimentation, aux moyens de subsistance, a la santé, au loge-
ment, a la sécurité sociale et les droits civils et politiques, mais
aussi le droit a la vie, la liberté de religion et de croyance, le droit
de réunion et d’association pacifique et le droit de participer aux
affaires politiques et publiques.

L’approche des droits de ’Homme est une alternative radicale
qui s’attaque directement a ’injustice, a I’exploitation et a la
discrimination de millions de personnes a travers le monde de
la maniére suivante :

- Le respect des droits de ’'Homme représente un défi direct
et puissant pour les forces hégémoniques mondiales qui
cherchent a réduire les droits des personnes a des marchan-
dises et a financiariser ce qui devrait étre des droits élémen-
taires (I’eau, la terre, le logement, et ainsi de suite).

- D’approche des droits de ’'Homme repose sur des principes
fondamentaux tels que la non-discrimination, 1’égalité des
sexes, la participation citoyenne et le droit a la réparation des
violations des droits de ’'Homme. Ces principes complétent
et renforcent les principes environnementaux. Le droit au
consentement préalable libre et éclairé, par exemple, peut étre
dérivé du droit international des droits de ’'Homme.

- Les droits de ’'Homme sont « universels » ; ils s’appliquent
a tous les habitants et habitantes de la planéte, indépendam-
ment de leur race, de leur religion et de leur situation écono-
mique. Les droits contenus dans la DUDH sont acceptés par les
193 Etats membres de I’oNU. Ils sont étayés par un systéme
international solide et en constante évolution, comprenant le
Conseil des droits de ’Homme des Nations unies, son examen
périodique universel, des rapporteurs spéciaux et des organes
de traités qui surveillent en permanence le comportement des
acteurs étatiques et non étatiques afin de garantir le respect
des engagements en maticere de droits de 'Homme. Ces méca-
nismes complets sont a la fois radicaux et pratiques. C’est
peut-&tre la principale raison pour laquelle I’approche fondée
sur les droits de ’'Homme a trouvé un écho parmi les mouve-
ments sociaux et les campagnes a travers le monde, en plus du
systéme de longue date des rapporteurs spéciaux sur les droits
des peuples autochtones, I’extréme pauvreté, le logement, la
santé et ’alimentation. Des rapporteurs spéciaux ont récem-
ment été nommeés pour I’eau et ’assainissement, la solidarité
et les droits de ’Homme, et I’environnement.

- De nouveaux instruments, destinés a faire face aux réali-
tés mondiales actuelles, sont en cours d’élaboration dans le
cadre d’un processus transparent et inclusif. Il s’agit de la
Déclaration sur les droits des paysans et des autres personnes
travaillant dans les zones rurales, et d’un instrument juridi-
quement contraignant visant a réglementer les activités des
sociétés transnationales et autres entreprises commerciales.
Ces mesures résultent en grande partie d’initiatives mondiales
remarquables, intersectorielles et interdisciplinaires, menées
par des coalitions internationales de la société civile et des
mouvements sociaux travaillant avec des gouvernements pro-
gressistes.

- Aux niveaux national et infranational, le systéme de protec-
tion fait intervenir les tribunaux nationaux, les commissions,
tribunaux et médiateurs des droits de ’Homme, et les orga-
nisations, campagnes et mouvements issus de la société civile.



L’évolution des droits de ’Homme au niveau national, dans
les constitutions et les lois, avec le droit a la terre, le droit a un
environnement sain et les droits de la nature, représente aussi
une avancée importante.

Les notions de solidarité, de fraternité, de coopération et de
confiance, qui vont au-dela de I’approche principalement indi-
vidualiste pour laquelle les paradigmes occidentaux ont été cri-
tiqués, sont également de plus en plus reconnues comme les
pierres angulaires d’une vision du monde alternative et radicale
fondée sur les droits de 'Homme.

Ces valeurs s’expriment le mieux dans le paradigme des droits
de ’'Homme, qui privilégie la vérité, qui constitue une expres-
sion puissante des valeurs et impératifs éthiques, moraux et
juridiques, et qui défend la dignité de P’individu et ’identité
collective de la communauté. Dans les contextes internatio-
naux, nationaux et régionaux, les principes et les instruments
des droits de ’"THomme devraient étre rigoureusement appliqués
par les militantes et militants du post-développement dans leur
résistance aux forces hégémoniques.

Pour aller plus loin

Déclaration des Nations unies sur les droits des paysans et des autres per-
sonnes travaillant dans les zones rurales, www.fao.org

« Defending Peasants’ Rights », www.defendingpeasantrights.org

Haut-commissariat des Nations unies aux droits de ’Homme, www.ohchr.org

International Service for Human Rights, www.ishr.ch

Treaty Alliance, www.treatymovement.com

LaVia Campesina, www.viacampesina.org/en/international-peasants-voice/

Miloon Kothari est un chercheur-militant reconnu dans le domaine des
droits de 'Homme. 11 est le président d’UPR (Universal Periodic Report)
Info et a été ’ancien rapporteur spécial sur le logement adéquat aupres
du Conseil des droits de 'Homme des Nations unies. Durant son man-
dat, il a dirigé le processus qui a abouti aux principes de base et directives
des Nations unies sur les expulsions et les déplacements liés au déve-
loppement, qui constituent la norme opérationnelle mondiale actuelle
en matiére de droits de ’Homme sur la pratique des expulsions forcées.

Eco-anarchisme

Ted Trainer

Mots clés: limites & la croissance, simplicité, soutenabilité de la communauté,
éco-anarchisme

La définition conventionnelle du « développement » — recher-
cher sans cesse la croissance et I’abondance — entraine et accen-
tue inévitablement la destruction écologique, I’'inégalité et la
pauvreté, ’effondrement social, ainsi que les conflits armés
pour les ressources et les marchés. Comme je ’ai affirmé dans
Abandon Affluence! (Trainer, 1985), la clé pour enrayer cette
situation potentiellement fatale est de reconnaitre combien
la conception dominante du développement est erronée et
vicieuse, et de la remplacer par ’approche de « la voie de la
simplicité » (The Simpler Way), comme nous I’appelons en Aus-
tralie. Cette analyse de la situation mondiale se concentre sur
le fait, largement méconnu, que dans une société soutenable
et juste, la consommation de ressources par habitant ou habi-
tante devrait €tre réduite a environ 10 % des niveaux actuels
dans les pays riches. Ce raisonnement de base sur les « limites
a la croissance » est présenté sur le site web du mouvement™.
L’analyse est aujourd’hui extrémement solide et a des implica-
tions profondes et inéluctables sur les objectifs et les moyens
du développement. Dans les pays riches comme dans les pays
pauvres, I’objectif doit étre de créer des communautés a petite
échelle, hautement autosuffisantes et autogérées, informées et
animées par une culture de la simplicité et de la frugalité, avec
des sources non matérielles de satisfaction de la vie. Seules
des communautés de ce type peuvent réduire suffisamment la
consommation de ressources par habitant, tout en permettant
une bonne qualité de vie pour toutes celles et ceux qui peuplent
la planéte.

Ce que I’on oublie facilement, c’est que de tels agencements
doivent étre éco-anarchistes. Seules des communautés auto-
nomes et totalement participatives peuvent gérer correcte-
ment des économies locales a petite échelle. Certains systémes

79. www.thesimplerway.info



centralisés et étatiques seraient toujours nécessaires, mais 1’éco-
nomie nationale serait réduite a une fraction de la production,
du commerce et du PIB actuels. I.’économie serait a croissance
z&ro et viserait a approvisionner les villes et les régions en
petites quantités de produits de base, tels que le ciment, les
tuyaux d’irrigation et les machines légéres. LLes communau-
tés contrdleraient leurs propres affaires grice aux initiatives
citoyennes, avec une dépendance minimale vis-a-vis des auto-
rités ou des bureaucraties. Il y aurait des comités de citoyens et
citoyennes volontaires, des réunions pour travaux collectifs, des
discussions informelles, des communs, des actions spontanées
et des assemblées communales. Il n’existerait pas de ressources
excédentaires qui justifieraient que les Etats centralisés admi-
nistrent les systémes locaux. Plus important encore, les bureau-
craties ne possédent, de fait, ni les savoirs locaux, ni la capacité
de soutenir I’énergie et la cohésion citoyennes nécessaires a
un changement généralisé. A moins que les procédures poli-
tiques ne soient rigoureusement fondées sur I’autonomisation
participative, la solidarité et les bonnes décisions, les actions
n’aboutiront pas.

Par-dessus tout, un véritable développement ne peut étre
guidé par la quéte de la richesse ; les sources non matérielles
de satisfaction de la vie doivent remplacer I’esprit d’acquisition
individualiste et compétitif. La reconnaissance internationale
de ce fait est essentielle pour aider les sociétés paysannes et
autochtones a éviter d’assimiler ’abondance au progres. Et cela
permet, par suite, de préserver et de célébrer les cultures tradi-
tionnelles comme un rempart supplémentaire contre I’assaut
du consumérisme occidental. Malgré les progrés réalisés par
les mouvements du monde riche (tels que la simplicité volon-
taire, les écovillages, la décroissance ou les villes en transition),
la révolution éco-anarchiste sera probablement menée par les
populations paysannes et autochtones. Il est essentiel de ne pas
considérer cette alternative comme inférieure ou comme une
consolation a coté de la voie supposée supérieure du capita-
lisme de consommation. Un grand nombre de personnes dans
le monde sont plus ou moins déja sur cette voie, par exemple
au sein de La Via Campesina, du projet de Chikukwa et du
mouvement zapatiste.

En plus d’affirmer une vision particuliére concernant les
objectifs sociaux, « la voie de la simplicité » a des implications
directes sur les moyens d’action. Une fois que la théorie stan-
dard « écosocialiste » de la transition est examinée, il devient

trés clair que la stratégie doit étre éco-anarchiste. Les écoso-
cialistes cherchent a prendre le pouvoir de PEtat afin de mettre
en ceuvre des arrangements post-capitalistes a partir du centre
politique. Ils n’essaient pas de rendre possible le type d’alter-
natives discutées ci-dessus ; ils sont fortement enclins a tra-
vailler pour « libérer le systéme industriel des contradictions
du capitalisme afin que tout le monde accéde a un niveau de
vie élevé ». La stratégie éco-anarchiste, elle, donne la priorité a
I’action de la base et a la révolution culturelle par laquelle les
gens ordinaires en viennent a adopter des idées, des valeurs et
des systémes alternatifs. Comme ’ont compris Kropotkine et
Tolstoi, prendre le pouvoir de I’Etat est une perte de temps tant
que les gens ne comprennent pas la nécessité de communautés
participatives autogouvernées. C’est en fait dans ’émergence
de cette vision et de cet engagement que se fait la révolution
et que le changement ultérieur des structures devient possible.
Prendre le pouvoir de ’Etat ou I’éliminer en est la conséquence.

L’une des principales préoccupations du projet de « la voie
de la simplicité » est de fournir des détails pratiques montrant
comment cette vision du développement éco-anarchiste peut
étre réalisée aussi bien dans les pays riches que dans les pays
pauvres®. En outre, un rapport de 53 pages explique com-
ment la banlieue d’une ville riche comme Sydney pourrait étre
remodelée pour réduire de 90 % les colts en ressources, en
dollars, ainsi que les colts écologiques®!. Les banlieues, les
villes rurales et les villages du tiers-monde peuvent facilement
satisfaire la plupart de leurs besoins fondamentaux grace aux
ressources locales et aux accords de coopération. Au lieu de
nous sentir obligés de rivaliser avec ’économie mondiale, notre
souci devrait étre de maximiser 'indépendance par une vie
collective. La stratégie de transition de « la voie de la simpli-
cité » se concentre principalement sur le travail au sein des
mouvements des villes en transition, de la décroissance, de la
permaculture et des écovillages, et en particulier des villages
du tiers-monde, ou de nombreux modeéles de solutions locales,
de formes d’autogouvernement communautaires et de « préfi-
guration » existent déja.

80. Voir www.thesimplerway.info
81. Ibid.



Pour aller plus loin

Simplicity Institute, www.simplicityinstitute.org
Transition Network, www.transitionnetwork.org
LaVia Campesina, www.viacampesina.org

Kropotkine, Pierre (1910 [1898]), Champs, usines et ateliers, ou ’industrie
combinée avec Iagriculture et le travail cérébral avec le travail manuel, Paris :
Stock.

Sarkar, Saral (1999), Eco-Socialism or Eco-Capitalism? A Critical Analysis of
Humanity’s Fundamental Choices, Londres : Zed Books.

Trainer, Ted (1985), Abandon Affluence!, Londres : Zed Books.

Ted (F. E.) Trainer est un maitre de conférences retraité de I’Ecole de
travail social de I'université de Nouvelle-Galles-du-Sud a Sydney, en Aus-
tralie. Il a écrit de nombreux livres et articles sur les problémes mondiaux,
les questions de soutenabilité, les critiques radicales de ’économie, les
formes sociales alternatives et la transition vers celles-ci. Il développe
un lieu éducatif sur les modes de vie alternatifs, connu sous le nom de
Pigface Point, ainsi qu’un site web a I’usage des éducateurs critiques du
monde entier.

Ecoféminisme

Christelle Terreblanche

Mots clés : économie capitaliste patriarcale, dualisme idéologique, travail méta-
industriel, subsistance, sobriété

Les écoféministes mettent en évidence les liens historiques,
matériels et idéologiques entre I’assujettissement des femmes
et la domination de la nature. En tant que mouvement en évo-
lution permanente, il se référe a un ensemble divers de théo-
ries politiques, comme les éthiques féministe, décoloniale et
environnementale, et qui incite a examiner la fagon dont la
pensée patriarcale détourne des concepts fondamentaux. Dés
ses débuts, dans les années 1960, la théorie écoféministe a été
inspirée par I’action directe populaire. I’écoféminisme s’est
développé conjointement aux mouvements antinucléaires et
pacifistes des années 1970 et 1980, et dans un contexte d’in-
quiétude croissante du public face a la dégradation de I’en-
vironnement. On trouve des femmes militantes partout ou la
reproduction sociale et écologique de la vie est menacée — que
ce soit par les déchets toxiques, la violence raciale, I’exploitation
de celles et ceux exercant un travail de soin, la perte de la bio-
diversité, la déforestation, la marchandisation des semences ou
la spoliation des terres ancestrales pour le « développement ».

Les écoféministes affirment que I’émancipation humaine vis-
a-vis des comportements historiquement patriarcaux ne peut
étre accomplie sans la libération de tous les étres « altérisés ».
Elles considérent que les femmes du Nord global et les com-
munautés paysannes et les peuples autochtones du Sud peuvent
s’unir en une seule voix politique authentique — car ces groupes
sociaux sont compétents pour prendre soin de la vie humaine
et non humaine. I’écoféminisme, en tant que mouvement poli-
tique, est sui generis ; ce n’est pas simplement une ramification
du féminisme, du marxisme ou de 1’écologie. Nonobstant un
certain brassage d’idées, I’écoféminisme réarticule les préoccu-
pations féministes en matiére d’égalité sociale, en reliant cette
question a celles de la justice et de I’intégrité environnementales.

L’écoféminisme est parfois considéré comme une renaissance
de la sagesse ancienne sur l’interconnexion de « toute vie ».
On peut citer ’exemple des femmes indiennes du mouvement



Chipko qui protégeaient les foréts de ’exploitation forestiere
en entourant les arbres de leurs bras, dans les années 1960.
Toutefois, le terme « écoféminisme » est attribué a la féministe
frangaise Franc¢oise d’Eaubonne qui a appelé, en 1974, a une
révolution pour sauver ’écosphére. Elle proposait une recons-
truction totale des relations entre les humains et la nature, et
entre les hommes et les femmes. I.’analyse historique de la révo-
lution scientifique européenne par la théoricienne pionniére
Carolyn Merchant, dans son ouvrage La Mort de la nature, a
mis en lumicre la détermination des peres de la modernité a
maitriser la souveraineté reproductive des femmes par le biais de
chasses aux sorciéres institutionnalisées. Les connaissances spé-
cialisées des herboristes et des sages-femmes ont été remplacées
par une « profession médicale » qui considére la nature et le corps
comme des « machines ». Cela a aboli le principe de précaution
inhérent au travail de soin effectué par les femmes, tout en ren-
for¢ant une ancienne ontologie dualiste quant a la supériorité
rationnelle des hommes et leur controle sur les « autres », telles
les femmes « indisciplinées » et la nature « chaotique ».

Les modernistes libéraux dominants ont souvent interprété la
critique écoféministe 4 ’envers, comme une variante de I’idée
patriarcale selon laquelle les femmes ou les autochtones sont
« par essence plus proches de la nature » et donc inférieurs. En
fait, les écoféministes déconstruisent les vieilles binarités hégé-
moniques issues du dualisme « homme versus nature », en réveé-
lant comment celles-ci permettent aux personnes jouissant de
privileges de sexe, de genre, d’ethnie et de classe de maintenir
leur domination sociale a travers I’« altérisation ». Compris de
cette maniére, un point de vue écoféministe peut contribuer a
I’approfondissement de la conscience réflexive des personnes,
quant a la maniére dont elles sont elles-mémes concernées par
des relations de pouvoir existantes.

A Déchelle internationale, les femmes effectuent 65 % du
travail pour 10 % des salaires, tandis que dans le Sud global,
elles produisent 60 a 80 % de la nourriture consommée. A la
suite de recherches menées en Afrique coloniale et en Amérique
du Sud, Maria Mies et ses collégues de I’école de Bielefeld en
Allemagne ont proposé une « perspective de la subsistance »,
qui reconnait le savoir écologique des femmes et des commu-
nautés paysannes en tant que productrices et pourvoyeuses de
vie. Depuis les années 1980, cet argument économique a mobi-
lisé I’écoféminisme en tant que politique post-développement,
anticipant les alternatives contemporaines telles que la vision

du monde autochtone du buen vivir ou de la « vie bonne » en
Amérique latine, ou ’attention récente portée par I’Europe a la
décroissance et aux économies solidaires. Vandana Shiva a rap-
porté un autre exemple de « mal-développement », en racontant
comment la souveraineté alimentaire communautaire atteinte
par les agricultrices indiennes a été perdue apres I’introduction
des technologies de la révolution verte du 20° siecle.

Alors que les solutions financiéres et technologiques aggravent
la crise écologique, les écoféministes démasquent la nature
complexe de ’appropriation capitaliste, qui fait intervenir la
classe, I’ethnie et le sexe/genre. En tant que politique matéria-
liste ancrée dans les questions de travail, ’écoféminisme est,
par définition, un mouvement non essentialiste, qui fait le lien
entre la surconsommation dans le Nord global industrialisé
et riche et ses réserves dans le Sud. Car ce sont les périphé-
ries du productivisme capitaliste patriarcal qui patissent de ses
retombées environnementales — ce qui se traduit par une dette
écologique envers les communautés autochtones, et une dette
incarnée envers les femmes aujourd’hui vivantes et les géné-
rations futures. Les écoféministes matérialistes, comme Ariel
Salleh, Mary Mellor, Ewa Charkiewicz, Ana Isla et d’autres,
établissent un lien entre subsistance et sobriété. Leurs critiques
structurelles de ’économie réductionniste pointent du doigt le
fait qu’elle ne tient aucunement compte du travail reproductif
dans les foyers et dans les champs — ni des cycles naturels dont
dépend pourtant le capitalisme.

Les écoféministes soutiennent que ce travail reproductif
reste a prior: €tranger a la valorisation capitaliste et marxiste
de la production et a la valeur d’échange comme moteur de
I’accumulation. Ariel Salleh congoit les travailleuses et travail-
leurs reproductifs tacites — femmes, paysannes et paysans, et
autochtones — comme une « classe méta-industrielle » majori-
taire d’échelle mondiale, dont les compétences manifestent une
épistémologie et une éthique « matérialistes incarnées ». Leurs
modes d’approvisionnement régénérateurs, en lien direct avec
la nature, constituent une réponse politique et matérielle toute
préte a la crise environnementale. Ces travailleuses et travailleurs
existent dans le monde entier, formant un patchwork de tra-
vail non aliéné, vaste mais semble-t-il invisible, et maintiennent
la vie dans un réseau complexe de relations entre ’humain et
la nature. Le travail méta-industriel confére aux cycles éco-
logiques une « valeur métabolique » nette positive. Il est clair
ici que I’écoféminisme élargit le champ de I’analyse de classe



marxiste traditionnelle. Et en effet, sa théorisation des fonde-
ments « naturalisés » de ’appropriation capitaliste a travers le
travail reproductif est reprise par la gauche universitaire. Il y
a toujours un risque, cependant, que ces théories émises par
des femmes finissent par étre assimilées dans les méta-récits
patriarcaux existants.

Une politique écoféministe lutte pour I’émancipation humaine
par le biais d’économies solidaires régénératives fondées sur le
partage. Elle place la complexité avant la conformité, la coo-
pération avant la compétition, les communs avant la propriété,
et la valeur d’usage avant la valeur d’échange. Cette politique
émancipatrice gagne en notoriété en raison de sa capacité a élu-
cider les convergences entre les préoccupations de I’écologie,
du féminisme et du marxisme et les éthiques autochtones cen-
trées sur la vie, comme le swaraj en Inde et I’éthique africaine
de ubuntu. L’écoféminisme fournit une base sociologique sys-
témique pour toutes les alternatives post-développement, qui
visent a la fois 1’égalité et des modes de vie soutenables. Les
écoféministes plaident pour une vision du monde fondée sur le
respect de la diversité de toutes les formes de vie.

Pour aller plus loin

Diverse Women for Diversity (Navdanya), www.navdanya.org

Marche mondiale des femmes, www.marchemondiale.org

WoMin — African Women Unite Against Mining, www.womin.org.za

Merchant, Carolyn (2021 [1980]), La Mort de la nature : les femmes, I’écologie
et la Révolution scientifiqgue, Marseille : Wildproject.

Mies, Maria et Vandana Shiva (1998 [1993]), Eeoféminisme, Paris : I’Har-
mattan.

Salleh, Ariel (dir.) (2009), Eco-Sufficiency and Global Fustice: Women Write
Political Ecology, Londres : Pluto Press.

Christelle Terreblanche est doctorante en études du développement au
Centre for Civil Society de 'université de KwaZulu-Natal, en Afrique
du Sud. Ses recherches portent sur ’écoféminisme, 1’écologie politique
et la justice écologique. Elle est une ancienne correspondante politique
et une ex-porte-parole de la Commission de vérité et réconciliation en
Afrique du Sud.

Ecologie de la culture

Ekaterina Chertkovskaya

Mots clés : écologie, culture, mouvements sociaux, Russie, justice
environnementale

L’« écologie de la culture » peut étre définie comme un cadre
conceptuel et un terrain de lutte qui réunit la soutenabilité éco-
logique et la soutenabilité culturelle des lieux et des espaces dans
lesquels les personnes vivent. Le concept a été introduit en 1979
par Dmitri Sergueievitch Likhatchov, un universitaire et un intel-
lectuel engagé soviétique, qui a survécu au camp de travail péni-
tentiaire de Solovki et au siege de Leningrad. Considéré comme
la « conscience de la nation », Likhatchov faisait preuve d’un
remarquable franc-parler et exprimait son opposition a des pro-
jets tels que le détournement des cours d’eau de Sibérie — un pro-
jet de grande envergure, planifi¢ par le gouvernement soviétique
depuis les années 1930, mais finalement abandonné en 1986.

Likhatchov considérait la soutenabilité écologique comme
cruciale pour la vie sur Terre et critiquait la conception du pro-
grés synonyme d’expansion industrielle. La continuité de la
culture et du patrimoine culturel était tout aussi importante
pour lui et faisait partie intégrante de sa conception ouverte
de I’écologie. Cet accent mis simultanément sur I’environne-
ment et la culture n’est pas surprenant. La vision productiviste
du progres en Union soviétique et les idéologies qui lui étaient
liées ont entrainé non seulement des interventions spectacu-
laires dans ’environnement naturel, mais aussi dans ce que
Likhatchov appelait I’« environnement culturel » — par exemple,
I’architecture des espaces urbains, qui renvoyait a 1’époque
pré-révolutionnaire et devait donc étre modifiée pour étre plus
conforme aux visions soviétiques. Bien que I’ére soviétique ait
indubitablement amené dans les paysages urbains des styles
architecturaux, un aménagement, des transports publics et des
monuments remarquables, de nombreux reperes et symboles du
passé ont été impitoyablement détruits. Ironiquement, ’héritage
culturel soviétique lui-méme est souvent menacé aujourd’hui,
I’appat du gain rapide étant un trait caractéristique du capita-
lisme post-soviétique.

L’écologie de la culture, selon Likhatchov, est aussi impor-
tante pour la dimension morale de la vie humaine qu’elle I’est



pour P’environnement au sens biologique en vue du maintien
de la vie physique — les deux étant inséparables : « Il n’y a pas
de fossé entre les deux, comme il n’y a pas de frontiére claire
entre la nature et la culture » (Likhatchov, 2014 [1984] : 90).
L’écologie de la culture n’implique pas une vision élitiste ou
exclusive de la culture, mais elle embrasse toute la gamme des
pratiques culturelles par lesquelles les gens donnent sens a leur
vie. Ces pratiques peuvent se manifester dans des constructions
architecturales remarquables, comme ’avant-garde russe qui
incarne I'une des ambitions et des potentialités exprimées au
début de I’ére soviétique, ou ’art populaire qui décore les mai-
sons de village. Il peut également s’agir d’un paysage organisé
harmonieusement, qui ouvre une vue sur la riviére ou crée un
sentiment d’espace. I’écologie de la culture ne se limite cepen-
dant pas aux phénomenes matériels ou physiques. Elle peut aussi
inclure, par exemple, la musique (Sonevytsky et Ivakhiv, 2015),
la danse et la littérature (Likhatchov, 2000 [1992-1993]).

Bien que I’écologie de la culture ne soit pas mobilisée expli-
citement par les mouvements sociaux aujourd’hui, elle offre
pourtant une référence utile pour les luttes urbaines dans la Rus-
sie post-soviétique, qui s’opposent souvent a la destruction du
patrimoine matériel et immatériel et a la densification urbaine.
Dans tout le pays, la destruction de batiments se produit a une
fréquence étonnante et suscite une résistance active de la part de
mouvements sociaux comme Archnadzor®? 8 Moscou, ou Zhivoi
Gorod® a Saint-Pétersbourg, et de mouvements similaires a
Oufa, Tver, Vologda et dans d’autres villes. Ces mouvements
rassemblent des habitants, des ethnographes, des écologistes et
bien d’autres personnes.

Lorsqu’un batiment est en danger, mettre en lumiére qui I’a
construit, ce qu’il a de particulier et les personnalités qui lui
sont associées devient un moyen de renforcer la campagne de
résistance, ce qui montre le role central de ’écologie de la culture
dans les luttes urbaines. L'une de ces actions concernait la pro-
tection d’un batiment lié a la famille Tolstoi. La figure de Tolstoi,
accompagnée d’une citation de Guerre et Paix (« il est plus hono-
rable d’avouer ses torts que d’en arriver a I’irréparable »), a ainsi

82. Archnadzor (« Veille architecturale ») est un mouvement social qui vise a pro-
téger le patrimoine architectural de Moscou. Voir www.archnadzor.ru (en russe).
83. Zhivoi Gorod (« Ville vivante ») est un mouvement social qui réunit les

personnes qui aiment Saint-Pétersbourg et s’en soucient. Voir www.save-spb.ru
(en russe, avec quelques informations en anglais).

été au centre de la campagne militante. Les luttes particuliére-
ment liées a ’écologie de la culture sont souvent en phase avec
la soutenabilité écologique, étant donné que ’environnement
culturel et ’environnement biophysique sont tous deux mena-
cés par le développement centré sur ’accumulation du capital.
C’est le cas de la campagne qui s’oppose a la construction d’un
quartier judiciaire et résidentiel au bord de la Neva a Saint-Pé-
tersbourg, pres de la forteresse Pierre-et-Paul, et qui propose, a
la place, la création d’un parc qui porterait le nom de Likhatchov.
Les militants et militantes plaident ici pour un espace vert au
centre de la ville, qui s’intégrerait dans le paysage actuel.

Les mouvements qui se référent a I’écologie de la culture
mettent fortement ’accent sur ’'importance de la justice parti-
cipative, ce qui rapproche 1’écologie de la culture des modéles
et des luttes pour la justice environnementale. Certains de
ces mouvements construisent des alliances et échangent des
informations et des expériences, favorisant ainsi de nouvelles
pratiques et démarches d’auto-organisation. Dans la ville de
Joukovski, la mobilisation des résidents pour la protection de
la forét a finalement contribué a 1’¢lection du Conseil popu-
laire de Joukovski — une organisation chargée de coordonner le
contrOle des résidents sur les pouvoirs officiels de la ville. En
réponse aux menaces constantes qui pesent sur le patrimoine
architectural de Moscou, de nombreuses initiatives visant a par-
tager les histoires et les connaissances sur la ville ont vu le jour,
notamment des promenades et des conférences animées par des
ethnographes et des passionnés de la capitale. Ces initiatives
n’ont généralement pas de but commercial, mais sont plutot de
nature conviviale et collective. Elles contribuent a I’écologie de
la culture et sensibilisent aux menaces permanentes qui pésent
sur la ville.

L’écologie de la culture a le potentiel d’unir des luttes diffé-
rentes et quelque peu dispersées, en leur offrant un cadre pour
répondre a un probléme commun. En raison de son lien avec la
soutenabilité écologique, I’écologie de la culture peut également
contribuer a ouvrir la voie a une sensibilisation accrue du public
aux questions écologiques. Cependant, pour que ce potentiel
de transformation se réalise, ’écologie de la culture doit étre
considérée comme un concept vivant, susceptible de s’enrichir
de nouvelles significations et ouvert aux apports de nouvelles
personnes qui peuvent contribuer a son développement.



Pour aller plus loin

Likhatchov, Dmitri Sergueievitch (2000 [1992-1993]), « Ekologiya
kul’turi », dans Russkaya kul’tura, Moscou : Iskusstvo.

Likhatchov, Dmitri Sergueievitch (2014 [1984]), « Ekologiya kul’turi », dans
Zametki o russkom, Moscou : Azbuka- Attikus/Kolibri.

Sonevytsky, Maria et Adrian Ivakhiv (2015), « Late Soviet Discourses of
Nature and the Natural: Musical Avzenryka, Native Faith, and “Cultural
Ecology” after Chornobyl », dans Aaron S. Allen et Kevin Dawe (dir.),
Current Directions in Ecomusicology: Music, Culture, Nature, Londres :
Routledge.

Ekaterina Chertkovskaya est chercheuse en études sur la décroissance
et en études critiques sur ’organisation. Elle est membre du collectif
éditorial de la revue ephemera. Elle travaille actuellement a ’'université de
Lund, en Suéde, et a été co-coordinatrice du théme sur la décroissance
pour le Pufendorf Institute for Advanced Studies (2015-2016).

Ecologie jaine
Satish Kumar

Mots clés : non-violence, modération, simplicité, écologie respectueuse

Le principe le plus élevé et le plus profond du jainisme est
Pahimsa, fondé sur une non-violence globale et totale, dans la
pensée, dans le discours et dans I’action. Cela signifie non-vio-
lence envers soi-méme, envers les autres et envers la nature.
Bien sir, les jains sont conscients que la non-violence abso-
lue n’est pas possible, mais nous nous devons d’étre attentifs a
nos activités mentales, verbales et physiques afin de minimiser
tout dommage ou préjudice que nous pourrions nous infliger a
nous-mémes ou infliger a d’autres étres vivants. Cette attention
constante est essentielle pour maximiser la bienveillance et mini-
miser les dommages. De nombreuses religions reconnaissent
I’importance de la non-violence mais I’orientent surtout vers
les autres humains, alors que les jains préchent et pratiquent
la non-violence envers tous les étres vivants, dont les humains.

Les jains reconnaissent que la terre, I’air, le feu, ’eau, les
plantes, les foréts et les animaux — en d’autres termes, I’ensemble
du monde naturel — sont vivants. La nature est dotée d’intelli-
gence et a une ame. Par conséquent, toute vie est sacrée et doit
étre traitée avec respect. I’écologie jaine est donc une écologie
respectueuse. Beaucoup de gens croient que la vie humaine est
supérieure a la vie non humaine, et que nous pouvons ainsi
sacrifier la vie non humaine a notre usage. C’est pourquoi la
production et la consommation de viande, la destruction des
foréts tropicales et la surpéche dans les océans sont si large-
ment pratiquées. Mais les jains sont tenus a faire preuve d’un
respect égal pour la vie humaine et la vie non humaine. Par
conséquent, ils pergoivent non seulement la production et la
consommation de viande et de poisson comme des sacrileges,
mais ils s’obligent également a limiter leur consommation de
végétaux. Par exemple, ma mére ne mangeait ni pommes de
terre, ni carottes, ni aucun autre légume-racine, car elle pensait
que perturber le sol et déraciner les plantes était une forme
subtile de violence. Nous devrions prélever seulement ce que les
plantes nous donnent en fruits mars. Ma meére limitait le nombre
de légumes et de fruits qu’elle consommait. Elle disait que la
pratique de la non-violence nécessite la retenue.

En pratiquant la modération, nous faisons la paix avec nous-
mémes, la paix avec les gens et la paix avec la nature. L’¢levage



d’animaux dans des conditions cruelles, comme dans les fermes
industrielles, ’empoisonnement des sols par des produits
chimiques, la destruction des foréts tropicales et la surexploi-
tation des océans sont des actes de guerre contre la nature. Le
principe de ’ahimsa nécessite la paix avec la planéte Terre.

Toutes les vies sont interdépendantes et interconnectées. De la
méme fagon que dans une famille, les parents et les enfants, les
maris et les femmes, les fréres et les sceurs prennent soin les uns des
autres, nous devrions traiter les personnes de toutes les nations, de
toutes les religions, races et couleurs, comme nos fréres et sceurs,
et faire preuve de bienveillance envers toutes et tous. Avant d’étre
américains ou russes, britanniques ou frangais, indiens ou pakis-
tanais, hindous ou musulmans, chrétiens ou juifs, bouddhistes ou
jains, noirs ou blancs, nous sommes toutes et tous des humains.
Nous sommes membres d’une seule famille humaine. Ce sens de
Punité de toute vie va au-dela de la vie humaine. Les oiseaux qui
volent dans le ciel, les animaux qui errent dans les foréts et les vers
de terre qui travaillent sous le sol sont tous nos proches et nous
ne pouvons donc pas leur faire de mal. Notre devoir sacré est de
pratiquer la compassion et d’encourager toute forme de vie.

Un autre principe du jainisme, tout aussi important, est I’apa-
rigraha. C’est un mot trés beau, mais difficile a traduire. Il signifie
« se libérer de ’esclavage des possessions matérielles ». C’est un
principe écologique de réduction de la consommation et d’accu-
mulation minimum des biens matériels. Si je peux me débrouiller
avec trois ou quatre chemises, pourquoi devrais-je en avoir dix
ou vingt ? Pourquoi aurais-je besoin de remplir une armoire avec
autant de chaussures ? Cela vaut pour toutes les possessions maté-
rielles. Les jains sont tenus d’utiliser les choses pour répondre a
leurs besoins, non par avidité, et de se libérer du poids, des soucis
et de ’anxiété de la possession matérielle.

Le principe de ’aparigraha est a ’opposé de I’'idée moderne de
I’économie, dont I’idéal central est I’optimisation de la production
et de la consommation. Méme a ’occasion des fétes religieuses,
la priorité est d’acheter et de consommer. Les gens deviennent
tellement obsédés par le fait d’acheter et de vendre qu’il ne leur
reste plus de temps, ou que trés peu, pour eux-mémes et pour
leur vie spirituelle.

Dans une société consumériste, la majorité des gens n’ont pas
de temps pour la poésie, I’art ou la musique. Pas de temps pour
la famille ou les amis. Pas de temps pour se promener seuls et
apprécier la nature. Pas de temps pour faire la féte. Ce type de
vie est ’antithése de ’aparigraha. Restaurer et réactualiser les

principes de 'alimsa et de Paparigraha permettrait d’éviter la
crise écologique, I’'injustice sociale et ’exploitation des faibles.

L’ alimsa et I’ aparigraha mettent ’accent sur la qualité de la vie
plutdt que sur la quantité des possessions matérielles. En prenant
bien soin de la Terre, tous les humains peuvent avoir une bonne
vie, une bonne nourriture, un bon logement, une bonne éduca-
tion et une bonne médecine. Pour les jains, la question n’est pas
de savoir combien I’on posseéde, mais de se demander si notre
vie est bonne, heureuse et épanouie. Moins devient plus, aussi
longtemps que ce moins reste nourrissant et enrichissant.

11 est fréquent que les religions demeurent attachées a des tra-
ditions qu’elles suivent a la lettre et de facon dogmatique. Elles
perdent leur inspiration initiale, et c’est ce qui s’est passé avec
le jainisme. Il est probable qu’aujourd’hui, beaucoup de jains
ne pratiquent pas ’akimsa et ’aparigraha. Néanmoins, un cer-
tain nombre de jains radicaux renouent avec leurs racines et
découvrent que les pratiques fondées sur ces principes sont non
seulement bonnes pour eux, sur le plan personnel, mais aussi
pour la société et la planécte Terre.

Par exemple, un moine appelé Hitaruchi et ses disciples du Guja-
rat mettent en pratique les principes écologiques de non-violence
et de frugalité dans leur vie quotidienne. Ils évitent complétement
I’'usage du plastique, limitent Iutilisation de produits industriels et
privilégient des produits locaux faits maison. Un mouvement ini-
tié par la secte jaine Terapanthi a la fin des années 1940, nommé
Anuvrat (« Mouvement des veeux mineurs »), promeut activement
un mode de vie simple, exempt d’avidité et de corruption, et une
vie douce afin de minimiser les dommages causés au monde natu-
rel. Ce mouvement a gagné un nombre considérable d’adeptes en
Inde. De nombreux jains redécouvrent également leurs racines et
rejettent I'idée d’un développement qui gaspille et pollue. Mais
cette redécouverte et les pratiques qui en découlent doivent étre
encore plus fréquentes si I’on veut que I’écologie jaine fasse partie
des mouvements qui répondent aux crises écologiques et sociales
auxquelles nous sommes confrontés.

Pour aller plus loin
Anuvrat Global Organization, www.anuvibha.org/about

Kumar, Satish (2015 [2002]), Ti es donc je suis : une déclaration de dépen-
dance, Paris : Belfond.

Satish Kumar est le rédacteur en chef du magazine Resurgence & Ecolo-
gist (www.resurgence.org) et le fondateur du Schumacher College, en
Angleterre.



Ecologie profonde

John Seed

Mots clés : écologie profonde, anthropocentrisme, éthique environnementale

L’¢écologie profonde (deep ecology) met fondamentalement
au défi ’anthropocentrisme et le chauvinisme humain. L’idée
que les humains sont le sommet de la création, la source
de toute valeur et la mesure de toutes choses est profondé-
ment ancrée dans la culture mondiale dominante et dans la
conscience. Lorsque nous, en tant qu’humains, cherchons a
voir a travers les couches accumulées d’autocongratulation
anthropocentrique, un changement de conscience tres profond
commence a se produire. [’aliénation s’atténue. L’humain n’est
plus un étranger, un étre a part. La qualité d’humain apparait
alors comme n’étant que la strate la plus récente de notre exis-
tence, et lorsque nous cessons de nous identifier exclusivement
a cette étape de 1’évolution, nous pouvons commencer a nous
reconnaitre en tant que mammiféres, en tant que vertébrés,
en tant qu’espéce qui n’a émergé que récemment de la forét
tropicale. A mesure que le brouillard de ’amnésie se dissipe,
nos relations avec les autres espéces se transforment, de méme
que notre engagement envers elles. Ce qui est décrit ici ne doit
pas étre considéré comme purement intellectuel. I’intellect
n’est qu’un point d’entrée dans le processus décrit, mais c’est
le plus facile a partager.

Pour certaines personnes, ce changement de perspective
découle d’actions en faveur de la Terre-Mére. I’expression
« Je protege la forét tropicale » devient progressivement : « Je
fais partie de la forét tropicale qui se protége. Je suis cette par-
tie de la forét qui a récemment émergé en tant que pensée. »
Quel soulagement, alors ! Des milliers d’années de séparation
vaine s’acheévent et nous pouvons commencer a nous rappeler
a notre « vraie nature ». Le changement est d’ordre spirituel ; il
s’agit de « penser comme une montagne », pour reprendre les
mots d’Aldo Leopold. Ce changement de conscience est parfois
appelé « écologie profonde ».

Au fur et a mesure que la mémoire profonde s’améliore, que
les implications de I’évolution et de 1’écologie sont intério-
risées, et qu’elles remplacent dans nos esprits des structures

anthropocentriques surannées, nous nous identifions a toutes
les formes de vie. Puis vient la prise de conscience que la dis-
tinction entre « vivant » et « non-vivant » est une construc-
tion humaine. Chaque atome de ce corps existait avant que
la vie organique n’émerge, il y a 4 milliards d’années. Vous
souvenez-vous de notre enfance en tant que minéral, lave ou
rocher ? Les roches ont le pouvoir de se tisser elles-mémes
dans des choses telles que des corps. Nous sommes ces roches
qui dansent. Pourquoi les regardons-nous de haut avec un tel
air condescendant ? Elles sont une partie immortelle de nous.

Si nous nous lang¢ons dans un tel voyage intérieur, il se peut
qu’en revenant a la réalité consensuelle actuelle, nous décou-
vrions que nos actions en faveur de ’environnement sont puri-
fiées et renforcées par cette expérience. Nous avons trouvé ici
un niveau de notre étre que les mites, la rouille, I’holocauste
nucléaire ou la destruction du pool génétique de la forét tropi-
cale ne peuvent corrompre. [’engagement a sauver le monde
n’est pas diminué par cette nouvelle perspective, bien que
la peur et ’anxiété qui faisaient partie de notre motivation
commencent a se dissiper et soient remplacées par un certain
désintéressement. Nous agissons parce que la vie est tout ce qui
compte, et les actions d’une conscience désintéressée et plus
détachée peuvent étre encore plus efficaces.

De toutes les espéces qui ont existé, on estime que moins de 1
sur 1 000 existe encore aujourd’hui. Les autres se sont éteintes.
Lorsque I’environnement change, toute espéce incapable de
s’adapter, de changer, d’évoluer disparait. Toute 1’évolution se
déroule de cette maniere. C’est ainsi qu’un poisson privé d’oxy-
geéne, ’'un de nos ancétres, a commenceé a coloniser la terre. La
menace d’extinction est la main du potier qui fagonne toutes
les formes de vie. I’espéce humaine fait partie des millions
d’espéces menacées d’extinction imminente par la catastrophe
climatique et d’autres changements environnementaux. S’il est
vrai que la « nature humaine » révélée par 12 000 ans d’histoire
écrite n’offre pas beaucoup d’espoir quant au fait que nous
puissions changer nos comportements belliqueux, avides et
ignorants, I’histoire fossile, beaucoup plus longue, nous assure
que nous pouvons changer. Nous sommes ce poisson privé d’oxy-
geéne, nous sommes cette myriade d’exploits de flexibilité défiant
la mort, qui nous sont révélés par ’étude de 1’évolution. Une
certaine confiance, en dépit de notre « humanité » récente, est
justifiée. De ce point de vue, la menace d’extinction apparait
comme une invitation au changement, a I’évolution. Aprés un



bref répit de la main du potier, nous voici de nouveau sur le
tour. Le changement qui s’impose a nous est un changement
de conscience.

L’écologie profonde est la recherche d’une conscience viable.
Bien str, la conscience a émergé et évolué selon les mémes
lois que tout le reste. Modelé par les pressions environnemen-
tales, ’esprit de nos ancétres a été forcé, a maintes reprises,
a se transcender. Pour survivre aux pressions environnemen-
tales actuelles, nous devons nous souvenir consciemment de
notre héritage évolutif et écologique. Nous devons apprendre
a penser comme une montagne. Si nous voulons nous ouvrir
a I’évolution d’une nouvelle conscience, nous devons pleine-
ment faire face a notre extinction imminente — la pression envi-
ronnementale ultime — et accepter ce terrible pronostic. Cela
signifie qu’il faut reconnaitre cette partie de nous qui se dérobe
a cette vérité, qui se cache dans I’ivresse ou I’agitation devant
le désespoir de ’humain, dont la course de 4 milliards d’an-
nées est terminée, dont la vie organique est a un cheveu d’étre
achevée. Une perspective biocentrique, la prise de conscience
que les roches dansent et que nos racines sont plus profondes
que ces 4 milliards d’années, peuvent nous donner le courage
d’affronter le désespoir et de parvenir a une conscience plus
viable, une conscience a la fois durable et de nouveau en har-
monie avec la vie.

L’expression « écologie profonde » a été forgée par le phi-
losophe sceptique et écologiste norvégien Arne Naess (1912-
2009). Le mouvement de I’écologie profonde a été porté par
le sociologue Bill Devall (1938-2009) et le philosophe George
Sessions (1938-2016). Il a ensuite été repris par Doug Tompkins
(1943-2015), fondateur de la marque de vétements Esprit et
défenseur de la wilderness. Tompkins est a I’origine de la Foun-
dation for Deep Ecology, qui a publié en 2005 une anthologie
des travaux de Ness en 11 volumes. Depuis les années 1980,
I’écologie profonde est devenue un courant important au sein
des débats universitaires en éthique environnementale.

Pour aller plus loin
Devall, Bill et George Sessions (1985), Deep Ecology: Living as If Nature
Mattered, Salt Lake City : G.M. Smith.

Katz, Eric, Andrew Light et David Rothenberg (dir.) (2000), Beneagh the
Surface: Critical Essays in the Philosophy of Deep Ecology, Cambridge (Etats-
Unis) : MIT Press.

Leopold, Aldo (2000 [1949]), Almanach d’un comzé des sables, Paris : Flam-
marion.

Nass, Arne (1973), « The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology
Movement », Inquiry, vol. 16, n° 1-4, p. 95-100.

Ness, Arne et David Rothenberg (2009 [1992]), Vers I’écologie profonde,
Marseille : Wildproject.

Seed, John, entretiens et articles disponibles sur www.rainforestinfo.org.
au/johnseed.htm

John Seed est le fondateur du Rainforest Information Centre, a Lismore,
en Australie. Depuis 1979, il participe a des actions directes et a des cam-
pagnes de protection des foréts tropicales dans le monde entier. Il a écrit
et donné des conférences sur I’écologie profonde, a dirigé des ateliers
expérientiels d’écologie profonde pendant 25 ans, et a regu la médaille
de I'ordre d’Australie pour services rendus en matiere de conservation
de la nature.



Ecologie sociale

Brian Tokar

Mots clés : démocratie directe, écologie, confédération, hiérarchie, communauté,
assemblée, mouvements sociaux

L’écologie sociale offre une nouvelle perspective politique
révolutionnaire, en remettant en question les conceptions
conventionnelles des relations entre les communautés humaines
et le monde naturel, et en proposant une vision alternative des
villes, villages et quartiers, libres, confédérés et pratiquant la
démocratie directe, qui cherche a réharmoniser ces relations.
I’écologie sociale a été initialement proposée par le théoricien
social Murray Bookchin — qui a travaillé aux Etats-Unis entre
les années 1960 et le début des années 2000 — et a été déve-
loppée plus avant par ses collégues et de nombreuses autres
personnes dans le monde entier. I’écologie sociale a exercé
une influence sur divers mouvements sociaux, notamment les
campagnes des années 1970 contre I’énergie nucléaire, certains
des mouvements altermondialistes et de justice climatique, et la
lutte actuelle pour ’autonomie démocratique des communautés
kurdes en Turquie et en Syrie.

L’écologie sociale considére que les problémes environnemen-
taux sont fondamentalement de nature sociale et politique, et
qu’ils sont enracinés dans les héritages historiques de la domi-
nation et de la hiérarchie sociale. I’écologie sociale prend ses
racines dans les courants du socialisme anarchiste et libertaire,
qui remettent en question le capitalisme et ’Etat-nation et consi-
dérent les institutions de la démocratie locale comme le meilleur
antidote au pouvoir centralisé de ’Etat. Murray Bookchin a été
I’un des premiers penseurs occidentaux a identifier I'impératif
de croissance du capitalisme comme une menace fondamentale
pour l’intégrité des écosystémes vivants. Il a soutenu que les
préoccupations sociales et écologiques sont fondamentalement
inséparables. Par le biais d’études approfondies sur I’histoire et
I’anthropologie, Bookchin a remis en question la conception
occidentale commune selon laquelle les humains cherchent par
essence a dominer le monde naturel, concluant plutét que la
domination de la nature est un mythe enraciné dans les rela-
tions de domination entre les peuples qui ont émergé de I’ef-

fondrement des anciennes sociétés tribales en Europe et au
Moyen-Orient. Les tenants de ’écologie sociale sont également
influencés par des éléments de la pensée autochtone nord-amé-
ricaine et par diverses écoles de théorie sociale critique, comme
I’approche historiquement ancrée du féminisme écologique por-
tée par Ynestra King et Chaia Heller.

En prenant en compte ces influences, I’écologie sociale met en
évidence divers principes sociaux égalitaires que de nombreuses
cultures autochtones — passées et présentes — ont en commun et
les éleéve au rang de guides pour un ordre social renouvelé. Ces
principes, mis en avant par des anthropologues critiques et des
penseurs autochtones, comprennent les concepts d’interdépen-
dance, de réciprocité, d’unité dans la diversité et une éthique de
la complémentarité — c’est-a-dire I’équilibre des roles entre les
différents secteurs sociaux, notamment a travers la compensa-
tion active des différences entre les individus. Le conflit inhérent
entre ces principes directeurs et ceux des sociétés hiérarchisées
de plus en plus stratifiées a donné lieu a des héritages antago-
nistes entre domination et liberté pendant une grande partie de
I’histoire de ’humanité.

La réflexion philosophique de I’écologie sociale examine
I’émergence de la conscience humaine au sein des processus
de I’évolution naturelle. La perspective du naturalisme dialec-
tique examine les forces dynamiques de I’histoire de I’évolution
et considére I’évolution culturelle comme un développement
dialectique influencé par des facteurs naturels et sociaux. Les
tenants de I’écologie sociale remettent en question la conception
dominante de la nature comme un « domaine de nécessité »,
suggérant que dans la mesure ou I’évolution naturelle a fait pro-
gresser les qualités de diversité et de complexité, et a également
été a ’origine de la créativité et de la liberté humaines, il est
impératif pour nos sociétés d’exprimer et de déployer pleine-
ment ces tendances évolutionnistes sous-jacentes.

Ces explorations historiques et philosophiques sont a la base
de la stratégie politique de I’écologie sociale, que I’on qualifie
de « municipalisme libertaire » ou « confédéral », ou, plus sim-
plement, de « communalisme », découlant d’idées clés héritées
de la Commune de Paris de 1871. I’écologie sociale reprend les
racines grecques anciennes du mot « politique », comme étant
I’autogestion démocratique de la polis, ou municipalité. Bookchin
a plaidé pour des villes et des quartiers libérés, gouvernés par
des assemblées populaires ouvertes et librement confédérées,
pour contester ’esprit de clocher, encourager I’'indépendance et



construire un véritable contre-pouvoir. Il a célébré les traditions
persistantes des rown meetings dans le Vermont et dans toute la
région de la Nouvelle-Angleterre aux Etats—Unis, décrivant com-
ment ces réunions ont pris un caractére de plus en plus radical
et égalitaire dans la région durant les années qui ont précédé la
révolution américaine.

Les tenants de I’écologie sociale estiment que si les institutions
du capitalisme et de I’Etat renforcent la stratification sociale
et exploitent les divisions entre les personnes, des structures
alternatives ancrées dans la démocratie directe peuvent favoriser
I’émergence d’un intérét général de la société pour un renou-
veau social et écologique. Les personnes inspirées par ce point
de vue ont introduit des structures de démocratie directe et des
assemblées populaires dans de nombreux mouvements sociaux
aux Etats-Unis, en Europe et au-dela, depuis les campagnes
populaires d’action directe contre ’énergie nucléaire a la fin des
années 1970 jusqu’aux mouvements plus récents autour de la
justice mondiale et de I’altermondialisme, comme Occupy Wall
Street. La dimension préfigurative de ces mouvements — anti-
ciper et mettre en ceuvre les différents éléments d’une société
libérée — a encouragé les participants et participantes a remettre
en question le szaru quo et a promouvoir des visions d’avenir
porteuses de transformations.

Les partisans de I’écologie sociale ont également cherché a
renouveler la tradition utopique de la pensée occidentale. Le
cofondateur de I’Institute for Social Ecology, Dan Chodorkoff,
plaide ainsi en faveur d’un « utopisme pratique ». L’idée est de
combiner les connaissances théoriques et la pratique politique
de I’écologie sociale avec les principes avancés de la construc-
tion écologique et du réaménagement urbain, ainsi qu’avec les
écotechnologies, pour produire de la nourriture, de I’énergie et
d’autres produits de premiere nécessité. Lles concepts de design
écologique, tels que la permaculture, qui encouragent une com-
préhension plus approfondie des modéles du monde naturel,
résonnent avec la vision de I’écologie sociale selon laquelle les
étres humains peuvent participer a la nature de maniére créative
et mutuellement bénéfique, tout en cherchant a renverser les
héritages historiques d’abus et de destruction.

Les perspectives de I’écologie sociale ont profondément
influencé les acteurs des mouvements sociaux, depuis les pre-
miéres années de la politique écologiste jusqu’aux campagnes
récentes en faveur de ’autonomisation locale par le biais d’as-
semblées populaires, dans plusieurs villes européennes et cana-

diennes. Les tenants de I’écologie sociale ont inspiré les efforts
en faveur d’un urbanisme plus vert et du pouvoir des quartiers
dans de nombreuses régions du monde. L’influence actuelle
la plus frappante concerne peut-étre les militants et militantes
des régions kurdes du Moyen-Orient — particuliérement déchi-
rées par la guerre —, ou des populations d’origines ethniques
diverses, longtemps marginalisées par les pouvoirs coloniaux
et étatiques, ont créé des institutions de démocratie directe
confédérale. Malgré la persistance des guerres sectaires et des
violences religieuses, les villes kurdes proches de la frontiere
turco-syrienne ceuvrent en faveur de I’égalité des sexes et de la
reconstruction écologique, en s’inspirant largement de I’écologie
sociale et d’autres perspectives sociales critiques ancrées dans
une grande variété de points de vue culturels.

Pour aller plus loin

Institute for Social Ecology, www.social-ecology.org

New Compass Press, www.new-compass.net

Bookchin, Murray (1982), The Ecology of Freedom: The Emergence and Dis-
solution of Hierarchy, Palo Alto : Cheshire Books.

Bookchin, Murray (2020 [1982 et 1990]), L’Ecologie sociale : penser la liberté
au-dela de Phumain, Marseille : Wildproject.

Bookchin, Murray (2022 [2015]), La Révolution a venir : assemblées popu-
laires et promesses de démocratie directe, Marseille : Agone.

Eiglad, Eirik (dir.) (2015), Social Ecology and Social Change, Porsgrunn :
New Compass Press.

Brian Tokar est maitre de conférences en études environnementales a
P’université du Vermont, aux Etats-Unis. Il est membre du comité de
direction de I’Institute for Social Ecology, aprés en avoir été directeur.
Il est notamment ’auteur de Toward Climate Fustice: Perspectives on the
Climate Crisis and Social Change (édition révisée, New Compass Press,
2014 [2010]).



Economie démocratique
au Kurdistan

Azize Aslan et Bengi Akbulut

Mots clés : démocratie, écologie, émancipation du genre, besoins

La branche du mouvement kurde qui suit I’idéologie dévelop-
pée par Abdullah Ocalan — laquelle remonte a la fondation du
Parti des travailleurs du Kurdistan (PKK), en 1978 — s’est ¢éloi-
gnée de son objectif initialement déclaré concernant la création
d’un Etat kurde indépendant, pour défendre le confédéralisme
et Pautonomie démocratiques comme principaux modeles d’or-
ganisation. Le projet d’autonomie démocratique implique un
processus d’organisation reposant sur le droit, ’autodéfense, la
diplomatie, la culture et I’écologie. Il comprend la construction
d’une « économie démocratique » et communautaire, fondée sur
les principes d’écologie et d’émancipation du genre. Le projet
réintégre I’économie dans les processus sociaux, en garantissant
I’acces de toutes et tous aux moyens de reproduction sociale
— une reconfiguration définie par les besoins.

Le principal fondement intellectuel du projet kurde est la
critique, par Abdullah Ocalan, de la modernité capitaliste.
Ocalan approfondit ’analyse marxiste du capitalisme en son-
dant 'universalité du capitalisme industriel, qui repose sur une
logique d’accumulation. Le projet s’inspire également des idées
de Murray Bookchin sur I’écologie sociale et le municipalisme
libertaire. A partir de ces racines intellectuelles, la démocratie,
I’émancipation du genre et ’écologie sont définies comme les
principes en fonction desquels toutes les relations économiques
doivent étre organisées. LL.a démocratie implique que la prise
de décision concernant ce qu’il faut produire et partager, et
la maniére de gérer les ressources et les distribuer, doit étre
participative et égalitaire. Parmi les moyens de prise de déci-
sion sociétale figurent les communes et les conseils a différentes
échelles — quartier, ville, commune — et sur différents thémes
— jeunesse, femmes, éducation, économie, écologie, etc. —, ainsi
que des lieux tels que les coopératives d’énergie et les conseils de
I’eau. I”émancipation du genre suppose la subversion discursive
et matérielle de I’invisibilité et de la dévalorisation du travail et

des connaissances des femmes, et propose de reconstruire des
relations économiques de maniére a assurer la participation des
femmes a tous les processus de décision. L’écologie implique de
reconnaitre que la nature entiére constitue le patrimoine com-
mun des humains et des non-humains, et que toutes les activités
économiques devraient étre encadrées par I’écologie ainsi que
par la société.

Une économie démocratique est une économie sans accumu-
lation, dans laquelle les activités ne sont pas orientées vers un
impératif de développement économique non remis en question,
mais vers la satisfaction des besoins de toutes et tous. Cela signi-
fie qu’il faut privilégier la valeur d’usage par rapport a la valeur
d’échange, garantir un acces collectif et égal a la terre, a ’eau et
aux autres ressources locales, et faire de la nature non humaine
le patrimoine commun non marchand de toutes les créatures
vivantes. Les droits collectifs et égaux sur les moyens de repro-
duction sociale y sont maintenus au détriment de I’efficacité et
de Porientation vers le profit. Les propositions concrétes asso-
ciées a ce projet comprennent la réalisation de la justice dans le
domaine de la propriété fonciére ; la réorganisation de la pro-
duction agricole en fonction des besoins ; la socialisation des
responsabilités assumées par les femmes dans leur travail non
rémunéré, par le biais de créches et de cuisines collectives ; et
I’autogestion locale des ressources a travers des coopératives
d’énergie et des conseils de I’eau.

Parmi les mesures prises pour rendre ce projet opérationnel,
on peut citer les initiatives municipales visant a offrir un acces
a la terre aux familles qui en étaient dénuées. Des parcelles
en périphérie urbaine ont été ouvertes a la culture collective,
a raison de 10 a 40 familles sans terre par parcelle, avec un
soutien technique et matériel. Les parcelles sont reliées a des
espaces de semis, ou sont conservées les semences développées
par les familles. La production dans ces unités est principale-
ment axée sur la subsistance, mais celles-ci sont également en
relation avec des plates-formes de vente directe situées dans
les centres urbains, pour commercialiser les surplus de produc-
tion. Un autre exemple est le réseau de coopératives de femmes,
dont le mouvement des femmes kurdes a été le fer de lance.
En lien avec la production et la distribution, ces coopératives
sont principalement engagées dans ’agrotransformation et la
fabrication textile, et elles commercialisent leurs produits direc-
tement aupres des consommateurs et des consommatrices, grace
a des centres de distribution coopératifs comme ceux d’Eko-Jin.



La plupart des coopératives de transformation agroalimentaire
sont issues de collectifs agricoles urbains existants et sont liées
a ceux-ci. En outre, les coopératives sont mises en réseau avec
des responsables municipaux, des militants, des universitaires
et des groupes de la société civile, sous 1’égide plus large du
mouvement des femmes, le Congrés des femmes libres (KjaA)
—un lieu de débat et de prise de décision.

Le projet d’autonomie démocratique prévoit 1’organisation
d’une économie soutenable et autonome comme un aspect
indispensable de ’autonomie politique. Il vise a organiser la
production de biens et de services de fagon communautaire,
afin d’empécher I’Etat de jouer un role dans ce domaine. En ce
sens, le projet est a mettre en paralléle avec d’autres mouvements
autonomes tels que celui des zapatistes. Il entre également en
résonance avec le mouvement plus large de I’économie solidaire
a I’échelle mondiale, car il déconstruit 'impératif du développe-
ment capitaliste et donne la priorité a I’autogestion, a la justice
sociale et a ’'intégrité écologique.

Bien qu’il reste beaucoup a voir sur la maniére dont le projet
d’économie démocratique va continuer a se concrétiser, on peut
discerner un certain nombre de défis. Les inégalités existantes,
comme celles liées a la propriété fonciére, sont susceptibles d’im-
pliquer des défis dans I’organisation de I’économie, pour parvenir
a une satisfaction collective et égalitaire des besoins. La tension
entre la satisfaction des besoins de toutes et de tous en tant que
principe d’organisation et la politique de non-accumulation de
I’autonomie démocratique est un autre point problématique. Si
la définition des besoins doit étre délibérée démocratiquement,
les besoins qui vont au-dela de I’autoproduction poseront inévita-
blement la question de savoir quelle quantité de surplus doit étre
« accumulée » pour les satisfaire et si ces besoins sont considérés
collectivement comme légitimes. Plus important encore, 1’esca-
lade de la violence armée et politique de I’Etat turc, ainsi que le
renforcement des relations capitalistes dans la région soulévent
de réelles difficultés. Or, ce qui a permis et continue de soutenir
ce projet, ce sont les réseaux de solidarité que ’on trouve au sein
du peuple kurde. Si le collectivisme, le partage et la solidarité ont
toujours été des codes culturels forts, c’est I’histoire collective
de la lutte qui a le plus renforcé ces réseaux. Ils ont, a leur tour,
servi de base sur laquelle une économie démocratique autonome
a pu étre organisée. En ce sens, I’engagement et ’organisation
solidaire du peuple kurde constituent une circonstance opportune
inestimable.

Pour aller plus loin

Akbulut, Bengi (2017), « Commons against the Tide: The Project of Demo-
cratic Economy », dans Fikret Adaman, Bengi Akbulut et Murat Arsel
(dir.), Neoliberal Turkey and Its Discontents: Economic Policy and the Envi-
ronment Under Erdogan, Londres : I.B. Tauris.

Aslan, Azize (2016), « Demokratik 6zerklikte ekonomik 6zyonetim: Bakar
Ornegi », Birtkim, n° 325, p. 93-98 [« Economic Self-Governance in
Democratic Autonomy: The Example of Bakur (Turkish Kurdistan) »,
traduction en anglais disponible sur : www.mesopotamia.coop].

Azize Aslan a obtenu un doctorat en sociologie a ’Institut des sciences
sociales et humaines Alfonso Vélez Pliego a la Benemérita Universidad
Auténoma de Puebla, au Mexique. Elle travaille sur une étude compa-
rative des mouvements zapatistes et kurdes ; elle a pris une part active
au projet d’économie démocratique et a beaucoup écrit sur la question.

Bengi Akbulut, titulaire d’un doctorat en économie, est maitresse de
conférences au sein du département de géographie, d’environnement et
d’aménagement de I’université Concordia, au Canada. Elle travaille sur
I’économie politique du développement, I’écologie politique, les com-
muns et les économies alternatives.



Economie du don

Simone Worer

Mots clés : matriarcat, économie du don, orientation vers les besoins, maternage,
patriarcat capitaliste

Une économie du don repose sur le principe selon lequel des
biens et services matériels et immatériels sont donnés ou recus
sans obligation immeédiate ou future de retour. Telle serait la
définition commune du terme. Historiquement, la plupart des
auteurs universitaires qui ont travaillé sur le don et I’économie
du don étaient des hommes blancs et patriarcaux (Go6ttner-Aben-
droth, 2007). IIs ont ignoré les femmes en tant que pourvoyeuses
de dons, ont rejeté la maternité et ont nié que la nature fasse
partie du champ d’application du « don » en tant que principe
fondamental. Ils ont divisé le don afin de créer I'idée d’un contrat
contraignant contrdlable et prévisible. Nombre de ces auteurs,
comme Mauss, Serres ou Bataille, interprétent méme le don
comme un acte violent et ne font pas la distinction entre les
logiques du don et de I’échange patriarcal. En outre, la plupart
de ces approches sont anthropologiques et se concentrent sur
les sociétés « primitives », sans se rendre compte qu’une culture
et une économie du don sont toujours actives dans le patriarcat
capitaliste mondialisant d’aujourd’hui.

Ces derniéres années, nous avons assisté a une renaissance des
théories du don et de ’économie du don. Par exemple, le livre de
Charles Eisenstein, Sacred Economies (2011), et le travail pionnier
de Genevieve Vaughan tentent de montrer qu’il n’y aurait pas de
vie humaine sans le don. Eisenstein commence son analyse de
Phistoire de I’argent par les mots « Au commencement était le
Don », et Vaughan remonte au début de la vie, avec les enfants
d’une mére humaine, pour insister sur ’importance cruciale
d’un maternage et d’une attention orientés vers les besoins. D’un
point de vue sémiotique, Vaughan développe le concept d’Homo
donans, décrivant les humains comme des étres qui dispensent
et regoivent des dons, et soulignant les racines maternelles de
I’économie du don. Nous avons néanmoins besoin d’une compré-
hension intégrale. Une vision du monde radicalement alternative
exige une analyse approfondie du patriarcat et une critique de
ses systemes économiques et technologiques. Cela permettrait de
combiner les résultats du réseau Modern Matriarchal Studies et
les idées écoféministes sur les liens entre féminisme et écologie.

Cette compréhension intégrée devrait permettre de redécouvrir
les racines maternelles de I’économie du don et sa culture d’af-
firmation de la vie.

Le ventre de la mére est le zopos original, un lieu ou nous faisons
I’expérience de I'interconnexion et de la satisfaction directe des
besoins. Il peut étre considéré comme un modeéle de ’économie
du don. D’un point de vue psychologique, a ce tout début de
notre vie, la mére est notre premier Autre, mais nous ne sommes
pas séparés d’elle. Au contraire, a cette étape de la vie, le monde
est appréhendé dans sa totalité. Une fois né, nous faisons ’expé-
rience du méme monde, mais pour la premiére fois, nous ressen-
tons une distance, une séparation vis-a-vis du zopos originel. Le
besoin de surmonter cette distance pourrait bien étre le début de
la tendresse, du dévouement et de ’orientation vers I’autre.

Les sociétés matriarcales, en tant que communautés centrées
sur la meére et favorables au don, et en tant qu’économies du
don, se souviennent collectivement de cette origine. En outre,
les matriarcats — et les sociétés autochtones en général — recon-
naissent la Terre-Mére comme une entité qui donne et regoit.
L’étude du réseau Modern Matriarchal Studies a montré que les
matriarcats sont profondément attachés aux principes d’équilibre
et d’interconnexion. Ils respectent la diversité entre les genres,
les générations, et entre les humains et la nature. Il n’y a pas de
propriété privée dans les économies du don matriarcales, et le
bien-étre de tous les membres est une priorité. La production est
fondée sur les principes de subsistance et de coopération, et au
lieu d’accumuler et de thésauriser des biens, tout circule comme
un don dans les matriarcats.

Les éléments de base d’une économie du don sont les suivants :
équilibre par la circulation ; interconnexion et diversité ; abon-
dance et limitation de I’ego ; maternage et orientation vers les
besoins.

Dans son ouvrage classique The Gift: How the Creative Spirit
Transforms the World (2019 [1983]), Lewis Hyde soulignait que
lorsque le don cesse de circuler et devient « capital », la faim
apparait. Hyde n’est pas le seul penseur a décrire le mouvement
du don comme une sorte de flux circulaire nourricier. A inverse,
la logique patriarcale de I’échange repose sur la devise « do ut des »
— donner pour recevoir en retour. Les universitaires de la théorie
critique du patriarcat® montrent que dans sa forme capitaliste,

84. Institut de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisations alter-
natives, www.fipaz.at



le patriarcat s’approprie le don et le transforme, en tentant de lui
oter son statut de logique originelle de la vie et de pratique de
liaison. Ici, les liens orientés vers le don au sein de la nature et de
la communauté humaine sont brutalement transformés par des
systémes mécaniques, composés de parties échangeables et infer-
tiles, qui fonctionnent comme des produits fabriqués par 1’étre
humain : marchandises, machines, armes et argent. Un patriar-
cat capitaliste produit la rareté en tuant la vie matériellement et
immatériellement. I’abus du don, a des fins d’accumulation et
de profit, et dans ’intérét des structures de domination, conduit
a une suspicion généralisée a I’égard des pratiques de don orien-
tées vers le besoin et vers ’Autre. Un patriarcat capitaliste tente
de contrdler complétement ’exercice du don par le travail non
rémunéré et la consommation forcée. Cependant, une économie
du don serait fondée sur le flux nourricier du don orienté vers
les besoins, dans son expression matérielle et immatérielle, et
comme Claudia von Werlhof (2011) I’appelle, sur un principe
d’« Interconnexion de tout 'Etre ».

Pour aller plus loin

International Feminists for a Gift Economy (Genevieve Vaughan), www.
gift-economy.com

Modern Matriarchal Studies, www.mmstudies.com

Eisenstein, Charles (2011), Sacred Economics: Money, Gift and Sociery in the
Age of Transition, Berkeley : Evolver Editions.

Gottner-Abendroth, Heide (2007), « Matriarchal Society and the Gift Para-
digm: Motherliness as an Ethical Principle », dans Genevieve Vaughan
(dir.), Women and the Gift Economy: A Radically Different Worldview Is Pos-
sible, Toronto : Inanna.

Hyde, Lewis (2019 [1983]), The Gift: How the Creative Spirit Transforms the
World, New York : Vintage Books.

Werlhof, Claudia von (2011), The Failure of Modern Civilization and the
Struggle for a “Deep” Alternative: On “Critical Theory of Patriarchy” as a
New Paradigm, Francfort-sur-le-Main : Peter Lang.

Simone Worer est titulaire d’une maitrise en sciences de I’éducation. Elle
a soutenu une these en sciences politiques sur la crise du don, a I"uni-
versité d’Innsbruck en Autriche, sous la direction de Claudia von Werl-
hof. Elle est chercheuse indépendante, autrice de Polittk und Kultur der
Gabe: Anniherung aus patriarchatskritischer Sicht (Peter Lang, 2012) et
membre du Planetary Movement for Mother Earth et du FirAz (Institut
de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisations alternatives),
situé en Autriche.

Economie
populaire et solidaire

Natalia Quiroga Diaz

Mots clés : économie populaire, économies non capitalistes, solidarité, économie
latino-américaine

L’économie populaire est apparue dans les années 1980 en
Amérique latine comme une préoccupation académique, en
réponse a ’utilisation généralisée du concept d’informalité,
proposé en 1972 par ’Organisation internationale du travail
et par des institutions universitaires et gouvernementales. Le
terme « informalité » a été inventé pour expliquer la persistance
du travail non salarié. Cependant, I’économie populaire existait
depuis longtemps, notamment — mais pas exclusivement — sous
de multiples formes persistantes de pratiques économiques,
sociales et culturelles autochtones.

Au cours des décennies suivantes, les politiques néolibé-
rales ont accentué les inégalités sociales et la détérioration des
conditions de vie. Dans ce contexte, et avec une forte influence
marxiste, un concept polysémique d’« économie populaire » a
émergé. Il partait du principe que ’organisation de base de
I’économie populaire n’était pas les petites entreprises, mais
I’unité domestique, a partir de laquelle les gens développent
des stratégies de travail — rémunérées ou non — destinées a la
satisfaction des besoins. Ainsi compris, le concept soulignait le
travail de reproduction sociale réalisé principalement par les
femmes, sous diverses formes.

Il est bien connu que la théorie sociale hégémonique frag-
mente la société en spheéres : économie, société, culture et poli-
tique. économie est définie comme un systéme de marché
autorégulé qui, laissé a lui-méme, résout de maniére optimale
le probléme d’allocation des ressources. Pour des penseurs cri-
tiques tels que Karl Polanyi, cependant, I’économie est encas-
trée dans la société ; la diversité des liens sociaux, culturels et
politiques ne lui est pas extérieure, mais en fait partie inté-
grante. I’économie est ainsi qualifiée d’« économie sociale »,
étant donné qu’elle est considérée du point de vue de la société



tout entiére, selon le principe éthique ultime de la reproduction
de la vie.

L’économie est en outre congue comme un systéme pluriel
d’institutions, de normes, de valeurs et de pratiques qui orga-
nisent et coordonnent le processus de production, de distribu-
tion, de circulation et de consommation. Le but de ce processus
est de générer la base matérielle permettant de satisfaire les
besoins et les désirs légitimes de toutes et de tous, pour vivre
dans la dignité et la liberté, de fagcon responsable et démo-
cratique, et en harmonie avec la nature. I.’économie suppose
donc un principe éthique inéluctable qui s’oppose au projet
mercantile et 4 ’accumulation illimitée aux dépens des autres.

En ce qui concerne I’économie sociale et solidaire en Amé-
rique latine, il s’agit autant d’une maniére particuliere de gérer
I’économie quotidienne que d’un projet d’action collective
visant a contrecarrer les tendances destructrices du capita-
lisme, avec la possibilité de construire un systéme économique
alternatif. La solidarité nait de la disposition de chaque indi-
vidu ou communauté a reconnaitre les autres et a veiller a
leurs besoins, sans avoir a renoncer a ses propres intéréts. Elle
implique une coopération responsable au lieu d’une compé-
tition destructrice, le partage des ressources et des responsa-
bilités, la participation a la redistribution des richesses et la
promotion collective de meilleures formes de sociabilité.

Pour I’économie sociale, le marché n’est que I’un des nom-
breux principes économiques, parmi lesquels se trouvent : la
division sociale du travail productif en vue de la création de
conditions de vie, dans I’échange avec la nature ; ’autarcie ou
Pautosuffisance ; la réciprocité, la distribution/appropriation
primaire ; la redistribution des excédents ; I’échange non mar-
chand ; les modes de consommation ; et la coordination de
I’ensemble du processus économique. Loin d’étre universels,
ces axes sont propres a chaque société et a chaque moment
historique.

L’économie sociale et solidaire latino-américaine présente
une spécificité importante : ’existence d’un vaste secteur d’éco-
nomie populaire qui, dans certaines régions, peut couvrir deux
tiers de la demande nationale — par exemple, les agriculteurs
et agricultrices qui satisfont les besoins alimentaires locaux.
La vitalité de ces formes économiques montre que la société
est soutenue par diverses rationalités et relations qui n’ont pas
pour seul objectif la recherche du profit. Les différentes formes
d’économie populaire, sociale et solidaire entretiennent une

imbrication nécessaire avec les divers mouvements ruraux et
urbains qui luttent pour la terre, les habitats populaires et les
économies communautaires, ainsi qu’avec le mouvement fémi-
niste (Quiroga, 2009).

En critiquant la vision entrepreneuriale et capitaliste du
monde, le concept d’économie populaire offre ainsi une
compréhension contextualisée de I’économie. Les travaux
fondateurs de Razeto (Razeto et al., 1983) soulignent les
contributions des secteurs appauvris eux-mémes dans la
construction de réponses a leurs problémes de subsistance, a
travers une économie populaire et solidaire visant a surmonter
la pauvreté. Coraggio (1989) examine la diversité des formes
que prend le travail, ainsi que la fragmentation imposée par le
capital, en soulignant la nécessité de surmonter ’atomisation
afin de tendre vers une rationalité reproductive de la vie comme
objectif central d’une économie capable de produire des alter-
natives de transition au capital. Quijano (1998) propose le
concept de « péles marginaux » qui caractérisent ’hétérogénéité
structurelle, qu’il s’agisse d’activités économiques, de formes
d’organisation, d’utilisation, de niveau de ressources, de tech-
nologie et de productivité. Il souligne davantage I’importance
des conditions d’autonomie reproductive (terre et services) que
celle des conditions de travail et de salaire.

La pratique de la construction et du maintien d’une éco-
nomie différente se déroule non seulement dans le cadre de
conflits sociaux, culturels et politiques, mais aussi au milieu
de contradictions conceptuelles qui deviennent pertinentes
lorsqu’elles se retrouvent dans les formes populaires de soli-
darité. Ainsi, le terme « économie sociale » a été utilisé par les
gouvernements pour désigner des politiques ciblées d’« assis-
tancialisme » qui encouragent le travail indépendant précaire
parmi les pauvres. En outre, les activités considérées comme
faisant partie des économies solidaires finissent souvent par
étre des mesures temporaires, mises en ceuvre uniquement
jusqu’a ce que la crise soit surmontée et qu’un retour a 1’éco-
nomie « moderne » soit possible ; ces activités n’ont donc pas
de potentiel de transformation. Cela dit, il y a eu en Amérique
latine des expériences efficaces de politiques publiques qui ont
soutenu les processus d’autogestion et d’organisation de la pro-
duction et de la reproduction, en milieu rural et urbain, et qui
ont élargi I’espace d’institutionnalisation de I’économie au-dela
du marché, limitant ainsi I’expansion incontr6lée de la logique
commerciale promue par le néolibéralisme.



Avec sa longue histoire de lutte et d’organisation, 1’écono-
mie populaire et solidaire continue de s’opposer a la compré-
hension technique de I’économie, en donnant la priorité aux
conditions matérielles et symboliques de reproduction de celles
et ceux qui, en exergant leur travail, produisent entre eux les
conditions de leur existence territorialisée.

Pour aller plus loin

Coraggio, José Luis (1989), « Politica econémica, comunicacion y economia
popular », Ecuador Debate, n° 17, p. 57-94.

Coraggio, José Luis (2015), « Para pensar las nuevas economias: conceptos
y experiencias en América Latina », dans Boaventura de Sousa Santos et
Teresa Cunha (dir.), International Coloquium Epistemologies of the South:
South-South, South-North and North-South Global Learnings, vol. 3, Coim-
bra : Centro de Estudos Sociais (CES).

Hinkelammert, Franz J. et Henry Mora Jiménez (2009), Economia, sociedad
y vida humana: preludio a una segunda critica de la economia politica, Buenos
Aires : UNGS/ Altamira.

Quijano, Anibal (1998), La economia populary sus caminos en América Latina,
Lima : Mosca Azul Editores.

Quiroga Diaz, Natalia (2009), « Economias feminista, social y solidaria:
respuestas heterodoxas a la crisis de reproduccion en América Latina »,
Iconos: revista de ciencias sociales, n°® 33, p. 77-89.

Razeto, Luis, Arno Klenner, Apolonia Ramirez et Roberto Urmeneta
(1983), Las organizaciones economicas populares, Santiago : Ediciones PET.

Natalia Quiroga Diaz est coordinatrice académique du master en écono-
mie sociale de 'université nationale de General Sarmiento en Argentine
(UNGS), et co-coordinatrice et co-fondatrice du groupe de travail CLASCO
pour I’économie féministe émancipatrice. Elle est diplomée en économie
(université nationale de Colombie) ; en planification et développement
régional (université des Andes, Colombie) ; et en économie sociale et
solidaire (UNGS, Argentine).

Economies
communautaires

J. K. Gibson-Graham

Mots clés: diversité, communs, négociation éthique, habitat

L’expression « économie communautaire » (community eco-
nomy) renvoie a un espace de réflexion et d’action. Les écono-
mies communautaires se caractérisent par des pratiques diverses
et négociées de maniére éthique, qui assurent les moyens de
subsistance des humains et des non-humains et leur permettent
de batir des habitats prospéeres. En mettant en ceuvre d’autres
mondes, ici et maintenant, ces économies remettent en cause la
domination du capitalisme et la contournent.

En 1996, dans un monde ou I’économie capitaliste a pu se
présenter comme le seul type de systéme économique possible,
la féministe J. K. Gibson-Graham, spécialiste en géographie éco-
nomique, suggérait que la fagon dont nous nous représentons
«’économie » était également susceptible de freiner nos actions
pour la réformer. Avec la disparition du socialisme d’Etat en
tant que modé¢le alternatif, il a semblé que la critique du capita-
lisme et la poursuite des stratégies de résistance demeuraient la
seule réponse politique. Mais que restait-il du projet positif de
construire des économies plus équitables et soutenables ?

Gibson-Graham mettait ’accent sur I’incroyable diversité des
pratiques économiques — telles que le travail, les affaires et les
transactions de biens et de services — qui avaient été exclues
des théories économiques dominantes ou avaient seulement
été considérées comme des pratiques marginales incapables
d’« impulser » un dynamisme économique. En tant que théori-
ciennes et théoriciens du Sud global, les féministes et les anthro-
pologues savent pourtant a quel point les femmes et les membres
de la famille qui accomplissent un travail non rémunéré, ainsi
que les paysans qui pratiquent une agriculture de subsistance,
les petits commergants, les gardiens de terres autochtones et
les coopératives de travailleurs et de producteurs « portent la
moitié du ciel ». Gibson-Graham soutenait que celles et ceux qui
souhaitaient changer le monde étaient en train d’ignorer toute
une série de modeéles économiques. Pourquoi ne pas imaginer,



en effet, que ces diverses activités économiques fournissent une
nouvelle base pour I’intelligence et I’action collectives ?

Le concept d’« économie communautaire » tente de décrire la
diversité des efforts visant a trouver des modalités plus respon-
sables du point de vue éthique pour assurer la survie — c’est-a-
dire la satisfaction des besoins fondamentaux — et pour générer
et répartir les excédents permettant ’épanouissement de la vie.
En mobilisant la notion chargée de « communauté » pour quali-
fier le terme principal « économie » — et en supprimant I’adjectif
« capitaliste » comme primordial —, Gibson-Graham souhaitait
mettre en évidence I’idée que, malgré les différences sociales et
culturelles, la cohabitation constitue la base a partir de laquelle
nous devons préserver et gérer notre demeure terrestre, notre
oikos.

Dans Take Back the Economy (2013), Gibson-Graham et ses
collégues résument ainsi les défis auxquels ’économie commu-
nautaire tente de répondre :

- De quoi avons-nous réellement besoin pour mener une vie
saine, tant sur le plan matériel que psychique ? Comment pou-
vons-nous survivre correctement ?

- Que faisons-nous de ce qui reste une fois que nous avons
satisfait nos besoins liés a notre survie ? Comment répartis-
sons-nous les excédents ?

- Quel type de relation entretenons-nous avec les personnes
et les milieux qui nous permettent de survivre en bonne santé ?
Comment entrons-nous en relation avec nos semblables lorsque
nous cherchons a survivre correctement ?

- Quels sont nos besoins en matériaux et en énergie dans le
processus de survie ? Que consommons-nous ?

- Comment maintenons-nous, restaurons-nous et régéné-
rons-nous les dons de la nature et de I’intellect dont tous les
humains dépendent ? Comment prenons-nous soin de nos com-
muns ?

- Comment stockons-nous et utilisons-nous nos excédents et
nos économies afin de soutenir et d’aider les personnes et la
planete ? Comment construisons-nous ’avenir ?

Ces questions orientent de multiples innovations, expériences
pratiques et mouvements sociaux visant a créer d’« autres
mondes ». Il suffit de penser, par exemple, aux mouvements en
faveur d’un revenu de base, aux villes en transition, a I’économie
solidaire, au buen vivir, au commerce équitable, a la consomma-
tion soutenable, aux organismes fonciers solidaires (community
land trusts), aux banques éthiques et a la finance communautaire,

aux coopératives de travailleurs et travailleuses et a la protection
des terres, etc.

Partout dans le monde se trouvent des personnes qui mettent
en ccuvre des fagons plus responsables de répondre a leurs
besoins et a ceux des autres, sans saccager I’environnement ou
mépriser les générations futures. Ces mouvements s’appuient
généralement sur des préoccupations ancrées localement et rela-
tives aux personnes, aux especes et aux paysages. Mais ils sont
également associés a des réseaux qui exercent une influence
politique aux niveaux national et mondial. I’exemple de I’ef-
fet multiscalaire du mouvement du commerce équitable est a
cet égard significatif. De nouvelles normes qui protégent les
personnes et les milieux naturels des dommages éventuels cau-
sés par les transactions marchandes sont ainsi continuellement
renégociées dans le cadre de réglementations internationales. De
méme, il est possible de citer I’exemple de la volonté commune
des alliances internationales qui a conduit a des accords sur la
réglementation des chlorofluorocarbures, laquelle a su guérir
notre patrimoine atmosphérique de son trou d’ozone. LLa notion
d’économie « communautaire » — par opposition a I’économie
« capitaliste » — offre un nouveau cadre, transformateur, a ce qui
se trouve au cceur de la raison d’étre de I’économie. L’écono-
mie communautaire met en effet au premier plan la profonde
interdépendance qui lie les humains entre eux et avec les autres
non humains — espéces végétales et animales, communautés
fongiques et bactériennes, ou systémes terrestres géologiques
et climatiques.

La philosophie des économies communautaires est-elle sus-
ceptible de supplanter ’hégémonie de la pensée et du com-
portement économiques capitalistes ? Il est certain qu’une
maniére différente de connaitre les « réalités » économiques,
de les représenter et d’en parler est une condition préalable a
ce déplacement. Il est certain que les expériences d’économie
communautaire pratiquées sur le terrain constituent une source
d’inspiration pour I’avenir. Un réseau croissant de penseurs et de
militants s’attelle aujourd’hui a la théorisation des interactions
de I’économie communautaire. L’objectif est de concevoir des
systemes adaptatifs complexes, dirigés non pas par le capital,
mais par une négociation éthique en accord avec les besoins du
monde « plus qu’humain ». En mettant en commun nos capa-
cités, en agissant et en pensant ensemble, nous nous engageons
dans une voie qui nous conduit « au-dela du développement »
tel que nous I’avons connu jusqu’a présent.



Pour aller plus loin
Community Economies Research Network, www.communityeconomies.org

Gibson-Graham, J. K. (1996), The End of Capitalism (As We Knew it) A
Feminist Critique of Political Economy, Oxford : Blackwell.

Gibson-Graham, J. K. (2016), « Commoning as a Postcapitalist Politics »,
dans Ash Amin et Philip Howell (dir.), Releasing the Commons: Rethinking
the Futures of the Commons, Londres et New York : Routledge.

Gibson-Graham, J. K., Jenny Cameron et Stephen Healy (2013), Take Back
the Economy: An Ethical Guide for Transforming Our Communities, Min-
neapolis : University of Minnesota Press.

J. K. Gibson-Graham est le nom de plume partagé par Julie Graham,
décédée en 2010, et Katherine Gibson, professeure-chercheuse a 1’Ins-
titute for Culture and Society de I'université occidentale de Sydney, en
Australie. J. K. Gibson-Graham a cofondé le Community Economies
Collective, qui héberge aujourd’hui un réseau de recherche sur les éco-
nomies communautaires (Community Economies Research Network).

Economie
sociale et solidaire

Nadia Johanisova et Markéta Vinkelhoferova

Mots clés: économie sociale et solidaire, entreprenariat social, économies non
capitalistes, propriété collective, économies communautaires

L’économie sociale (et) solidaire est un concept englobant un
ensemble de pratiques économiques observées au niveau mon-
dial, qui ne se conforment pas a la logique économique domi-
nante des entreprises privées — lesquelles se font concurrence
sur des marchés abstraits pour maximiser les profits tirés de
consommateurs cherchant leur propre intérét, tout en rédui-
sant la nature a une ressource passive. A Iinverse, ces pratiques
impliquent souvent une forme de propriété collective, des proces-
sus de décision démocratiques, non hiérarchiques et fondés sur
le consensus, ainsi qu’une coopération mutuelle et une intégra-
tion dans un contexte social et écologique local. Les pratiques de
I’économie sociale et solidaire peuvent ainsi brouiller la frontiére
entre consommateur et producteur. La recherche du profit et les
comportements égoistes tendent a céder le pas a des préoccupa-
tions plus larges telles que 1’équité et la solidarité, le droit a une
existence digne, I’intégrité et les limites écologiques.

Ces pratiques peuvent étre informelles ou organisées de maniére
formelle, traditionnelles ou nouvelles, et peuvent impliquer ou
non des transactions monétaires. Contrairement a une économie
qui, dans sa conception conventionnelle, est intégrée soit au mar-
ché soit a I’Etat, ces économies opérent souvent au sein d’autres
espaces : réseaux de solidarité internationale, communautés et
écosystemes locaux, familles élargies, villages et municipalités.
Les exemples de ces économies « alternatives », « non capitalistes »
comprennent : le travail réciproque, le jardinage urbain, I’agri-
culture de subsistance, certains projets de commerce équitable,
des projets d’agriculture soutenus par la communauté, la com-
mercialisation collective de produits artisanaux par des associa-
tions locales d’artisans, les régimes traditionnels des communs,
les usines occupées par des travailleurs, les coopératives d’éner-
gie renouvelable, certaines formes de coopératives de logement
et d’associations d’autoconstruction, les monnaies communau-



taires/sociales, les coopératives de prét et de crédit, les associations
d’épargne et de crédit rotatif, les banques sans intéréts, les réseaux
de garde d’enfants, les centres communaux de réutilisation des
déchets, les coopératives artistiques, les sociétés funéraires tradi-
tionnelles, et bien d’autres expériences encore. Si la pratique de
I’économie sociale et solidaire est répandue et connue sous de
nombreux noms, le concept est relativement nouveau. Le Réseau
intercontinental de promotion de I’économie sociale solidaire
(RIPESS), composé de réseaux continentaux, a tenu sa premicre
réunion en 1997 a Lima. Le concept et le mouvement ont pris de
I’ampleur apres le Forum social mondial de 2001 a Porto Alegre,
au Brésil. Le RIPESS soutient explicitement les alternatives éco-
nomiques au capitalisme et au modeéle de développement actuel,
jugé défectueux. Le concept, souvent abrégé en « économie soli-
daire », doit en grande partie son dynamisme aux acteurs de ter-
rain impliqués dans cette démarche, lesquels sont soutenus par le
monde universitaire d’Amérique latine — voir les travaux de José
Luis Coraggio (Equateur), Luis Razeto (Chili) et Euclides André
(Brésil) —, de France (Jean-Louis Laville) et d’autres régions fran-
cophones, comme le Québec et I’Afrique francophone.

Une vision holistique de I’économie sociale et solidaire, recon-
naissant a la fois sa forme traditionnelle et sa forme nouvelle,
remet en cause le discours dominant sur le développement. Ce

. . N iqu 4 u
dernier envisage le progrés économique comme une marche d
non-monétisé au monétisé, du communautaire au privatisé, du
local au mondial, de I’artisanal au produit de masse. Dans cette
perspective, les économies sociales et solidaires « traditionnelles »
sont considérées comme arriérées, improductives, et restent le plus
souvent invisibles. A ’inverse, certaines pratiques « nouvelles » de
I’économie sociale et solidaire sont saluées comme des exemples
d’«innovations sociales », d’« économie sociale » ou d’« entreprises
sociales ». Une telle conception est courante, notamment dans
I’Union européenne et aux Etats-Unis. D’une certaine maniere,
cette attention est bienvenue et peut engendrer un environne-
ment politique et financier favorable a I’économie sociale et soli-
daire. Toutefois, I'inconvénient est qu’en mettant I’accent sur le
comportement du marché, I’augmentation d’échelle, ’emploi
rémunéré, la structure formelle et I’« innovation », un tel dis-
cours peut contribuer a désamorcer la radicalité des organisations
d’économie sociale et solidaire existantes et les faire entrer dans le
courant dominant. Les communautés traditionnelles et radicales
de I’économie sociale et solidaire risquent également de perdre
en visibilité. Pire, la qualification d’une économie sociale et soli-

daire en « entreprise sociale » peut servir d’excuse au maintien du
statu quo. Les entreprises sociales sont en effet censées fournir des
emplois, atténuer la pauvreté et, d’une manieére générale, éponger
les cotits sociaux du systéme, permettant ainsi de justifier un recul
des services sociaux publics.

Si certaines initiatives sont délibérément radicales (Castells ez
al., 2012), de nombreuses entités de I’économie sociale et solidaire
ne se considérent pas comme telles. Par exemple, les jardiniers
qui travaillent sur des parcelles urbaines en République tcheque
pratiquent une forme d’économie non capitaliste en cultivant leur
nourriture et en la partageant, mais peu d’entre eux y voient une
remise en cause du systéme économique. De méme, les forgerons
soninkés de Kaédi, en Mauritanie — dont les communautés coo-
pératives produisent des outils métalliques destinés au marché
local, réutilisent la ferraille comme intrant et cultivent leur propre
nourriture — ne sont pas sciemment radicaux (Latouche, 1998).
Or, leurs pratiques pourraient étre considérées comme faisant
partie de ’économie sociale et solidaire, puisqu’elles ont persisté
en tant qu’enclave non capitaliste dans un systéme économique
qui a détruit, il y a cent ans, une grande partie du secteur de la
ferronnerie en Afrique de I’Ouest.

Une conception étendue de 1’« économie » comme « la fagon
dont les personnes s’organisent collectivement pour gagner leur
vie et la fagcon dont une société s’organise pour (re)produire sa vie
matérielle et son bien-étre » (Dash, 2013) ouvre une large pers-
pective historique et contemporaine sur les économies « autres »,
jusqu’ici marginalisées par le courant dominant. Les archives nous
apprennent qu’une « économie morale », plus ancienne, prévalait
dans la Grande-Bretagne du 18¢ siécle (E. P. Thompson) et dans
I’Asie du Sud-Est du 20¢ siécle (J. Scott). Cet ancien ethos éco-
nomique tendait a garantir a chacun et chacune un droit a la vie
ou aux moyens de subsistance, a viser la soutenabilité plutdt que
la croissance, et a laisser une large place au soutien économique
mutuel et a la réciprocité. Selon Karl Polanyi, David Graeber
et d’autres auteurs, cet ethos économique aurait prévalu dans la
plupart des sociétés durant une grande partie de leur histoire. Cet
éclairage historique pourrait nous inviter a considérer les collectifs
d’économie sociale et solidaire non comme de simples « innova-
tions », mais comme un retour a une économie reposant sur des
bases morales, aprés nous étre aventurés dans la voie sans issue
du systéme économique dominant.

Siles économies morales traditionnelles peuvent servir de point
d’ancrage et de sources d’inspiration, toutes n’ont pas ét¢ démo-



cratiques et équitables. Il s’agit 1a d’un des défis de la transition
vers I’économie sociale et solidaire. Un autre défi concerne la
question de I’intégrité et des limites écologiques : le discours de
I’économie sociale et solidaire devrait accorder plus de place a
la coopération avec la nature non humaine. Le troisiéme défi est
I’économie dominante elle-méme, qui tend a engloutir I’économie
sociale et solidaire par le biais des économies d’échelle, de ’exter-
nalisation des cotts et de la dépendance a ’égard d’une produc-
tion a forte intensité capitalistique alimentée par des combustibles
fossiles. Cela ne saurait toutefois empécher I’économie sociale et
solidaire, en tant que pratique populaire solidement ancrée et en
pleine expansion, de demeurer un pilier important de la transition
vers un monde écologiquement raisonnable et socialement juste.

Pour aller plus loin

Red de Educaciéon y Economia Social y Solidaria (Réseau d’édu-
cation et d’économie sociale et solidaire), www.educacion
yeconomiasocial.ning.com

Réseau intercontinental de promotion de I’économie sociale solidaire
(RIPESS), Www.ripess.org

Socioeco, bibliothéque en ligne sur I’économie sociale et solidaire, www.
socioeco.org

Castells, Manuel, Joana Conill, Amalia Cardenas et Lisa Servon (2012),
« Beyond the Crisis: The Emergence of Alternative Economic Practices »,
dans Manuel Castells, Jodo Caraga et Gustavo Cardoso (dir.), Aftermath:
The Cultures of the Economic Crisis, Oxford : Oxford University Press.

Dash, Anup (2013), Towards an Epistemological Foundation for Social and
Solidariry Economy, Genéve : UNRISD.

Latouche, Serge (1998), L’Autre Afrique : entre don et marché, Paris : Albin
Michel.

Nadia Johanisova est spécialiste en économie écologique a la faculté des
études sociales de I’université Masaryk, en République tchéque. Elle s’in-
téresse aux critiques du modele économique dominant et aux alternatives
économiques. Elle est ’autrice de Living in the Cracks: A Look at Rural
Social Enterprises in Britain and the Czech Republic (Feasta, 2005).

Markéta Vinkelhoferova est une militante et une praticienne de ’écono-
mie sociale et solidaire. Elle travaille pour ’Académie cecuménique de
Prague, une organisation a but non lucratif qui promeut la justice sociale
et la protection de ’environnement. Elle est cofondatrice de la Fair & Bio
Roastery, qui associe les principes coopératifs au commerce équitable et
a I’inclusion sociale.

Ecosocialisme

Michael Lowy

Mots clés : capitalisme, écosocialisme, marxisme, consommation, besoins
authentiques, transformation qualitative

Le systéme capitaliste ne peut exister sans un « développe-
ment », une « croissance » et une « expansion » illimités. Une
alternative radicale de post-développement se doit donc d’étre
une alternative post-capitaliste. I.’écosocialisme constitue I’une
de ces alternatives au systéme. Il s’agit d’un courant de pensée
et d’action axé sur I’écologie qui s’appuie sur les fondements du
marxisme, tout en se débarrassant de ses scories productivistes.
Les écosocialistes considérent que la logique des marchés et
la logique de I’autoritarisme bureaucratique sont incompa-
tibles avec la nécessité de sauvegarder I’environnement. Des
penseuses et des penseurs tels que Rachel Carson ou James
O’Connor (Etats-Unis), André Gorz (France), Frieder Otto
Wolf (Allemagne) et Manuel Sacristan (Espagne) comptent
parmi les pionniers de I’écosocialisme. Plus récemment, les
travaux de Joel Kovel, John Bellamy Foster et Ian Angus ont
développé ’argument écosocialiste.

La rationalité de ’accumulation, de I’expansion et du déve-
loppement propre au capitalisme — en particulier dans sa forme
néolibérale contemporaine — est guidée par des calculs a court
terme et entre intrinsequement en contradiction avec la ratio-
nalité écologique et la protection a long terme des cycles natu-
rels. La concurrence impitoyable, les exigences de rentabilité, la
culture du fétichisme de la marchandise et la transformation de
I’économie en une sphére autonome, échappant au controle de
la société ou des pouvoirs politiques, détruisent les équilibres
naturels.

Une politique économique radicalement alternative se fon-
derait sur les critéres non monétaires des besoins sociaux et de
I’équilibre écologique. Le remplacement de la micro-rationa-
lité du profit par une macro-rationalité sociale et écologique
exige un changement de paradigme civilisationnel, concernant
non seulement la production, mais aussi la consommation, la
culture, les valeurs et les styles de vie.

281



Dans une société écosocialiste, des secteurs entiers du sys-
téme productif seraient restructurés et de nouveaux secteurs
seraient développés, de sorte que le plein-emploi soit assuré.
Cependant, cela est impossible sans un contréle public et une
planification démocratique des moyens de production. Les
décisions relatives aux investissements et aux changements
technologiques doivent donc étre soustraites aux banques
et aux entreprises capitalistes afin de servir le bien commun.
Une économie en transition vers 1’écosocialisme doit ainsi étre
« réinscrite », comme le dirait Karl Polanyi, dans I’environne-
ment social et naturel. Dans ce cadre, la planification démo-
cratique signifie que les investissements productifs sont choisis
par la population, et non par les « lois du marché » ou un Polit-
buro omniscient. Loin d’étre « despotique », cette planification
constitue la maniére dont une société exerce sa liberté et se
libére de I’aliénation et de « lois économiques » réifiées.

La planification et la réduction du temps de travail sont les
deux étapes les plus décisives de la marche de I’humanité vers
ce que Marx appelait « le royaume de la liberté ». Une augmen-
tation significative du temps libre s’avére en effet nécessaire
pour que les travailleurs et travailleuses puissent participer
au débat démocratique et a la gestion de I’économie et de la
société. Le passage du « progres destructeur » du capitalisme
au socialisme est un processus historique, une transformation
révolutionnaire permanente de la société, de la culture et de
la subjectivité. Cette transition conduirait non seulement a un
nouveau mode de production et une société égalitaire, mais
aussi a un « mode de vie » alternatif, a une nouvelle civilisation
écosocialiste, au-dela du régne de I’argent. Une telle transfor-
mation révolutionnaire des structures sociales et politiques ne
peut s’opérer sans le soutien actif d’une majorité de la popu-
lation a un programme écosocialiste. LLe développement de
la conscience socialiste et de la sensibilité écologique consti-
tue un processus dans lequel le facteur décisif est ’expérience
collective de lutte vécue par chacun et chacune, a travers des
confrontations locales et partielles.

Certains écologistes pensent que la seule alternative au pro-
ductivisme consiste a « arréter la croissance » ou a la remplacer
par une croissance négative — nommée « décroissance ». Cette
derniére repose sur une réduction drastique de la consomma-
tion, qui viserait a diviser par deux les dépenses d’énergie, tan-
dis que les particuliers renonceraient au chauffage central, aux
machines a laver, etc. Les écosocialistes, de leur coté, mettent

plutdt I’accent sur une « transformation qualitative » de la pro-
duction et de la consommation. Cela signifie qu’il faut mettre
fin au gaspillage monstrueux des ressources par le capitalisme,
qui repose sur la production a grande échelle de produits inu-
tiles et/ou nuisibles, comme c’est le cas avec I’industrie de
I’armement. De nombreux « biens » produits par le capita-
lisme sont intrinséquement obsolétes ; ils sont congus pour
étre remplacés rapidement afin de générer des profits. Dans
une perspective écosocialiste, la question n’est donc pas tant
celle de la « consommation excessive » que celle du « type » de
consommation. Une économie fondée sur I’aliénation mercan-
tile et I’acquisition compulsive de pseudo-nouveautés imposées
par la « mode » est tout simplement incompatible avec une
rationalité écologique.

Une société nouvelle orienterait la production vers la satisfac-
tion des besoins authentiques, a commencer par ceux qualifiés
de « bibliques » — eau, nourriture, vétements, logement —, et sur
les services publics de base tels que la santé, ’éducation et les
transports. Les besoins authentiques seraient clairement dis-
tingués des besoins artificiels ou fictifs induits par une indus-
trie publicitaire manipulatrice. LLa publicité est une dimension
indispensable de 1’économie de marché capitaliste, qui n’a
pas sa place dans une société en transition vers le socialisme.
Dans cette derniere, les gens seraient informés sur les biens
et les services par des associations de consommateurs. Le test
pour distinguer les besoins authentiques des besoins artificiels
consisterait a voir lesquels persistent apres la suppression de
la publicité.

Les écosocialistes travaillent a la construction d’une vaste
alliance internationale entre le mouvement ouvrier, les mou-
vements écologistes, autochtones, paysans et féministes, et
d’autres mouvements populaires dans le Nord global et le Sud
global. Ces luttes peuvent mener a une alternative socialiste et
écologique, mais pas en tant que résultat inévitable des contra-
dictions du capitalisme ou des « lois de fer de ’histoire ». Il n’est
pas possible de prédire I’avenir, si ce n’est au conditionnel. Ce
qui est clair, cependant, c’est qu’en 1’absence d’une transfor-
mation écosocialiste, c’est-a-dire d’un changement radical de
paradigme civilisationnel, la logique du capitalisme ne peut que
conduire la planéte vers des désastres écologiques dramatiques,
menacant la santé et méme la vie de milliards d’étres humains,
voire la survie de notre espece.



Pour aller plus loin
Capitalism Nature Socialism, www.tandfonline.com/loi/rcns20
Climate and Capitalism, www.climateandcapitalism.com

Angus, Ian (2018 [2016]), Face a I’Anthropocéne : le capitalisme fossile et la
crise du systéme terrestre, Montréal : Ecosociété.

Bellamy Foster, John (2009), The Ecological Revolution: Making Peace with
the Planet, New York : Monthly Review Press.

Kovel, Joel (2007 [2002]), The Enemy of Nature: The End of Capitalism or the
End of the World?, Londres : Zed Books.

Lowy, Michael (2020 [2011]), Ecosocialisme : Palternative radicale a la catas-
trophe écologique capitaliste, Montreuil : Le Temps des cerises.

Le philosophe Michael Lowy est né au Brésil en 1938 et vit a Paris
depuis 1969. Il est actuellement directeur de recherche émérite au CNRS.
Ses livres et ses articles sont traduits en 29 langues. Lowy a co-écrit
le « Manifeste écosocialiste international » (2001) avec le regretté Joel
Kovel, ancien rédacteur en chef de la revue américaine Capitalism Nature
Socialism.

Ecosystémes coopératifs

Enric Duran Giralt

Mots clés : mouvements populaires, communs, économie alternative

Nous entendons par « écosystéme coopératif » un processus de
construction d’une société post-capitaliste, fondé sur la création de
relations coopératives dans tous les aspects de la vie — économie,
politique, écologie, culture et besoins humains. Les écosystémes
coopératifs s’opposent au systéme capitaliste et aux Etats-nations ;
ils visent a étendre les relations de solidarité entre les participants,
ainsi que ’autonomie dans autant de domaines de la vie sociale
que possible.

Les écosystémes coopératifs reposent sur des principes, des
codes, des connexions et des actions qui permettent a chaque
projet de répondre au plus grand nombre possible de besoins.
Chaque partie a un rdle a jouer dans la mesure ou le tout n’est
possible qu’avec la participation de toutes les parties. Ces éco-
systemes sont dits coopératifs parce que toutes les initiatives et
tous les individus impliqués s’appuient sur le soutien mutuel, la
solidarité et I’équité, générant ainsi des pratiques coopératives
opposées aux expériences compétitives qui prédominent dans les
systemes capitalistes.

En fait, Pexpression est avant tout reprise a FairCoop, qui a
introduit 'idée d’un « écosystéme coopératif » dans son slogan
de 2016 : « Un écosystéme coopératif terrestre pour une économie
équitable. »

Un écosystéme coopératif peut devenir un point de rencontre
synergique entre différents modéles d’économie alternative, en
réunissant des pratiques auxquelles tous les réseaux adhérent.
Ces écosystémes peuvent fonctionner localement ou mondiale-
ment, de maniére interreliée, tout en restant cohérents avec leurs
valeurs, puisque les actions et les processus de décision locaux
sont autonomes.

Voici quelques éléments clés d’un écosystéme coopératif :

Louverture. I’'un des aspects fondamentaux est que les indivi-
dus, les collectifs ou méme les réseaux et autres processus de I’éco-
systéme bénéficient des outils de I’écosystéme coopératif. Cette
ouverture permet aux initiatives d’étre fluides et modulables, sans
décisions autoritaires qui fermeraient les espaces ou généreraient
des divisions entre les participants.



Assemblées et démocratie directe. La prise de décision par consen-
sus est essentielle pour maintenir la fraicheur du processus pen-
dant les premiéres étapes du développement. A long terme, un
processus réussi nécessitera peut-étre d’introduire le vote, en
raison de ’encombrement des espaces participatifs, mais il est
important qu’au cours des premiéres étapes, le consensus soit le
moyen de décider des questions communes. Le consensus permet
d’écarter la tentation d’accorder le privilege de la prise de décision
uniquement aux personnes qui sont inscrites. Il évite les conflits
entre divers territoires ou secteurs.

Construction dynamique. 1l est important que I’interaction entre
les moyens et les fins soit fluide et flexible. Pour parvenir au chan-
gement auquel devrait nous mener le processus de transition, il
est nécessaire d’avoir une idée commune de la direction que pren-
dra ce changement, méme si ce plan peut étre modifié a chaque
assemblée. Un plan directeur ne peut pas étre un document intou-
chable, car cela priverait de liberté et de pouvoir constituant celles
et ceux qui le construisent et apprennent au cours du processus.
Ainsi, les pratiques actuelles et la théorie qui nous y conduit inte-
ragissent et se transforment mutuellement au fil du temps.

Lautogestion durable du processus de transition. La création d’une
série d’établissements et de moyens de production nécessite un
investissement en matiére de temps, de matériel, d’apprentissage
et d’expérimentation. Dans le cas des coopératives économiques,
les cotits provenant d’erreurs peuvent se traduire par une perte
économique importante avant que suffisamment de revenus
soient générés pour récupérer ces couts. Pour couvrir cette diffé-
rence entre les revenus et les dépenses générés par le processus
productif — sans dépendre de facteurs externes tels que ’Etat ou
les entreprises capitalistes, qui pourraient désactiver le projet —,
nous devons étre clairs sur la maniére d’accéder aux ressources
dés le départ. Les exemples dont nous pouvons nous inspirer sont
les suivants : la désobéissance économique envers les institutions
politiques ; le réinvestissement de ’argent des impdts dans 1’auto-
nomie communale, comme avec la Cooperativa Integral Catalana
(Coopérative intégrale catalane) ; ou la récupération de la valeur
d’une cryptomonnaie numérique comme le FairCoin, soutenue
par un mouvement coopératif citoyen mondial.

D’autre part, pour que ces processus de transition fonctionnent,
nous avons besoin d’outils stratégiques, tels que les outils auto-
nomes suivants :

Le marché social. Historiquement, la confusion entre le marché et
le capitalisme a rendu difficile — étant donné ’antagonisme envers

le systeme néolibéral — le débat sur le role des marchés dans le
développement d’alternatives. Un marché avec des valeurs liées
au processus en cours de construction joue un réle trés important
pour générer des relations de coopération entre diverses commu-
nautés, tant au niveau local que dans le commerce entre diffé-
rentes régions, en tenant compte de la priorité, pour les circuits
locaux, d’étre alignés avec la nature.

Générer des processus de distribution des ressources en dehors
des marchés exige un consensus au sein de la communauté poli-
tique. Un marché permet qu’en ’absence d’un tel consensus, les
participants puissent toujours répondre a divers besoins quoti-
diens, en ce qui concerne le matériel et les services. Un marché
équitable ou social peut prendre de nombreuses formes, d’un
marché de rue a une plate-forme en ligne.

La monnaie. La monnaie est I’'une des principales inventions de
I’histoire. Elle a permis a des sociétés complexes d’échanger des
produits et des services de maniére rapide et efficace, sans que les
participants et participantes aient besoin de posséder des produits
de méme valeur et de méme utilité. Disposer d’une monnaie ou de
plusieurs est un élément clé pour les pratiques quotidiennes dans
un écosysteme coopératif. OQutre les échanges, il existe aujourd’hui
des systémes décentralisés, tels que la technologie blockchain, qui
permettent de réaliser des transactions en ligne sécurisées. La
monnaie est importante pour la réserve de valeur, ce qui nous
permet d’intégrer I’épargne et les investissements comme des élé-
ments stratégiques dans la construction des écosystémes.

Projets communs et projets autonomes. Par analogie avec les espaces
publics et privés présents dans les Etats modernes, les écosys-
témes coopératifs comportent fondamentalement deux types de
relations. LLa majorité des projets sont autonomes, ce qui signifie
qu’une personne ou un groupe de personnes prend ses propres
décisions pour offrir ses produits ou services, générant ainsi ses
propres revenus et apportant une contribution progressive au bud-
get de la communauté. La Cooperativa Integral Catalana applique
cette méthodologie avec succes depuis 2010.

Un projet de communs qui repose sur la prise de décision par
les participants peut servir a répondre aux besoins de ces derniers
ou peut avoir une fonction stratégique a plus long terme.

Enric Duran Giralt est originaire de Catalogne. Il est également connu
sous le nom de « Robin des banques », en tant que militant anticapitaliste
catalan et membre fondateur de la Cooperativa Integral Catalana, de
FairCoop et de Bank of the Commons.



Ecothéologie chrétienne

P.Sean McDonagh

Mots clés : industrialisation, développement néocolonial, protection de la Terre,
théologie de la Création, colts technologiques

L’enseignement social catholique moderne trouve ses racines
dans la révolution industrielle européenne. Des prétres, tels
qu’Adolph Kolping a Cologne, ont observé que I’industriali-
sation renforgait la misére des pauvres. Von Ketteler, évéque de
Mayence, €tait également conscient des effets sociaux négatifs
du capitalisme libéral. Le pape Léon XIII s’en est fait I’écho
dans le Rerum novarum (1891), une encyclique qui critiquait
I’exploitation des ouvriers dans les usines et réclamait un
salaire de subsistance et le droit de créer des syndicats.

En 1967, le pape Paul VI est allé au-dela de la question
du développement économique dans son Populorum progressio.
Cette encyclique novatrice, dont le titre peut étre traduit par
« Sur le développement des peuples », a établi un cadre de
référence pour évaluer le développement humain authentique.
En effet, de nombreux pays, en particulier en Afrique, avaient
obtenu de leurs maitres coloniaux la liberté politique, mais
faisaient en méme temps ’expérience du néocolonialisme a
travers leurs liens de dépendance économique avec ’Europe
ou I’Amérique du Nord.

Presque toutes les encycliques sociales écrites au 20¢ siécle
et au début du 21¢ ne contiennent que trés peu d’éléments
relatifs aux préoccupations écologiques. Le concile Vatican 11
a coincidé avec la publication de Printemps silencieux (1962)
de Rachel Carson, et quoiqu’il ait transformé le catholicisme
a bien des égards, il n’a guére ouvert de discussion sur I’écolo-
gie. Cependant, le dernier document de discussion du concile,
Gaudium et Spes : constitution pastorale surl ’Eglise dans le monde
de ce temps (1965), faisait référence a la vision du grand mys-
tique et scientifique jésuite Pierre Teilhard de Chardin, dont les
idées avaient été condamnées par le Vatican en 1957. Il s’était
formé pour devenir paléontologue et géologue et avait participé
a la découverte de ’'Homme de Pékin. Ses expériences ont
abouti a des livres influents, tels que Le Phénomeéne humain et
Le Milieu divin.

Le pére Thomas Berry a prolongé ’ceuvre de Teilhard de
Chardin en une théologie solide de la Création, notamment
a travers deux livres : The Dream of the Earth et The Universe
Story. 1l s’attachait a y définir la place qui revient a I’huma-
nité dans ’histoire de I’évolution de ’Univers émergent, de la
planéte Terre et de toute forme de vie sur cette planéte. Berry
soutenait que cette histoire, qui s’appuie sur diverses sciences
et réflexions religieuses, devait devenir dés lors la pierre de
touche de I’ére écologique naissante. Pour Berry, la tache de
I’humanité était de concevoir une nouvelle facon de vivre avec
le reste du monde naturel.

Jai commencé a m’intéresser aux questions écologiques
en 1978, alors que je vivais parmi le peuple t’boli dans les hauts
plateaux de la province de Cotabato du Sud, sur I’ile de Min-
danao, aux Philippines. J’y ai été témoin des conséquences désas-
treuses de la déforestation. En 1980, j’ai étudié avec Thomas
Berry au Riverdale Center for Religious Research, a New York.
La clarté de ses vues sur la « transe technologique » qui s’empare
de la culture mondiale a donné un sens aux catastrophes dont
j’avais €té témoin aux Philippines. Mon premier livre, 70 Care
for the Earth: A Call to a New Theology, a été publié en 1986. J’ai
ensuite participé a la rédaction de la premicre lettre pastorale
des évéques philippins, What Is Happening to Our Beautiful Land?

Dans les années 1970, Leonardo Boff, au Brésil, et le théo-
logien péruvien Gustavo Gutiérrez ont jeté les bases de la
théologie de la libération. Au cours des premicres années, les
théologiens de la libération ont souvent rejeté la « théologie de
la Création » comme relevant d’une classe moyenne davantage
préoccupée par la planéte que par les pauvres. Cependant, le
livre de Boff, Cry of the Earth, Cry of the Poor, relie la théologie
de la libération aux questions €cologiques telles que le chan-
gement climatique, I’extinction des especes et la pollution des
océans et de ’eau douce. En se concentrant sur la région de
I’Amazonie, Boff montre les liens entre le sort de la forét tro-
picale, celui des peuples autochtones et celui d’autres peuples
pauvres. Cet ouvrage a regu un accueil extraordinaire. Le prétre
australien Denis Edwards, spécialisé en théologie systématique,
est une autre personnalité qui a contribué a ancrer 1’écologie
dans la foi catholique. Dans Ecology at the Heart of Faith et dans
d’autres livres, Edwards aide le grand public, le prédicateur,
le directeur spirituel, I’étudiant et le théologien a abattre les
murs qui séparent trop souvent le mysticisme, la théologie, la
prophétie, la poésie et la science.



Le 18 juin 2015, le pape Francois a publié son encyclique
Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune. Dans la
lignée de son mentor saint Francois, il lance un appel : « Le défi
urgent de sauvegarder notre maison commune inclut la pré-
occupation d’unir toute la famille humaine dans la recherche
d’un développement durable et intégral, car nous savons que
les choses peuvent changer » (§ 13). Au § 59, le pape interpelle
les négationnistes avec les mots suivants : « Ce comportement
évasif nous permet de continuer a maintenir nos styles de vie,
de production et de consommation. » Or, la « gravité de la crise
écologique exige [...] patience, ascése et générosité, [et que
nous nous souvenions toujours] que “la réalité est supérieure
a I'idée” » (§ 201). Le pape Frangois écrit encore : « Il n’y
a pas deux crises séparées, I’une environnementale et ’autre
sociale, mais une seule et complexe crise socio-environnemen-
tale » (§ 139). De surcrott, il soutient que « la détérioration de
Penvironnement et celle de la société affectent d’une maniére
spéciale les plus faibles de la planéte » (§ 48).

Les technologies humaines causent des dommages importants
au tissu de la vie sur Terre. Dans Laudato si’ (§ 128), le pape
Francois soutient que le travail constitue une part nécessaire du
sens de la vie sur Terre, un chemin de croissance, de dévelop-
pement humain et d’épanouissement personnel. Malheureuse-
ment, ’histoire récente a clairement montré que les changements
technologiques, I’automatisation, la robotique et ’apprentissage
automatique signifiaient la fin du travail permettant I’auto-ac-
complissement, tel que nous ’avons connu. Le développement
de l’intelligence artificielle et du big data entrainera un chomage
important dans le secteur tertiaire de ’économie. L’Eglise catho-
lique et les autres religions doivent commencer a faire cam-
pagne, dés a présent et de toute urgence, pour un mécanisme
de revenu de base, afin de garantir le bien-étre des citoyens sous
ce régime de développement « technologique ».

Pour aller plus loin

Gaudium et Spes : constitution pastorale sur I’Eglise dans le monde de ce temps
(1965), www.w2.vatican.va

Berry, Thomas (1988), The Dream of the Earth, San Francisco : Sierra Club
Books.

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York :
Orbis Books.

Carson, Rachel (2020 [1962]), Printemps silencieux, Marseille : Wildproject.

Conférence des évéques catholiques des Philippines (1988), Whar Is Hap-
peming to Our Beautiful Land?

Edwards, Denis (2006), Ecology at the Heart of Faith, New York : Orbis
Books.

McDonagh, Sean (1986), 1o Care for the Earth: A Call to a New Theology,
Londres : Chapman.

Pape Francois (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune,
www.w2.vatican.va

Pape Léon XIII (1891), Rerum novarum, www.w2.vatican.va
Pape Paul VI (1967), Populorum progressio, www.w2.vatican.va

Swimme, Brian et Thomas Berry (1992), The Universe Story. From the Pri-
mordial Flaring Forth to the Ecozoic Era: A Celebration of the Unfolding of
the Cosmos, San Francisco : HarperCollins.

Teilhard de Chardin, Pierre (1993 [1957]), Le Milieu divin : essai de vie
intérieure, Paris : Seuil.

Teilhard de Chardin, Pierre (2007 [1955]), Le Phénoméne humain, Paris :
Seuil.

Le pére Sean McDonagh est un prétre missionnaire colombien. Ecrivain
et conférencier en écologie et théologie, il vit actuellement en Irlande
mais a travaillé pendant plus de 20 ans avec le peuple t’boli sur I’ile de
Mindanao, aux Philippines. Il est ’auteur de 7o Care for the Earth: A Call
to a New Theology, I’'un des premiers livres en anglais sur la théologie de
la Création, et il a rédigé les commentaires de On Care for Our Common
Home, Laudato Si’: The Encyclical of Pope Francis on the Environment (Orbis
Books, 2016).



Ecovillages

Martha Cecilia Chaves

Mots clés: écovillage, paradigmes cosmocentriques, communauté intentionnelle,
spiritualité

Les écovillages constituent un mouvement grandissant d’al-
ternatives pratiques qui vont a I’encontre des mondes centrés
sur ’humain et porteurs de destruction, créés par la plupart des
sociétés modernes. Définir ce qu’est un « écovillage » constitue
une tache difficile car le concept évolue en permanence dans la
facon dont il est envisagé et mis en application. La définition
la plus courante utilisée par le Global Ecovillage Network®
est : « une communauté intentionnelle ou traditionnelle ayant
recours a des processus participatifs locaux afin d’associer de
maniére holistique les dimensions écologiques, économiques,
sociales et culturelles de la soutenabilité, pour régénérer les
environnements sociaux et naturels ».

Le terme « écovillage » a été défini pour la premiére fois par
Robert Gilman (1991 : 10), comme une « implantation a taille
humaine pleinement fonctionnelle, dans laquelle les activités
humaines sont intégrées au monde naturel sans lui nuire, d’une
maniere qui favorise un développement humain sain et qui
puisse assurer sa persistance dans un avenir indéfini ». Cette
définition est étroitement liée aux expériences communautaires
de vie alternative issues de divers courants tels que les mouve-
ments de retour a la terre des années 1960 et 1970, principa-
lement dans le Nord global. Ces mouvements trouvent leurs
racines dans un profond mécontentement quant aux récits
dominants de P’aprés-guerre sur le développement guidé par
P’industrie. Ils recherchent des alternatives aux valeurs maté-
rialistes et une reconnexion a la nature, a travers des sites d’ha-
bitation a échelle humaine.

La définition de Gilman a été critiquée pour son caractére
trop ambitieux, car elle décrit un état final que trés peu de

85. Le Global Ecovillage Network est un réseau de communautés et d’initiatives
durables en plein essor, qui relie différentes cultures et différents pays et conti-
nents. Il sert d’organisation fédératrice pour les écovillages, les initiatives de villes
en transition, les communautés intentionnelles et les individus du monde entier
sensibles aux questions écologiques. Voir www.ecovillage.org

villages ont atteint. Dawson, pour sa part, énonce plutdt cinq
caractéristiques définissant les écovillages (2013 : 219) :

«[...] des initiatives de citoyens et de citoyennes ordinaires ;
dans lesquelles ’'impulsion de la communauté est d’une
importance cruciale ; qui cherchent a regagner un certain
contrdle sur les ressources dont la communauté dépend ;
qui ont un puissant socle de valeurs partagées, souvent
appelé “spiritualité” ; et qui agissent comme des centres de
recherche, de démonstration, et, dans la plupart des cas, de
formation.»

Dawson admet cependant que cette définition est surtout
représentative du Nord global. Dans le Sud global, le concept
d’écovillage est plus souvent utilisé pour construire des
alliances entre des acteurs trés différents, notamment entre
des communautés traditionnelles ou autochtones et des ONG,
des gouvernements locaux et/ou des citadins, qui cherchent
a construire des réseaux pour réduire la pauvreté, faire face
au changement climatique, lutter pour la justice socio-envi-
ronnementale et obtenir le respect de la diversité culturelle,
territoriale et spirituelle.

Dans la pratique, il existe de nombreuses formes d’écovil-
lages. On peut citer des centres éducatifs comme Findhorn
en Ecosse (500 personnes), la communauté intentionnelle
The Farm dans le Tennessee, aux Etats-Unis (200 résidents),
et le site de design permaculturel de Crystal Waters en Australie
(plus de 200 personnes). Il existe également des réseaux organi-
sés tels que Sarvodaya, qui regroupe 2 000 villages soutenables
actifs au Sri Lanka ; 100 villages traditionnels sénégalais munis
par le gouvernement de techniques apprises des écovillages ; et
la ville écologique d’Auroville dans le sud de I’Inde, inspirée
par Sri Aurobindo, qui abrite environ 2 800 résidents. Il existe
également de nombreux écovillages a petite échelle, comme
I’écovillage familial Anthakarana (9 habitants) ou Aldeafeliz
(30 habitants) dans les Andes colombiennes. A travers cette
diversité, nous voyons bien comment la définition classique de
I’écovillage par Gilman a évolué pour devenir plus inclusive,
englobant a la fois des communautés intentionnelles et tradi-
tionnelles.

Bien que le mouvement des écovillages soit parfois critiqué
pour ses tendances ¢élitistes et isolationnistes, des changements
significatifs ont eu lieu au cours des derniéres décennies, entrai-



nant une transformation de son identité, de son rdle et de son
potentiel. En collaboration de plus en plus étroite avec des
franges progressistes de la société, le mouvement des écovil-
lages s’élargit pour inclure d’autres types de réseaux et d’ini-
tiatives communautaires, tout en expérimentant en matieére de
dialogue interculturel et d’action collective. On peut observer
cela au sein du Consejo de Asentamientos Sustentables de las
Ameéricas (cAsA — Conseil des sites d’habitation soutenables
des Amériques), un réseau qui a ¢largi son action au-dela du
seul domaine des écovillages pour inclure des communautés
autochtones et afro-descendantes, ainsi que les communautés
du mouvement Hare Krishna et des urbanistes. Dans des pays
comme la Colombie et le Mexique, les membres de ce réseau
tissent les savoirs, les coutumes et les rituels traditionnels avec
ceux issus du monde urbain, afin d’établir des liens nouveaux
et plus forts avec la nature et d’améliorer leurs pratiques de vie
écologique (Chaves, 2016).

Les écovillages contribuent a I’émergence d’un nouveau type
de mouvement social caractérisé par une diversité d’acteurs,
des formes décentralisées de leadership et un véritable effort
pour vivre de maniére synchrone avec la Terre. Le militantisme
de ces mouvements s’appuie sur le pouvoir des réseaux sociaux
et des technologies de la communication, ou des exemples
vivants de modes de vie bas carbone sont combinés aux tech-
nologies modernes et aux valeurs spirituelles. Les écovillages
représentent donc une stratégie de transition visant a rassem-
bler divers acteurs progressistes pour imaginer des paradigmes
cosmocentriques, dans le but de démontrer au grand public la
viabilité et méme la joie que peut procurer un mode de vie a
faible impact environnemental et plus proche de la nature. De
cette fagon, les écovillages sont étroitement liés, par la réduc-
tion de la production et de la consommation, au mouvement de
la décroissance, ainsi qu’au mouvement des villes en transition
qui représente un modele plus large d’engagement commu-
nautaire.

Outre les nombreux défis qu’implique la pratique de la
soutenabilité dans une dynamique collective, le mouvement
des écovillages rencontre de grandes difficultés a générer un
attrait plus large et un changement au niveau des institutions.
Etant donné que ses valeurs ne sont ni axées sur le marché
ni adoptées par la majorité, il suscite un intérét limité auprés
de la plupart des gouvernements. On peut donc se demander
dans quelle mesure il offre une alternative viable a I’individua-

lisme et au matérialisme de la plupart des mondes modernes.
En outre, du moins dans le Nord global, la reproduction du
modeéle des écovillages s’avére difficile en raison du prix des
terrains et des permis de construire. Conscient de la nécessité
d’un engagement sociétal accru, le mouvement des écovillages
fonde son potentiel de transformation sur le développement de
centres d’apprentissage pour la transition, qui diffusent de plus
en plus les idées, les compétences et les alliances post-dévelop-
pement dans la société dominante.

Pour aller plus loin
Global Ecovillage Network, www.ecovillage.org

Chaves, Martha Cecilia (2016), Answering the “Call of the Mountain™:
Co-creating Sustainability through Nerworks of Change in Colombia, thése
de doctorat, université de Wageningue (Pays-Bas).

Dawson, Jonathan (2013), « From Islands to Networks: The History and
Future of the Ecovillage Movement », dans Joshua Lockyer et James R.
Veteto (dir.), Environmental Anthropology Engaging Ecotopia: Bioregiona-
lism, Permaculture, and Ecovillages, New York : Berghahn Books.

Gilman, Robert (1991), « The Eco-village Challenge: The Challenge of
Developing a Community Living in Balanced Harmony — With Itself as
Well as Nature — Is Tough, But Attainable », In Context, n° 29, p. 10-14.

Martha Cecilia Chaves est une chercheuse indépendante qui travaille
a l’interface des sciences sociales et naturelles, au sein du groupe de
recherche colombien MINGAS. Elle est aussi active au sein de ’0NG Mentes
en Transicion, qui promeut les transitions culturelles et pratiques vers un
mode de vie soutenable. Elle contribue au réseau casa en Colombie et
entretient des liens étroits avec 'université de Wageningue, aux Pays-Bas,
ainsi qu’avec ’université de Quindio, en Colombie.



Ethique islamique
Nawal H. Ammar

Mots clés: Coran, interdépendance de la création, miséricorde, khalifa,
modération, hay’a

Les spécialistes s’accordent a dire que la source de I’islam est
le Qu’ran ou Livre saint, qui est la parole de Dieu transmise par
I’ange Gabriel au prophéte Mohammed. L’islam fait aussi inter-
venir la sunna ou les traditions du Prophéte ; les hadiths ou les
communications orales attribuées au Prophéte ; et les voies de la
charia pour I’action quotidienne, y compris la jurisprudence (figh)
et les écoles juridiques (madhahib). Dans la tradition islamique, le
Coran est ’enseignement qui fait le plus autorité sur la fagon dont
Dieu a créé ’ordre de la nature. Pourtant, si la nature doit étre res-
pectée en tant que création de Dieu, elle est en dehors du domaine
de la divinité en tant que telle. Il est contraire au principe premier
de I’islam, le zawhid ou 'unicité de Dieu, d’attribuer un caractére
sacré a la nature — animaux, humains et autres formes de vie.

Toutes les créations de Dieu sont interdépendantes, mais dépen-
dantes de Dieu. Les humains ont été choisis par Dieu pour étre
les protecteurs de la Terre — non pas parce qu’ils sont supérieurs,
mais plutét comme un défi. Ils sont chacun kkalifa ou intendant
de la Terre, mais ils n’en sont pas les propriétaires. Le couple
Al-Faruqi (1986) souligne que cette protection est une destinée
humaine, une confiance sacrée ou amanah visant a développer les
capacités morales des personnes. L'ultime défi dévotionnel pour
les musulmanes et les musulmans est de transmettre d’une géné-
ration a ’autre les bienfaits de la Terre, intacts sinon améliorés.
Les étres humains font partie de la communauté écologique — et
toute la création dérive du méme élément, I’eau. « Il n’y a pas de
bétes sur la terre, il n’y a pas d’oiseaux volant de leurs ailes qui ne
forment, comme vous, des communautés » (Coran, 6:38). Dans le
Coran, la justice écologique consiste a utiliser les ressources de la
Terre de maniére équilibrée, ainsi qu’a refuser activement le mal
et a faire de bonnes actions.

Haq (2001) affirme que l’islam « promulgue ce que ’on peut
appeler une cosmologie de la justice », pour traiter le dilemme
humain de la protection et de I'utilisation de la Terre. Le Coran
aborde des questions relatives a la dignité des handicapés (80:1-9),
aux droits des orphelins (93, sourate entiére ; 89:17-18), a I’hon-
néteté dans I’échange et le troc (83:1-13) ; il condamne la cupidité

et ’accumulation des richesses (100:6-11), appelle a nourrir les
pauvres (89:17-23) et traite de I’échange équitable (11:85), du fait
de s’abstenir de I'usure (2:161), de la justice distributive par I'im-
pot (2:267), du gouvernement juste (88:21-22, 18:29, 4:58, 5:8,
16:90, 42:15, 38, 49:9, 13) et du respect des différences sociales
comme étant la volonté de Dieu (10:99, 99:18). C’est par cette
cosmologie de la justice que les humains peuvent accomplir leur
destin d’intendants de la Terre.

L’islam ne met pas ’accent sur le spirituel au détriment du
matériel, ou vice versa ; au contraire, il les met en harmonie. Ce
n’est pas une religion extatique qui ordonne le détachement
des biens de ce monde, mais une religion qui encourage 1’en-
gagement dans les plaisirs humains. Selon le verset coranique,
« les richesses et les enfants sont la parure [zinaz] de la vie de ce
monde » (18:46). Dans sa vision sociale, I’islam est communau-
taire plutot qu’individualiste ; et en tant que perspective nataliste,
il ne favorise pas I’abstinence. Certaines parties du Coran traitent
méme de la planification familiale. Dans la dimension morale de
I’obéissance et de ’accomplissement de I’alliance avec Dieu, les
musulmanes et les musulmans sont censés adhérer au principe
de I’équilibre (42:17, 55:7-9, 57:25). C’est I’épreuve théologique
pour atteindre les jardins du paradis — la modération en toute
chose (2:143, 17:110, 25:67).

Si le judaisme est décrit comme reposant sur un paradigme
de justice, le christianisme sur ’amour, et le bouddhisme sur la
non-violence, des chercheurs comme Al-Idrissi (2004) suggérent
que le paradigme éthique de I’islam s’appuie sur la miséricorde
comme attribut de Dieu. Cependant, la dépendance économique
mondiale vis-a-vis du pétrole a démoralisé les sociétés du Moyen-
Orient : un écart de richesse flagrant existe entre les élites et les
classes inférieures ; ’extraction pétroliére et la guerre dévastent
I’eau, les sols et les corps ; les femmes sont dénigrées et privées de
leurs droits ; le terrorisme menace la vie quotidienne. Alors que
le Coran parle du respect de la diversité — y compris envers les
non-musulmans — et de la protection de I’environnement comme
de devoirs dévotionnels, de nombreux musulmans et dirigeants de
la majorité musulmane ne les respectent pas aujourd’hui.

Pour des raisons historiques, ’identité islamique est devenue
fragile. Actuellement, plus de 1,5 milliard de musulmans et musul-
manes vivent dans le monde, de I’Australie au Groenland, parlant
plus de 80 langues. Nombre de ces communautés se trouvent du
mauvais c6té de la mondialisation postcoloniale et du dévelop-
pement moderniste, et subissent le racisme et la diabolisation.



Il n’existe pas de compréhension monolithique et univoque de
I’islam, et il convient de noter que la ou il existe des carences
sociales et éducatives, la pratique musulmane est souvent sim-
plement rituelle, et non réfléchie. Certains musulmans affirment
méme que si les humains ne parviennent pas a réaliser leur desti-
née éternelle, cela refléte la prédestination et la volonté de Dieu.

D’autres versets coraniques et traditions prophétiques enjoignent
les fidéles a accomplir délibérément de bonnes actions envers la
communauté humaine et les autres créatures. Ainsi, I’usure (rzba)
est réprouvée, tandis que le systéme fiscal idéal (zakar) est défini
comme socialement redistributif et fondé sur la capacité a payer.
Parmi les notions islamiques plus progressistes, le mot arabe Zzay’a
désigne une approche de respect de ’environnement ou de rete-
nue digne dans I’utilisation de la nature et dans les autres com-
portements humains. Ce terme a un potentiel écospirituel pour
les militantes et militants impliqués dans le dialogue interconfes-
sionnel et les mouvements sociaux. Dans le Coran et les hadiths,
la hay’a implique le respect des femmes — qui sont traditionnel-
lement rendues invisibles dans de nombreuses interprétations
locales de I’islam. Cet aspect de la justice de genre résonne, a son
tour, avec la justice écologique, partout ou la question démogra-
phique est une préoccupation.

Pour aller plus loin
Masson, Denise (trad.) (1967), Le Coran, Paris : Gallimard, coll. Pléiade.

Al-Farugqi, Ismail Raji et Lois Lamya al-Faruqi (1986), The Cultural Atlas
of Islam, New York : Macmillan.

Al-Idrissi, A. (2004), « The Universality of Mercy in Islam », Portada,
vol. 273, p. 1-15.

Ammar, Nawal H. (2000), « An Islamic Response to the Manifest Ecologi-
cal Crisis: Issues of Justice », dans Harold Coward et Daniel C. Maguire
(dir.), Visions of a New Earth: Religious Perspectives on Population, Consump-
tion, and Ecology, Albany (New York) : SUNY Press.

Haq, S. Nomanul (2001), « Islam and Ecology: Toward Retrieval and
Reconstruction », dans Mary Evelyn Tucker et John A. Grim (dir.), Deda-
lus: Journal of the American Academy of Arts and Sciences, vol. 130, n° 4.

Khalid, Fazlun et Joanne O’Brien (dir.) (1992), Islam and Ecology, New
York et Londres : Cassell.

Nawal H. Ammar est professeure de droit et de justice et doyenne du
College of Humanities and Social Sciences de la Rowan University dans
le New Jersey, aux Etats-Unis. Elle a publié de nombreux ouvrages sur
la justice et les droits humains, et ses derniers travaux portent sur les
musulmans devant les tribunaux et dans les prisons.

Féminismes du Pacifique

Yvonne Underhill-Sem

Mots clés : Charte féministe du Pacifique, LeBTal, relations de pouvoir genrées, iles
du Pacifique

Les féministes qui s’identifient comme telles dans le Pacifique
continuent a poser publiquement la question simple : « Qu’en
est-il des femmes et de I’inégalité de genre ? » La lutte pour faire
respecter les droits des femmes et pour garantir des services aux
femmes et aux filles — sans parler des personnes de genre non
conforme — se poursuit, car I’'inégalité de genre dans le Pacifique
est un vécu quotidien — et ce, en dépit de I’existence de fémo-
crates®® et de ministéres dédiés aux femmes, ou des travaux de
la Convention sur I’élimination de toutes les formes de discri-
mination a I’égard des femmes (Committee on the Elimination
of Discrimination against Women — CEDAW). La tradition et la
culture du Pacifique alimentent les processus d’exclusion et de
contrdle des femmes de maniére systématique et durable. C’est
pourquoi les tragédies individuelles et collectives perdurent,
notamment les violences sexuelles quotidiennes, les meurtres
de femmes accusées de sorcellerie, les grossesses non désirées,
les brimades et les intimidations gratuites, une distribution des
ressources injuste, etc. Le résultat est un féminisme aux formes
tres diverses — des féministes autodéclarées et socialement iden-
tifiées a celles dont les pratiques de reproduction sociale sont en
phase avec des moyens de subsistance soutenables qui n’ignorent
pas la justice de genre. Le mouvement féministe du Pacifique
comprend des groupes LGBTQI radicaux (Haus of Khameleon),
des collectifs intellectuels (DAWN Pacific), des défenseuses qui
s’organisent de maniére créative (DIVA for Equality), des défen-
seuses des droits humains courageuses et compétentes (Voice
for Change), des législateurs et des responsables politiques spé-
cialisés (Regional Rights Resources Team), des organisations
féministes de défense des droits humains (Fiji Women’s Rights
Movement), des organisations menées par des jeunes (Pacific
Youth Council), et bien d’autres.

86.NDT : Le concept de « fémocrates » désigne les bureaucrates féministes, autre-
ment dit les féministes travaillant a I’intérieur de I’appareil d’Etat.

299



300

En plus de la diversité culturelle des peuples formant le Paci-
fique, la politique de ’autochtonie ajoute des complexités sup-
plémentaires. Mais en ce qui concerne les rapports de force
genrés, le privilége patriarcal prévaut au détriment des femmes,
quelles que soient la couleur de leur peau, la supériorité de leurs
compétences ou de leurs connaissances, la qualité de leur édu-
cation ou leur potentiel de leadership.

En novembre 2016, la Charte des principes féministes pour
les féministes du Pacifique a été présentée lors du Forum inau-
gural des féministes du Pacifique a Suva, dans les iles Fidji.
Cette charte s’inspire librement de la Charte des principes fémi-
nistes pour les féministes d’Afrique, mais avec une vraie tonalité
du Pacifique. En effet, les féministes d’Océanie soulignent nos
liens communs avec la mer (wansolwara), la terre (vanua) et les
ancétres (tauanga). Cette initiative puise dans d’importants sen-
timents, hérités du passé, d’égalitarisme entre les genres, mais
elle remet également en question les systémes de leadership
contemporains omniprésents qui privilégient les hommes.

L’avancée que représente la Charte féministe du Pacifique
témoigne d’une nouvelle tentative de s’organiser au-dela des
diverses formes de relations de pouvoir genrées, pour remettre
en question le privilege patriarcal historique, mais aussi les nou-
velles relations de pouvoir genrées asymétriques. La Charte
souligne la force principale du mouvement féministe du Paci-
fique, a savoir son ancrage dans les luttes contemporaines pour
la justice sociale et ses diverses manifestations. Elle donne un
nouvel élan en faveur du changement, aux cotés, par exemple,
de la déclaration féministe du Pacifique sur la santé et les droits
sexuels et reproductifs (Pacific Feminist Coalition on Sexual and
Reproductive Health and Rights, 2013), et du Pacific Women’s
Network Against Violence Against Women. La logique qui sous-
tend ces efforts est fagonnée par une politique de la connaissance,
des pratiques affectives personnelles et une hypothése partagée
selon laquelle I’égalité des sexes dans le Pacifique est impérative.

Les populations du Pacifique sont depuis longtemps confron-
tées a ’attachement fervent — souvent violent, toujours plus
militarisé et profondément dogmatique — aux processus d’accu-
mulation et d’exploitation du capitalisme mondial, qui aggravent
les inégalités de genre. Les féministes du Pacifique ont déve-
loppé des pratiques d’alliances radicales (Fiji Women’s Forum)
et des actions délicates mais respectueuses (Kup Women for
Peace en Papouasie-Nouvelle-Guinée). Elles font preuve d’une
créativité considérable (Women’s Action for Change) et d’un

courage ardent face a la guerre civile (Nazareth Centre for
Rehabilitation).

Le féminisme du Pacifique est profondément enraciné dans
les luttes pour la justice sociale. Dans les années 1960, laYoung
Women’s Christian Association a fait campagne pour une fis-
calité et des salaires plus justes. Dans les années 1970, le East
Sepik Council of Women a mis en place des programmes de
nutrition dans les plantations de palmiers a huile. Les féministes
du Pacifique ont également reconnu I’importance de travailler
au niveau régional pour remettre en question les vestiges du
colonialisme, comme la poursuite des essais nucléaires, I’intensi-
fication des industries extractives et le manque d’expression des
femmes dans les parlements nationaux. Malheureusement, dans
ces enjeux régionaux, les relations de pouvoir genrées sont trop
facilement soumises au leadership et aux priviléges patriarcaux,
malgré les bonnes intentions de quelques-uns et la rhétorique
de beaucoup d’autres.

Le féminisme a émergé différemment selon les époques et les
lieux. Aux Fidji, le féminisme de la Décennie des Nations unies
pour la femme (1975-1985), fondé sur la reconnaissance des
droits, a largement supplanté la Pan Pacific and South East Asia
Women’s Association, fondée sur I’aide sociale et établie pour
soutenir des projets coloniaux immeédiats. Plus tard, le féminisme
reposant sur les droits a inspiré la création d’un réseau d’organi-
sations telles que le FijiWomen’s Crisis Centre, le Punanga Tau-
turu Women’s Counselling Centre dans les iles Cook, le Women
and Children Crisis Centre dans les Tonga, le Vanuatu Women’s
Centre et ’organisation Women United Together Marshall
Islands. Certaines d’entre elles ont recentré leurs activités sur
des projets de paix et de démocratie, comme dans les Fidji de
Paprés-coup d’Etat ou lors de la création du gouvernement auto-
nome de Bougainville en Papouasie-Nouvelle-Guinée.

Dans le Pacifique, les personnes ayant une identité de genre
non conforme et les femmes qui ne sont pas meres biologiques
sont socialement et culturellement reconnues pour leur contri-
bution a I’éducation des enfants. Cette reconnaissance remet en
question les relations de pouvoir asymétriques, toutes liées au
genre. Dans la Charte, le féminisme du Pacifique embrasse cette
diversité de personnes avec une référence explicite aux LGBTQI
et aux jeunes femmes. En outre, les Femmes de foi (Women of
Faith), qui ont joué un réle essentiel dans la construction de la
paix, soutiennent également les appels a la dépénalisation des
LGBTQI et de ’avortement.



302

Concernant ’organisation politique, le féminisme du Paci-
fique est encore faible, et le scepticisme prévaut quant a son
intérét. Cela s’explique par : I’insistance postcoloniale pour le
rejet des concepts et des pratiques de désignation non locales,
ou « occidentales », dans les luttes du Pacifique ; ’influence
croissante des idéologies conservatrices inspirées par la religion,
qui pronent un égalitarisme traditionnel entre les genres ; ainsi
que ’ignorance, la misogynie et la malveillance observées au
niveau personnel.

L’ambition claire des signataires de la Charte est d’obtenir un
changement profond qui fasse respecter les droits des femmes,
des filles et des personnes de genre non conforme, afin que nous
obtenions « la meilleure vie possible pour nous-mémes et nos
communautés du Pacifique ». Il s’agit toujours d’une ambition
radicale, mais avec la Charte, elle bénéficie d’un nouvel élan.

Pour aller plus loin

Emberson-Bain, Atu (dir.) (1994), Sustainable Development or Malignant
Growth? Perspectives of Pacific Island Women, Suva : Marama Publications.

Mishra, Margaret (2012), « A History of Fijian Women’s Activism (1900-
2010) », Fournal of Women’s History, vol. 24, n° 2, p. 115-143.

Pacific Feminist Coalition on SRHR (2013), « Pacific Feminists and Activists:
Re-framing, Re-articulating and Re-energizing Sexual and Reproductive
Health and Rights! », www.dawnnet.org

Pacific Feminist Forum (2016), « Charter of Feminist Principles for Pacific
Feminists », www.fwrm.org.fj

Slatter, Claire et Yvonne Underhill-Sem (2009), « Reclaiming Pacific Island
Regionalism: Does Neoliberalism Have to Reign? », dans Bina D’Costa
et Katrina Lee-Koo (dir.), Gender and Global Politics in the Asia-Pacific,
New York : Palgrave Macmillan.

Teaiwa, Teresia et Claire Slatter (2013), « Samning Nating: Pacific Waves at
the Margins of Feminist Security Studies », International Studies Perspec-
tives, vol. 14, n° 4, p. 447-450.

Underhill-Sem, Yvonne (2012), « Contract Scholars, Friendly Philanthro-

pists, and Feminist Activists: New Development Subjects in the Pacific »,
Third World Quarterly, vol. 33, n° 6, p. 1095-1112.

Yvonne Underhill-Sem est maitresse de conférences en études du déve-
loppement a ’Ecole des sciences sociales de la faculté des arts de 1’uni-
versité d’Auckland, en Nouvelle-Zélande.

Féminismes latino-
americains et caribéens

Betty Ruth Lozano Lerma

Mots clés : féminismes latino-américains, eurocentrisme, modernité, décolonialité

Les féminismes latino-américains et caribéens sont devenus
une grande force de transformation qui s’oppose aux relations
patriarcales sur tout le continent, tandis que les femmes s’in-
terrogent sur ce que signifie « se construire » en tant que telles.
Depuis la fin du 19¢ siécle, la quéte profonde des femmes pour
transformer leurs sociétés s’est manifestée par des mouvements
féminins socialistes et anarchistes se rebellant contre le capita-
lisme et le patriarcat, contre la coercition de I’Eglise, et contre
la répression par ’Etat et au sein de la famille. Francesca Gar-
gallo écrit dans Las ideas feministas que ces mouvements se sont
approprié le slogan « Ni dieu, ni patron, ni mari » et en ont créé
d’autres, comme « Démocratie a la campagne, a la maison et au
lit », inventé par les Chiliennes Julieta Kirkwood et Margarita
Pisano. Selon Yuderkys Espinosa et ses collaboratrices, dans
leur important volume sur les féminismes décoloniaux, Tgjiendo
de otro modo (En tissant autrement), le programme féministe
comprenait des contributions discursives et des revendications
politiques pour le droit de vote, I’éducation et 1’égalité devant
la loi, configurant un féminisme eurocentrique modernisateur
et libéral dans les premiéres décennies du 20¢ siécle. Depuis
lors, cependant, ’histoire des féminismes latino-américains et
caribéens a vu la confrontation de diverses expressions fémi-
nistes avec le féminisme libéral ; cette confrontation s’accen-
tue aujourd’hui avec I’émergence puissante de multiples autres
féminismes.

Pour parler du féminisme en Amérique latine et dans les
Caraibes, il est impératif de reconnaitre les luttes des femmes
autochtones, noires, métisses (mestizas) et paysannes contre la
soumission, depuis la conquéte en 1492 et I’époque coloniale.
Des centaines de femmes noires asservies des communautés
marronnes (cimarron) ont poursuivi leurs maitres. Des femmes
de toutes les ethnies et de toutes les origines ont participé aux
campagnes indépendantistes contre la domination coloniale, a



304

la construction des Etats-nations et aux luttes révolutionnaires
du 20¢ siécle, sans nécessairement transformer leur situation
de subordination.

Bien que le féminisme fasse partie de la pensée critique
moderne, diverses expressions du féminisme latino-américain
remettent en question la modernité en proposant un détache-
ment épistémique vis-a-vis du savoir européen, afin de penser
les relations hiérarchiques complexes de domination qui sont
imbriquées dans « la matrice coloniale du pouvoir ». Ainsi, les
femmes noires, autochtones, ouvriéres et lesbiennes remettent
en question la « femme universelle » du féminisme libéral
moderne — occidentale, hégémonique, capitaliste, bourgeoise
et blanche —, parce qu’un tel concept est aveugle quant aux
inégalités qui existent entre les femmes au-dela de I’hétéro-
normativité et du colonialisme. En d’autres termes, selon ces
autres perspectives, le féminisme libéral répond a I’ontologie
et a ’épistéme historiques des Etats-Unis et de I"Europe plutét
que des Amériques.

La reconfiguration du féminisme latino-américain provient
d’une variété d’espaces féminins : collectifs artistiques avec des
programmes féministes ; lesbiennes ; militantes d’un féminisme
« autre » ; féminismes populaires ; féminisme communautaire
bolivien et la communauté guatémalteque xinca ; féminisme
autonome ; féminisme noir et/ou antiraciste ; féminisme déco-
lonial ; théologie féministe de la libération ; écoféminisme ; et
mouvements sociaux de défense du territoire et de la Terre-
Mére, menés par des femmes noires, autochtones et paysannes.
Nombre de ces mouvements vont au-dela de la critique de la
modernité et du développement occidentaux, en s’efforcant de
dépasser la modernité capitaliste patriarcale. Ces féministes
considérent la « défense du territoire » — en tant que lieu per-
mettant d’€tre et de continuer a étre des femmes et un peuple —
comme essentielle a leurs luttes.

Bien que les féminismes latino-américains et caribéens se
soient inspirés de sources féministes européennes et améri-
caines, leur contexte et leur contenu uniques reconfigurent la
théorie féministe en problématisant les concepts de genre, de
patriarcat, de développement et de colonialité, et en intégrant
la racialité a ’analyse du pouvoir. Ces féminismes interrogent la
notion de genre du point de vue des épistémes amérindiennes et
afro-descendantes, remettant ainsi en cause la vision féministe
libérale qui interpréte les cultures ancestrales comme oppres-
sives et propose I’occidentalisation comme une voie vers I’auto-

nomisation des femmes. Les féminismes décoloniaux affirment
que le genre et ’hétérosexualité doivent étre compris historique-
ment. Ils soutiennent qu’il existe une imbrication indissoluble
d’oppressions multiples, diversement nommeée « intersectionna-
lité », « matrice de domination », « fusion », « co-constitution »,
« surcharge » ou sobrecruzamiento, et « multiplicité des oppres-
sions ». Les femmes noires et autochtones utilisent d’autres
catégories en plus de la race, du genre, de la classe et de la
sexualité — notamment I’« histoire » ou la « mémoire longue »,
le « territoire » et les « droits collectifs ».

Les féminismes latino-américains remettent en question a la
fois le patriarcat occidental et la subordination des femmes et
des personnes non hétérosexuelles dans les cultures autochtones
et afro-descendantes. Ils reconnaissent 1’existence de patriar-
cats préhispaniques, avec des concepts tels que le « patriarcat
originel ancestral » et le « patriarcat de basse intensité ». Les
féministes montrent ainsi comment les femmes ont connu,
dans le contexte colonial, un enchevétrement de patriarcats
(entronque de parriarcados) et, dans le cas des afro-descendantes,
un « patriarcat noir-colonial », comme je le montre dans ma
theése Tejiendo con retazos de memorias insurgencias epistémicas
de mugjeres negras/afrocolombianas (En tissant avec des bribes de
souvenirs des insurrections épistémiques de femmes noires/afro-co-
lombiennes).

Ces féminismes proposent donc la dépatriarcalisation des
héritages et des visions du monde ancestrales, les cosmovisiones
qui subordonnent la Pachamama « féminine » aux corps célestes
de I'univers « masculin ». Ils remettent en question les essen-
tialismes ethniques qui ne s’opposent pas a la norme hétéro-
sexuelle. Ils soulignent la nécessité de résoudre les inégalités
a partir de I'intérieur de chaque culture, en s’appuyant sur la
multiplicité des histoires, des sujets et des expériences qui com-
posent le plurivers — et qui transcendent I’universalisme abstrait
de la culture occidentale et la vision eurocentrique moderne.

Les mouvements de femmes en Amérique latine et dans les
Caraibes transforment radicalement leurs sociétés. Les mili-
tantes féministes pronent la décolonisation et la dépatriarcalisa-
tion simultanées de la société en imbriquant le communautaire,
I’environnemental et le spirituel. Elles contribuent a créer
d’autres mondes a partir d’ontologies qui revendiquent la vie
au-dela du développement. Par leurs pratiques multiples, elles
construisent les sociétés post-patriarcales du présent.



Pour aller plus loin
Association La Cuerda (Guatemala), www.lacuerdaguatemala.org
Blog de Sylvia Marcos, www.sylviamarcos.wordpress.com

Espinosa Mifioso, Yuderkys, Diana Gomez Correal et Karina Ochoa Muifioz
(dir.) (2014), Tejiendo de otro modo: feminismo, epistemologia vy apuestas des-
coloniales en Abya Yala, Popayan : Editorial Universidad del Cauca.

Gargallo, Francesca (2006), Las ideas feministas latinoamericanas, Mexico :
UACM.

Koman Ilel (réal.) (2014), Feminismo comunitario, www.youtube.com

Lozano Lerma, Betty Ruth (2016), Tgjiendo con retazos de memorias insur-
gencias epistémicas de mujeres negrasl/afrocolombianas: aportes a un feminismo
negro decolonial, thése de doctorat, université andine Simén Bolivar de
Quito (Equateur).

Betty Ruth Lozano Lerma est titulaire d’un diplome de premier cycle en
sociologie et d’une maitrise en philosophie, obtenus a I’université de Valle
a Cali (Colombie), et d’un doctorat en études culturelles latino-améri-
caines de I’université andine Simoén Bolivar de Quito (Equateur). Elle
milite pour un féminisme noir et décolonial et est actuellement directrice
de recherche a la Fundacion Universitaria Bautista de Cali.

Femmes de paix

Lau Kin Chi

Mots clés : violence, marginalisation, compétences relationnelles des femmes,
paix mondiale

Linitiative « 1 000 femmes pour le prix Nobel de la paix 2005 »
a été lancée en 2003 pour faire connaitre plus largement les idées
et les actions des femmes. Depuis la Suisse, un appel a retenti
dans le monde entier, a la suite duquel a été créé un comité
international de 20 femmes, venant de tous les continents. Aprés
étude, 1000 femmes, représentant plus de 150 pays, ont été
sélectionnées et nominées collectivement pour le prix Nobel de
la paix 2005.

Les femmes choisies ’ont été sans aucune intention d’essen-
tialiser le « féminin » ou sans se fonder sur une quelconque divi-
sion biologique entre femmes et hommes. I’idée était plutot
de mettre en lumiére les relations de soin qu’entretiennent les
femmes dans leur quotidien, ainsi que leur expérience et leurs
compétences acquises, si essentielles pour vaincre la violence
et favoriser une paix durable. La marginalisation historique
des femmes — comme celle des autochtones, des paysans et
d’autres groupes sociaux — doit étre considérée dans le contexte
des forces économiques et culturelles complexes qui les main-
tiennent dans ’asservissement social. En méme temps, il faut
rendre visibles les initiatives et la résistance exceptionnelles des
femmes. Le projet PeaceWomen encourage les échanges entre
différentes parties du monde, a propos des subjectivités et des
modes de vie alternatifs et des nouveaux imaginaires concernant
notre devenir.

L’une des forces motrices du réseau PeaceWomen Across the
Globe (PwAG — Femmes de paix autour du monde) réside dans le
désir de créer une plate-forme permettant aux femmes d’échan-
ger leurs histoires. Ces histoires sont celles de femmes qui ont
su transformer des conditions contraignantes en opportunités,
en tissant des liens en dehors des logiques de marchandisation
capitaliste. La nomination du mouvement PeaceWomen pour
le prix Nobel de la paix 2005 était I’occasion de donner de
la visibilité aux femmes, puisque leurs efforts créatifs déployés
dans les marges sont généralement considérés comme mineurs,



locaux et fragmentaires. Dans la logique de la mondialisation et
de la modernisation, ce qui résiste doit étre écarté. Les forces
politiques dominantes excluent ce qu’elles ne peuvent controler.

Comme I’a fait remarquer la coprésidente du projet PeaceWo-
men, Ruth-Gaby Vermot-Mangold, ex-membre du Conseil
national suisse et membre du Conseil de I’Europe :

«En janvier 2005, nous avons présenté leurs noms au comité
du prix Nobel a Oslo, avec la conviction que, cent ans apres
Bertha von Suttner, premiere femme a avoir regu le prix Nobel
en 1905, il était temps que plus de femmes soient hono-
rées pour leurs efforts, leur courage et leur détermination a
construire la paix.»

L’une de ces 1000 femmes a été nommeée « Anonyma », « pour
représenter toutes les femmes anonymes dont le travail a été
négligé, ainsi que toutes les femmes menacées qui font bou-
ger les choses et apportent des changements, mais qui restent
inconnues ».

Le projet a suscité beaucoup d’intérét et d’enthousiasme a
travers le monde. Le comité du prix Nobel de la paix a méme
appliqué une procédure spéciale pour cette nomination — toute
nomination devant normalement rester confidentielle. Dans ce
cas, la confidentialité ne pouvait étre respectée, puisque I’objec-
tif méme du projet était de rendre visibles les contributions de
1000 femmes, qui représentaient des millions d’autres femmes
marginalisées. Méme si le projet n’a finalement pas regu le prix
Nobel de la paix 2005 — décerné a ’Agence internationale de
I’énergie atomique (AIEA) —, il a continué en 2006 sous le nom
de PeaceWomen Across the Globe. Un livre de 2 200 pages a été
publié. Les cinq années suivantes, plus de 1 000 expositions ont
été organisées dans le monde entier, présentant dans différentes
langues les histoires des 1 000 Femmes de paix.

L’organisation PeaceWomen Across the Globe insiste sur deux
points essentiels : premiérement, promouvoir la résolution 1325
des Nations unies, qui permet aux femmes de participer au
processus de négociation de paix a la suite d’un conflit ; deu-
xiémement, encourager les interconnexions entre les questions
relatives a la paix, aux moyens de subsistance et a I’écologie. Les
projets engagés portent sur : des dialogues de paix en Egypte ;
de trés nombreuses tables rondes sur la paix organisées dans
différents continents ; ’apprentissage interrégional pour les
femmes en Argentine ; le combat contre la violence, au Brésil

et en Indonésie ; des cours de médiation pour la paix destinés
aux femmes ; la participation aux campagnes de #WomenSe-
riously et One Billion Rising ; des échanges entre agricultrices
d’Afrique, d’Amérique latine et d’Asie.

En 2015, pour célébrer son dixiéme anniversaire, PeaceWo-
men Across the Globe a lancé un projet de « visibilité-connec-
tivité-expertise » intitulé WikiPeaceWomen. Il vise a étendre les
connaissances et les compétences des millions de membres du
réseau qui travaillent dans de nombreux domaines, comme la
sécurité, la résolution des conflits, la sécurité écologique, la jus-
tice environnementale, la santé, I’éducation, la législation, et
bien d’autres encore. I’expertise de ces femmes est ainsi diffu-
sée au-dela de leurs sphéeres d’influence actuelles, a différents
niveaux, allant de leur communauté aux associations mondiales.
Cette campagne invite a écrire et traduire les histoires d’un mil-
lion de Femmes de paix (MillionPeaceWomen), afin de favoriser
une prise de conscience mondiale concernant la contribution
des femmes a la lutte contre la violence.

Les Femmes de paix défient les puissants, les cupides et les
égoistes ; elles se consacrent a rendre notre monde meilleur.
Leurs histoires doivent étre racontées, pour que les générations
futures puissent les écouter et en étre fieres. PeaceWomen Across
the Globe est un projet mondial d’espoir, un projet d’alliance
des espoirs.

Pour aller plus loin
PeaceWomen Across the Globe, www.1000peacewomen.org
WikiPeaceWomen, www.wikipeacewomen.org/wpworg

1000 femmes pour le prix Nobel de la paix (2005), 1000 Peace Women Across
the Globe, Zurich : Scalo Publishers.

Chan, Shun Hing, Lau Kin Chi, Dai Jinhua et Chung Hsiu Mei (dir.)
(2007), Colors of Peace: 108 Stories of Chinese Peace Women, Pékin : Central
Compilation and Translation Press.

Lau, Kin Chi (2011), « Actions at the Margins », Signs: Journal of Women in
Culture and Sociery, vol. 36, n° 3, p. 551-560.

Lau Kin Chi est maitresse de conférences au département des études
culturelles de 'université Lingnan, a Hong Kong, en Chine. Elle est
membre du conseil d’administration international de PeaceWomen
Across the Globe, coordinatrice du projet WikiPeaceWomen et membre
fondatrice de la Global University for Sustainability.



310

Hindouisme
et transformation sociale

Vasudha Narayanan

Mots clés: environnement, Inde, religion

L’hindouisme est la religion majoritaire en Inde, ainsi qu’une
tradition religieuse mondiale. Il existe une diversité considé-
rable parmi les nombreuses traditions et les nombreux groupes
qui entrent dans la catégorie de I’« hindouisme », ou qui sont
dits « hindous », et ils peuvent se tourner vers un grand nombre
de textes et d’autorités pour étre guidés. Dans cet article, le
terme sera utilisé rétrospectivement pour désigner les nom-
breuses croyances, pratiques et communautés qui se rattachent
aux textes sanskrits incluant, entre autres, les ledas, les épo-
pées, les Puranas et les Dharmashastras, sans oublier de nom-
breuses traditions vernaculaires du sous-continent indien et
d’autres parties du monde.

Cette ¢tude s’inscrit dans trois cadres conceptuels. Le pre-
mier est la notion de karma, qui signifie « action » mais se
référe plus largement aux conséquences des bonnes et mau-
vaises actions qui affectent la qualité de la vie, actuelle et future
—une idée partagée avec le jainisme, le bouddhisme, le sikhisme
et d’autres traditions sud-asiatiques. La plupart des hindous
reconnaitraient qu’il s’agit d’une notion complexe, et non d’un
concept qui explique directement la souffrance et les inégalités
dans la vie.

Cela nous conduit a un deuxiéme ensemble d’idées liées au
concept de dharma (droiture, devoir, loi). Il existe des centaines
de passages dans les textes sanskrits et vernaculaires sur I’im-
portance de la justice et du bien-étre social, et sur ’importance
du bonheur pour tous les autres animaux. En outre, on trouve
dans ces textes plusieurs exhortations a maintenir la pureté et
Pintégrité des foréts, des lacs, des riviéres et de la nature dans
son ensemble. Ces passages ne sont pas de simples textes infor-
matifs, mais des injonctions faites aux étres humains d’agir de
facon a multiplier le bonheur et la prospérité dans ce monde.
Des instructions spécifiques sont données, par exemple, aux
dirigeants, pour qu’ils agissent avec droiture, et aux personnes

ordinaires pour qu’elles accomplissent leur dharma, qui peut
dépendre de plusieurs facteurs comme la caste et la position
dans la vie. Les déclarations sur le samanya dharma (devoir
général, universel) ou le sanatana dharma (devoir continu, éter-
nel), soit les vertus qui devraient étre communes a tous les étres
humains, ’emportent sur les devoirs spécifiques qui incombent
a chacun et chacune en fonction de sa situation dans la vie.
Parmi ces vertus figurent la compassion, la non-violence, la
générosité, la patience, la gratitude, etc. Les mouvements
sociaux récents fondés sur les traditions religieuses hindoues
citent ces vertus pour justifier I’action sociale.

Le troisiéme ensemble d’idées et de pratiques est lié au
concept de bhakti (dévotion). La dévotion a la divinité, concep-
tualisée sous de nombreuses formes, et/ou I’engagement envers
les maitres religieux et les autres dévots ont, dans certains
cas, aidé a corriger les iniquités liées au systéme hiérarchique
des castes et a atténuer les problémes sociaux. Par exemple,
I’accent mis sur le fait que la bhakti d’une personne est plus
importante que les circonstances de sa naissance a fait émerger
I’idée, périodiquement dominante, que la dévotion et la piété
devraient créer un systeme hiérarchique différent, fondé sur
la foi et la vertu et non sur la naissance ou la profession. Un
poéte comme Nammalvar a déclaré qu’il était prét a servir
chaque dévot de la divinité Vishnu, quelle que soit sa caste. Plu-
sieurs communautés ou leaders religieux, comme Vivekananda
(1863-1902), ont également soutenu I’idée que le service rendu
aux étres humains est un service rendu a Dieu (« maanava seve
madhavan seva » ou « bhagavara seva bhagavat seva »).

11 doit y avoir littéralement des milliers d’initiatives de trans-
formation sociale qui trouvent leur source dans les traditions
hindoues. Si nous pensons au grand temple de Tirumala a
Tirupati, a la mission Ramakrishna et aux nombreuses ins-
titutions qu’elle a engendrées ou inspirées, a la communauté
Swaminarayan, au travail de Mata Amritanandamayi, au
réseau mondial d’activités inspiré par Sathya Sai Baba et a
bien d’autres choses encore, nous aurons une idée de 1’éventail
d’initiatives et d’actions qui existent pour aider a résoudre les
problémes d’injustice sociale, de non-soutenabilité écologique
et d’exploitation économique. Par exemple, les programmes
jan kalyan (bien-étre, ou bonheur de I’étre humain) visent a
fournir des infrastructures médicales, de simples cliniques de
quartier jusqu’aux hopitaux sophistiqués et ultraspécialisés,
ainsi qu’a offrir un acces a I’éducation aux personnes qui en ont



312

été privées pour des raisons liées a leur naissance, leur caste,
leur situation géographique ou leurs difficultés financiéres.

En outre, le Tirumala Tirupati Devasthanams — ’'une des
institutions religieuses les plus riches au monde — s’intéresse
également aux problémes environnementaux. Au sein de cette
institution, le Projet vert (Haritha Project) encourage la plan-
tation d’arbres, I’organisation de séminaires éducatifs sur la
défense de ’environnement et la biodiversité, mais aussi des
activités de lutte contre la déforestation et de protection des
cours d’eau contre la pollution. Plusieurs chefs religieux ont
aussi travaillé activement avec le grand public, en sensibilisant
les gens a des projets trés importants tels que le nettoyage
de grands cours d’eau comme le Gange et la Yamuna, ou la
plantation d’arbres dans les montagnes pour prévenir 1’érosion.

Les hindous sont confrontés a plusieurs défis dans leurs
efforts pour atteindre 1’équité sociale, protéger les droits
humains et remédier a la dégradation de I’environnement.
Dans certains cas, la religion elle-méme constitue un obs-
tacle a ces efforts. Celles et ceux qui considérent le Gange
comme un agent de purification ne croient pas que le fleuve
ait lui-méme besoin d’étre purifié. Les hindous perpétuent, et
subissent également, des actions ancrées dans ’intolérance.
L’adhésion rigide a des causes religieuses et le prosélytisme
agressif de nombreuses religions en Inde vont a ’encontre
des droits humains. L’intolérance a ’égard des personnes qui
mangent des produits carnés ; I’intolérance a ’égard des autres
religions ; les vendettas religieuses ; les violences de castes qui
persistent, en particulier contre les intouchables (dalits), dans
de nombreuses traditions religieuses du sous-continent ; et
P’oppression des femmes vont toutes a I’encontre des vertus
fondamentales de non-violence et de générosité qui font partie
intégrante du sanatana dharma.

L’injonction védique « sarve bhavantu sukhinah » (« que tous
les étres humains soient heureux ») est un objectif noble mais
difficile a atteindre depuis plusieurs millénaires. Elle constitue
néanmoins, a n’en pas douter, un fil conducteur pour les indi-
vidus et les institutions dans les traditions hindoues.

Pour aller plus loin

Tirumala Tirupati Devasthanams, www.tirumala.org

Alley, Kelly D. (2002), On the Banks of the Ganga: When Wastewater Meets a
Sacred River, Ann Arbor : University of Michigan Press.

Davis, Donald R. (2010), The Spirit of Hindu Law, Cambridge (Royaume-
Uni) : Cambridge University Press.

Kane, Panduranga Vamana (1968-1974 [1930-1962]), History of Dhar-
masastra: Ancient and Medieval Religious and Civil Law in India, cinq
volumes, Poona : Bhandarkar Oriental Research Institute.

Narayanan, Vasudha (1997), « “One Tree Is Equal to Ten Sons”: Hindu
Responses to the Problems of Ecology, Population, and Consumption »,
FJournal of the American Academy of Religion, vol. 65, n° 2, p. 291-332.

Nelson, Lance E. (1998), Purifying the Earthly Body of God: Religion and
Ecology in Hindu India, Albany (New York) : SUNY Press.

Sanford, A.Whitney (2012), Growing Stories from India: Religion and the Fate
of Agriculture, Lexington : University Press of Kentucky.

Vasudha Narayanan a été nommeée distinguished professor au sein du dépar-
tement de religion de 'université de Floride et est directrice du Center
for the Study of Hindu Traditions (CHITRA) dans la méme université. Elle
a effectué ses études aux universités de Madras et de Bombay, en Inde,
et a Puniversité Harvard, aux Etats-Unis. Elle a été présidente de ’Ame-
rican Academy of Religion et de la Society for Hindu-Christian Studies.



314

Hurai

Yuxin Hou

Mots clés : bien-étre autochtone, naturalisme, chamanisme, renaissance
culturelle

« Hurai » (« toutes les choses les meilleures ») exprime la
logique de transformation a partir de la nature vers les ani-
maux, puis vers les étres humains, en accord avec la cosmologie
du peuple touvain de Chine. Ce concept entretient la croyance
selon laquelle les étres humains sont capables de recevoir conti-
nuellement le surai et les bienfaits de la nature (Hou, 2014). Ce
terme est fortement lié au bien-étre autochtone et aux traditions
de naturalisme et de chamanisme, qui s’articulent autour de
P’interaction soutenable entre le peuple touvain de Chine et les
animaux, la nature et les dieux.

Les Touvains sont un ancien peuple de chasseurs et de
nomades, dont les origines remontent a la dynastie Tang.
Aujourd’hui, le peuple touvain est dispersé dans la région du
Xinjiang en Chine, ainsi qu’en Mongolie-Extérieure et en Rus-
sie. Les Touvains de Chine vivent principalement dans les trois
villages de Kanas, Hemu et Baihaba, et leur population totale est
d’environ 2500 personnes (Hou, 2013). Le hurai, en tant que
concept ancestral, imprégnait le quotidien du peuple touvain
de Chine a I’époque de leur vie de nomades et de chasseurs. 1l
signifiait en général la bénédiction accordée par les dieux aux
humains, aux animaux ainsi qu’aux autres éléments de la nature,
dans un contexte culturel de chamanisme et de naturalisme.
Par exemple, le champignon Ophiocordyceps sinensis, que 1’on
trouve dans les zones de haute altitude, a une grande valeur
économique et médicale, mais il a rarement été exploité par les
Touvains de Chine, car ils considérent qu’il s’agit du protecteur
de la prairie et de I'une des sources leur apportant le Aurai.
Cependant, son énorme valeur économique a attiré de plus en
plus de personnes extérieures qui le cueillent secrétement et sans
retenue, causant ainsi des dommages écologiques. Pour faire
face a ce probléme, les dirigeants de la communauté touvaine en
Chine ont spontanément constitué une équipe de gardes fores-
tiers. Le concept de hurai s’applique en outre a de nombreux
autres aspects de la vie.

Bien que la modernisation, la sédentarisation et le tourisme
aient eu un effet considérable sur les cultures et les moyens
de subsistance traditionnels, le Aura: joue désormais un role
important dans la renaissance culturelle et dans le déploiement
de moyens stratégiques qui permettent de s’opposer au déve-
loppement moderne. Dans le systéme de pensée autochtone
du peuple touvain, il n’existe pas de notion qui corresponde a
celle du développement linéaire. Le hurai, en tant que concept
holistique, intégre des éléments tels que la vie bonne, la santé,
la soutenabilité, I’amour, le sacré, etc. C’est un concept anti-an-
thropocentrique, qui place la nature, les animaux et les dieux
avant les humains. Il se traduit par une notion de bien-étre qui
implique que lorsque la nature, les animaux et les dieux sont
heureux, les humains peuvent naturellement connaitre le bon-
heur. Pour obtenir le Aurai, les humains doivent mettre en ceuvre
des actions visant a préserver le bien-étre dans son ensemble,
non seulement dans le cadre de rituels mais aussi dans la vie
quotidienne.

Les chefs de la communauté touvaine, a travers les pratiques
de la vie quotidienne et les cérémonies ou les fétes, éduquent
les jeunes a s’impliquer pleinement dans le culte de la nature
et le chamanisme, d’une maniere qui contraste avec 1’éduca-
tion scolaire traditionnelle. Grace a cet ensemble de pratiques,
les jeunes pergoivent et comprennent la relation étroite entre
les humains et la nature. Ainsi, des « relations naturelles » sont
établies entre les humains et la nature, les animaux et les étres
spirituels. Les visions écologiques du peuple touvain de Chine
se manifestent dans les tabous : les enfants sont éduqués a ne
pas les enfreindre et a respecter les régles de la nature. On leur
apprend a ne pas nuire aux plantes et aux animaux, et a vivre
en harmonie avec leur propre bien-étre et leur bonheur. Les
Touvains et Touvaines entretiennent par exemple la croyance
selon laquelle des cicatrices apparaitront sur le visage d’une per-
sonne si des ceufs d’oiseaux sont cassés, ou celle selon laquelle
les gens souflriront de tics si un arbre vivant est abattu. En ce
qui concerne I’exploitation des ressources naturelles, les Tou-
vains de Chine observent scrupuleusement des tabous tels que
I’interdiction de creuser la terre en profondeur ou sur de vastes
surfaces. En outre, le peuple touvain de Chine a recours a des
cérémonies et des rituels annuels divers pour éduquer les jeunes
sur la maniére de gérer la relation entre les humains et la nature.

Sous Peffet du développement moderne, le Aurai, qui était une
notion autochtone traditionnelle, est devenu un concept destiné



non seulement a guider les activités quotidiennes, mais aussi a
faire revivre la culture traditionnelle et a résister a la moderni-
sation. Cette transformation permet d’unir le peuple touvain
de Chine et de revitaliser les liens naturels entre les humains
et la nature, les animaux et les dieux. Dans la « cérémonie de
destruction des os », le mot magique « Aurai », répété plusieurs
fois et accompagné de danses et de chants, suscite une jubilation
collective et contribue a faire revivre la hiérarchie et la struc-
ture ancestrales entre les humains et la nature. Cette cérémonie
souligne I’importance de consacrer, de recevoir et d’éprouver
le bien-étre, a travers la consommation de moelle (Hou, 2016).
Comme d’autres rituels dans la société touvaine de Chine, elle
permet de renouveler la signifiance du concept ancien de Aurai.
En réalité, le concept de Aura:i aide le peuple touvain de Chine
a affronter les menaces que représentent les défis extérieurs et
la modernité, mais aussi a faire face aux difficultés sociales et
culturelles au sein de leur propre société. Les efforts et les stra-
tégies adoptés par les leaders de la communauté touvaine de
Chine permettent d’espérer la continuité des anciens principes
du hurai, renforcés par le mouvement de renaissance culturelle
de la société touvaine chinoise.

Pour aller plus loin
Friends of Tuva, www.fotuva.org/index.html
Tuva Asia (The New Research of Tuva), www.en.tuva.asia

Hou, Yuxin (2013), « Saving Our Identity: An Uphill Battle for the Tuva of
China », Cultural Survival Quarterly, vol. 37, n° 4, p. 24-25.

Hou, Yuxin (2014), « The Analysis of Current Situation of Tuva People in
China », The New Research of Tuva, n° 1, p. 96-103.

Hou, Yuxin (2016), « Ritual and Cultural Revival at Tuvan Sacred Natu-
ral Sites Supports Indigenous Governance and Conservation of Nature
in China », dans Bas Verschuuren et Naoya Furuta (dir.), Asian Sacred
Natural Sites: Philosophy and Practice in Protected Areas and Conservation,
New York : Routledge.

Yuxin Hou (www.yuxinhou.com) est chercheur invité¢ au Graduate Center
de la City University of New York et chercheur a I’Institute for Philan-
thropy de I'université Tsinghua. Il a obtenu son doctorat en anthropo-
logie en 2012 a I'université de Pékin — une recherche financée par la
Fondation Ford.

Ibadisme

Mabrouka M’Barek

Mots clés : islam, ibadisme, ascétisme, capacitation communautaire, polygamie

De nombreuses alternatives s’inspirent du domaine spirituel ou
de cosmovisions, telles que le sumak kawsay ou 'ubuntu. 1islam
peut-il également étre une source d’inspiration pour construire
des alternatives au néolibéralisme, au néocolonialisme et aux
relations prédatrices avec la nature ? Il y a eu de nombreuses
conversations sur ce que I’islam prone en matiére d’économie et
de relations des humains avec la nature. Le Coran et les kadiths
ont fait ’objet d’un large éventail d’interprétations, mais celles-ci
se sont avérées insuffisantes pour fournir une réponse claire aux
défis actuels.

En fait, la recherche d’interprétations plus complexes et plus
souples n’est souvent qu’une tentative de s’adapter au mode de
vie capitaliste. Ainsi, la finance islamique, présentée comme une
alternative, n’est finalement qu’un moyen d’inventer un nouveau
vocabulaire fondé sur les préceptes de I’islam tout en soutenant le
néolibéralisme. Les acteurs politiques, tels que les partis islamistes
enTurquie ou en Tunisie, affirment souvent que le Prophéte était
un marchand et donc un capitaliste, mais ce paralléle infondé
n’est qu’un prétexte pour justifier ’obéissance islamiste au Fonds
monétaire international. Pire, les pays du Golfe incarnent le gas-
pillage et le matérialisme a un point tel qu’il est difficile de croire
que I’islam puisse répondre aux défis d’aujourd’hui.

Pour trouver un modéle qui serve d’alternative a la société
capitaliste, nous devons chercher au-dela des pétromonarchies,
au-dela du clivage entre sunnites et chiites, et nous intéresser a
I’ibadisme, une école de I’islam peu connue. La présente analyse
situera cette idéologie dans I’histoire et décrira ses principales
caractéristiques : un mode de gouvernance communautaire, ’as-
cétisme comme mode de vie et le pluralisme culturel.

Les ibadites sont les disciples d’Abdullah ibn Ibad al-Tamini
et constituent la plus ancienne école de pensée de I’islam, anté-
rieure a la division entre sunnites et chiites. La faction ibadite
est apparue apres la mort du Prophéte, ses adeptes estimant que
le chef religieux supréme n’avait pas a descendre de la lignée
du Prophéte, ni a étre issu d’une certaine ethnie. I’'ibadisme est
la religion dominante a Oman et il s’est répandu en Libye, en
Algérie, a Zanzibar en Tanzanie et sur I’lle de Djerba en Tunisie.



L’anthropologue tunisien Walid ben Omrane a noté que ’archi-
tecture des villes ibadites témoigne du rapport que la commu-
nauté entretient avec la notion de pouvoir. En effet, la mosquée se
trouve ici a la périphérie, alors que dans ’architecture islamique
traditionnelle, elle représente au contraire le centre du pouvoir.
Les mosquées ibadites sont en outre plus petites et plus modestes.
Les ibadites obéissent aux structures familiales berbéres égali-
taires, ou les roles économiques des hommes et des femmes sont
similaires. Comme le note Walid ben Omrane (comm. pers.) :

«Les Berbéres ont adopté le contrat de mariage de Kairouan
qui a bloqué les procédures polygames. De plus, les femmes
ibadites ont le droit de répudier leur mari si au bout de deux ans,
il ne donne aucun signe de vie durant un voyage commercial.
La polygamie a prospéré dans les sociétés guerrieres, tribales et
nomades. Au contraire, les communautés ibadites ont souvent
été des communautés de paix sociale — ce qui leur permettait
d’assurer la prospérité de leur commerce —, des communautés
fondées sur la famille traditionnelle et des sociétés sédentaires.»

L’imam ibadite reste le représentant de la communauté, mais il
est choisi parmi les individus les plus « méritants », ce qui signifie
que I’élu ne doit faire preuve d’aucune ambition personnelle, étre
modeste et s’engager a servir son peuple. La structure politique
ibadite demeure patriarcale puisque I’imam est choisi parmi les
hommes. Néanmoins, il gouverne avec le consensus de la commu-
nauté, ce qui fait que s’il devient autocratique, il peut étre destitué
avant méme la fin de son mandat.

Outre la simplicité et la modestie de leur architecture, les iba-
dites adoptent un mode de vie qui repose sur les principes de
sobriété, de modération et de rejet de tout ce qui est ostenta-
toire. Ils et elles pensent que I'indépendance peut étre atteinte
en limitant les besoins et en rationnant ce que la nature offre.
Cette philosophie de vie s’est inspirée des premiers califes de I’is-
lam, mais elle s’oppose au luxe dans lequel ont vécu les califes
depuis la dynastie des Omeyyades. Ce mode de vie simple perdure
aujourd’hui. Lorsqu’une inégalité s’installe entre le représentant
de la communauté et le peuple, elle est pergue comme une indi-
cation que le mode de gouvernance est en train de glisser vers le
schéma d’un roi gouvernant ses sujets.

En tant qu’adeptes d’un islam opposé a la tyrannie et a la
domination, les ibadites célébrent la pluralité ethnique et le dia-
logue interconfessionnel. Parce qu’ils croient que toute personne

méritante peut étre choisie comme imam, les peuples berbéres
d’Afrique du Nord se sont montrés plus réceptifs et favorables a
cette école égalitaire de ’islam. Sur I’ile de Djerba en Tunisie, par
exemple, les ibadites restent attachés a leurs origines amazighes ou
berbéres, ainsi qu’a leur identité africaine. Grace a leur tolérance
religieuse et a leur défense de la pluralité ethnique et de I’autono-
mie communautaire, ils sont a I’abri du capitalisme mondial, et
I’ibadisme peut étre considéré aujourd’hui comme une possibilité
de paix dans un Moyen-Orient déchiré par les divisions ethniques
et la malédiction du pétrole.

Les ibadites ont résisté a la centralisation en organisant leurs
communautés en marge du pouvoir. L’ibadisme doit sans doute
sa survie a sa stratégie de discrétion, ou kizman. Cependant, en
Tunisie, les ibadites se sont pleinement manifestés et engagés dans
I’espace public lors du conflit post-indépendance entre les ten-
dances yousséfistes et bourguibistes et, plus récemment, pendant
la révolution de la dignité en 2010-2011. En 2012, la communauté
ibadite de Guellala, sur I’1le de Djerba, a organisé avec succes un
mouvement de résistance contre les autorités de ’Etat qui vou-
laient continuer a exploiter une décharge saturée, laquelle mena-
¢ait de dégrader les rares sources d’eau disponibles.

Comme le montrent les ibadites de Djerba, la stratégie du kiz-
man consiste a occuper I’espace local, a organiser une commu-
nauté qui ne dépend pas de I'Etat et, lorsque ’Etat s’en méle,
a lui résister. Bien que les ibadites aient été critiqués pour leur
silence pendant la dictature de Zine el-Abidine ben Ali, qui a duré
de 1989 a 2011, ils et elles parviennent a résister en mettant en
ceuvre un maillage de multiples modes communautaires d’auto-
gouvernance résiliente.

Pour aller plus loin

Aillet, Cyrille (2012), « I’ibadisme, une minorité au cceur de I’islam »,
REMMM : revue des mondes musulmans et de la Méditerranée, n® 132, p. 13-36.

Enki, Baptiste (2016), « Aux marges du califat, pouvoirs et doctrines dissi-
dentes : retour sur le développement de I’ibadisme », Les Clés du Moyen-
Orient, 9 et 12 septembre, www.lesclesdumoyenorient.com

Omrane, Walid ben (2012), « La communauté amazighophone de Jerba et
les révolutions au Maghreb », Centre d’études maghrébines, Tunis.

Omrane, Walid ben (2018), Maghrib in Past and Present, épisode 39, 21 juin,
www.themaghribpodcast.com

Mabrouka M’Barek est une ancienne élue de I’Assemblée nationale
constituante de Tunisie (2011-2014). Elle est actuellement membre du
Global Working Group Beyond Development de la Fondation Rosa-
Luxemburg, située a Bruxelles.



320

iIcca - Territoires de vie

Grazia Borrini-Feyerabend et M. Taghi Farvar

Mots clés : territoire, vie, gouvernance, peuples autochtones, communautés
locales, communs

De tout temps et dans toutes les cultures du monde, un phé-
nomene apparait si puissant et si naturel qu’il en est presque
invisible. Il s’agit du lien — unique, profondément riche, parfois
viscéral — qui rattache un peuple, ou une communauté spéci-
fique, a son territoire : la terre sur laquelle il vit, et ’eau et les
ressources naturelles dont il dépend. Dans le monde entier, de
nombreux termes différents sont utilisés pour décrire ce lien
particulier (« wilaya hadat », « himas », « agdals », « territorios de
vida », « territorios del buenvivir », « tagal », « gorog-e bumi », « yerli
qorukh », « faritra ifem prvelomana », « terres ancestrales », « pays »,
« aire conservée par la communauté », « site naturel sacré », « aire
marine gérée localement », et bien d’autres encore). Ils revétent
des significations uniques, pour des peuples et des communautés
uniques. En ce deuxiéme millénaire, ce phénomeéne a été identi-
fié comme une caractéristique essentielle de I’humanité et s’est
vu offrir un nom en lngua franca, celui d’« 1cca®” », qui peut étre
utilisé dans toutes les langues et cultures.

En bref, les 1ccA sont des « territoires et des zones conser-
vées par les peuples autochtones et les communautés locales »
— ces espaces naturels uniques ou une association forte entre la
communauté et le territoire est combinée avec une gouvernance
locale efficace et la conservation de la nature (Borrini-Feyera-
bend ez al., 2010 ; Kothari ez al., 2012). I’expression « ICCA »
englobe donc — mais ne devrait jamais dissimuler — une myriade
de termes locaux, qui constituent une valeur en soi. Certes, pour
les peuples autochtones gardiens et les communautés tradition-
nelles, le lien qui les rattache a leur territoire est plus riche que
ce qui peut étre exprimé par des mots. Il s’agit d’un lien de sub-
sistance, d’énergie et de santé, mais aussi d’une source d’identité,
de culture, d’autonomie et de liberté. Cette relation a leur terri-
toire connecte les générations en préservant les souvenirs et les
pratiques du passé et en les reliant a I’avenir souhaité. C’est le sol

87. NDT : ICCA, pour Indigenous and Communiry Conservation Areas. En frangais,
I’abréviation utilisée officiellement est APAC, pour « aires ou territoires du patri-
moine autochtone et communautaire ». On parle aussi de « territoires de vie ».

sur lequel les communautés apprennent, définissent des valeurs
et développent une autonomie. Pour beaucoup, le « territoire »
est aussi un pont entre les réalités visibles et invisibles, entre les
richesses matérielles et spirituelles. Avec le territoire et la nature
vont la vie, la dignité et ’autodétermination des peuples.

La présence d’une 1cCA implique une « institution de gouver-
nance locale » —un conseil des anciens, une assemblée villageoise,
une autorité spirituelle, des normes culturelles bien ancrées —,
qui développe des regles concernant I’acceés aux communs natu-
rels et leur utilisation, et en assure le respect, avec des résultats
positifs tant pour la nature que pour les personnes. Le terme
« IccA » indique ainsi la présence de trois caractéristiques : 1) il
existe un « lien fort et profond » entre un peuple autochtone ou
une communauté locale et un territoire ou une aire ; 2) le peuple
ou la communauté concernée « prend les décisions relatives a
ce territoire ou cette aire et les applique » ; 3) les décisions et les
efforts du peuple ou de la communauté conduisent a la « conser-
vation de la nature » et « de la vie, des moyens de subsistance et
des valeurs culturelles qui y sont associés ».

Bien entendu, les phénomeénes socio-écologiques sont com-
plexes. Il peut y avoir des « 1CCA définies » (présentant les trois
caractéristiques définitionnelles), des « ICCA perturbées » (ayant
rempli les trois caractéristiques dans le passé, mais échouant
aujourd’hui en raison de perturbations qui peuvent étre inver-
sées ou contrecarrées) et méme des « ICCA désirées » (ne pré-
sentant qu’une ou deux caractéristiques définitionnelles, mais
possédant également le potentiel de développer la troisieme)
(Borrini-Feyerabend et Campese, 2017).

Une 1CCA ne peut étre identifiée et maintenue en vie que par le
peuple ou la communauté qui la gouverne et la gére. Les pécheurs
qui s’engagent dans des opérations de surveillance de leur aire
conservée estuarienne en Casamance, au Sénégal, et les commu-
nautés pastorales autochtones d’Iran qui prennent des décisions
cruciales sur le moment de migrer vers leurs zones d’estivage et
d’hivernage savent qu’ils et elles sont liés a une 1CCA. Les peuples
autochtones de la région amazonienne qui résistent vigoureuse-
ment aux perturbations causées par les barrages, les routes et les
opérations miniéres, et les communautés rurales d’Espagne dont
les communs sont au cceur de I’identité et de la culture locales
savent que leur lien est suffisamment fort et effectif. Les habitants
des foréts de Bornéo qui reconnaissent des centaines de plantes et
de traces d’animausx, et les femmes malgaches qui réglementent
la collecte des poulpes pour garantir leur abondance lors de la


baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 

baptiste
Texte surligné 


322

prochaine saison de péche peuvent constater les résultats de la
protection de la nature et les analyser.

Aujourd’hui, le terme « ICCA » a pris de ’ampleur. Il est désor-
mais utilisé par les défenseurs de ’environnement et les agences
gouvernementales comme un type de gouvernance pour la
conservation de la nature®®. Les ICCA sont reconnues comme
des aires protégées avec un type de gouvernance spécifique, ou
comme des aires « conservées » (Borrini-Feyerabend ez al., 2013 ;
Borrini-Feyerabend et Hill, 2015), et/ou a travers des accords
adaptés aux chevauchements avec d’autres aires protégées rele-
vant de divers types de gouvernance. En termes de contribution
a la protection et la conservation de la nature, les ICCA sont,
selon toute vraisemblance, aussi importantes, voire plus, que les
aires protégées officielles. Elles sont donc cruciales pour atteindre
les objectifs de conservation au niveau mondial. Les 1ccaA four-
nissent des « modeles durables de protection de la nature », qui
dépendent de I'intégrité et des capacités locales plutot que d’une
expertise et d’un financement externes. Elles maintiennent les
moyens de subsistance, la paix et la sécurité, ainsi que I’identité
et la fierté culturelles. Elles constituent un mécanisme non fondé
sur le marché, qui permet d’atténuer le changement climatique et
de s’y adapter. Elles aident a atteindre la plupart des objectifs du
plan stratégique pour la diversité biologique 2011-2020 (Kothari
et Neumann, 2014) et contribuent a une grande partie des
objectifs du programme de développement durable des Nations
unies. Cela dit, pour les peuples autochtones et les communautés
locales qui en ont la garde, les 1IccA demeurent essentielles pour
maintenir la vie et les moyens de subsistance, pour jouir de droits
collectifs sur la terre, ’eau et les ressources naturelles, avec les
responsabilités correspondantes, et pour garantir le respect des
connaissances, pratiques et institutions essentielles a la culture.
Ce sont les raisons cruciales pour lesquelles des centaines d’orga-
nisations de peuples autochtones et de communautés locales, de
défenseurs de la société civile et d’individus ont uni leurs forces
au sein du 1cca Consortium — une association internationale qui,
dans le monde entier, défend les 1CCA contre plusieurs menaces
omniprésentes et favorise la reconnaissance et le soutien néces-
saires de ces « territoires de vie ».

88. Voir les rapports « Planéte protégée » de 2012, 2014 et 2016, du Centre
mondial de surveillance pour la conservation de la nature (PNUE-WCMC) et
I’Union internationale pour la conservation de la nature (UICN) : www.livereport.
protectedplanet.net

Pour aller plus loin
1ccA Consortium, www.iccaconsortium.org

Borrini-Feyerabend, Grazia, Barbara Lassen, Stan Stevens, Gary Mar-
tin, Juan Carlos Riascos de la Pefia, Ernesto F. Rdez Luna et M. Taghi
Farvar (2010), Bio-cultural Diversity Conserved by Indigenous Peoples and
Local Communities: Examples and Analysis, Téhéran : 1ccA Consortium
et CENESTA.

Borrini-Feyerabend, Grazia, Nigel Dudley, Tilman Jaeger, Barbara Lassen,
Neema Pathak Broome, Adrian Phillips et Trevor Sandwith (2013),
Governance of Protected Areas: From Understanding to Action, Gland
(Suisse) : TUCN WCPA.

Borrini-Feyerabend, Grazia et Rosemary Hill (2015), « Governance for the
Conservation of Nature », dans Graeme L. Worboys, Michael Lockwood,
Ashish Kothari, Sue Feary et Ian Pulsford (dir.), Protected Area Gover-
nance and Management, Canberra : ANU Press.

Borrini-Feyerabend, Grazia et Jessica Campese (2017), Self-Strengthening
1ccas: Guidance on a Process and Resources for Custodian Indigenous Peoples
and Local Communities, 1CCA Consortium.

Kothari, Ashish, Colleen Corrigan, Harry Jonas, Aurélie Neumann et Holly
Shrumm (dir.) (2012), cBD Technical Series. Recognising and Supporting
Territories and Areas Conserved by Indigenous Peoples and Local Communities:
Global Overview and National Case Studies, n° 64, Montréal : Secretariat
of the Convention on Biological Diversity.

Kothari, Ashish et Aurélie Neumann (2014), Policy Brief of the icca Consor-
tium: 1ccAs and Aichi Target, n° 1, Téhéran : 1ccA Consortium, Kalpavriksh,
CBD Secretariat, CBD Alliance et Cenesta.

Grazia Borrini-Feyerabend est cofondatrice du 1cca Consortium ety a
été élue coordinatrice mondiale de 2010 a 2019. Apres avoir développé le
programme de politique sociale de ’Union internationale pour la conser-
vation de la nature (UICN) au début des années 1990, elle a été active au
sein de la Commission des politiques environnementales, économiques et
sociales (CPEES) et de la Commission mondiale des aires protégées (CMAP)
de ’UICN, introduisant et pilotant la discipline de la « gouvernance pour
la conservation de la nature ». Elle a travaillé dans plus de 60 pays et a
publié plus d’une vingtaine d’ouvrages.

Feu M. Taghi Farvar a cofondé le icca Consortium, ou il a été élu pré-
sident en 2010. Issu d’une tribu nomade shahsevan de I’Azerbaidjan
iranien, Taghi a défendu les droits des terres ancestrales des peuples
autochtones et a contribué a ce que les tribus nomades autochtones
soient reconnues comme les premieres défenseuses de ’environnement.



324

Justice environnementale

Joan Martinez-Alier

Mots clés : métabolisme social, écologie politique, conflits écologico-distributifs,
EJ Atlas

Un mouvement mondial pour la justice environnementale
contribue aujourd’hui a orienter la société et I’économie vers
plus de soutenabilité environnementale. Ce mouvement est
né des « conflits écologico-distributifs » (Martinez-Alier, 2014
[2002]), un terme désignant les protestations collectives contre
les injustices environnementales. Par exemple, une usine peut
polluer une riviere qui n’appartient a personne, ou qui appar-
tient a une communauté qui gére la riviere — comme ’ont étudié
Elinor Ostrom et son école des communs. Dans ce cas, il ne
s’agit pas d’'un dommage qui peut étre évalué sur le marché. Il
en est de méme lorsque le changement climatique fait reculer
les glaciers dans les Andes ou dans I’Himalaya, privant ainsi
leurs communautés d’eau. Plus qu’une défaillance du marché
— ce qui implique que de telles externalités pourraient étre éva-
luées en termes monétaires et internalisées par le systéme de
prix —, il s’agit, comme le dit Karl William Kapp, d’un « succeés
de transferts de cofts », qui conduit celles et ceux qui les sup-
portent a protester. Si ces protestations portent leurs fruits — ce
qui n’est pas le cas en regle générale —, ces activités peuvent se
voir interdites.

Aux Etats-Unis, ces conflits écologico-distributifs ont été
percus comme des injustices persistantes envers les « gens de
couleur » et ont donné naissance a un mouvement social dans
les années 1980 (Bullard, 1993). Le terme de « justice envi-
ronnementale » a alors commencé a étre utilisé dans les luttes
contre le déversement d’énormes quantités de déchets toxiques
a proximité des communautés noires pauvres. Dés 1991, lors du
National People of Color Environmental Leadership Summit
a Washington DC, des liens ont été tissés afin de « commencer a
construire un mouvement national et international réunissant
tous les peuples de couleur, pour lutter contre la destruction et
la spoliation de [leurs] terres et de [leurs] communautés ».

A T’heure actuelle, les conflits écologico-distributifs axés sur
Pextraction des ressources, le transport et ’élimination des

déchets se multiplient a travers le monde. On observe des pro-
testations au niveau local, mais aussi des exemples de réussites
ou les projets sont arrétés, et des alternatives développées. La
justice environnementale constitue donc une focale puissante
pour donner du sens aux luttes contre les effets négatifs de
certains projets. La croissance économique modifie le « méta-
bolisme social » mondial, c’est-a-dire les flux d’énergie et de
matieéres qui ont un effet sur les moyens de subsistance des
humains et la conservation de la nature dans le monde entier.
L’économie industrielle d’aujourd’hui a un appétit colossal pour
les matériaux et ’énergie. Méme une économie industrielle qui
ne connaitrait pas de croissance aurait besoin de « nouveaux »
approvisionnements en combustibles fossiles — car 1’énergie
n’est pas recyclée —, mais aussi en matériaux — ceux-ci n’étant
qu’en partie recyclés. Ces besoins ne cessent d’augmenter avec
la croissance économique.

Avec I’industrialisation, des quantités accrues de dioxyde de
carbone ont été rejetées dans ’atmospheére, augmentant ainsi
I’effet de serre ou ’acidification des océans. Ce type d’économie
n’est donc pas circulaire ; elle est entropique. Les aquiféres, le
bois et les ressources halieutiques sont surexploités. La ferti-
lité des sols est mise en péril, tandis que la biodiversité s’ap-
pauvrit. Ce métabolisme social en mutation donne ainsi lieu a
des conflits écologico-distributifs qui se superposent parfois a
d’autres conflits sociaux axés sur des questions de classe, d’eth-
nicité ou d’identité autochtone, de genre, de caste ou de droits
territoriaux.

Un mouvement mondial pour la justice environnementale
s’affirme aujourd’hui lentement, comme le montre 1’Atlas des
conflits pour la justice environnementale (Martinez-Alier er al.,
2016). Plusieurs types d’épuisement se produisent actuellement,
dans la mesure ou I’exploitation miniére, les barrages, la fractu-
ration hydraulique (pour le gaz), les plantations et les nouveaux
réseaux de transport nécessitent une croissance métabolique.
Peu a peu, ces développements atteignent chaque recoin restant
de la planéte, minant I’environnement ainsi que les conditions
d’existence des populations locales, qui s’en plaignent en consé-
quence. L’alliance entre le mouvement pour la justice environ-
nementale et le mouvement de sauvegarde de ’environnement
peut étre difficile, bien qu’un appel a une convergence entre le
mouvement de la décroissance et celui pour la justice environ-
nementale ait été lancé pour la premiére fois en 2012 (Martinez-
Alier, 2012).



Les conflits écologico-distributifs différent des conflits de
redistribution économiques concernant les salaires, les prix et les
loyers. Les conflits écologico-distributifs portent sur les condi-
tions de vie, I’accés aux ressources naturelles et la répartition de
la pollution. Leurs protagonistes sont moins souvent des travail-
leurs industriels que des femmes autochtones qui luttent contre
les projets de mines a ciel ouvert, des paysans qui s’opposent aux
plantations envahissantes de palmiers a huile, ou des citadins et
des recycleurs de déchets qui refusent leur incinération (comme
dans tant de cas répertoriés dans 1’Azlas des conflits pour la justice
environnementale). Les conflits écologico-distributifs difféerent
des luttes classiques entre le capital et le travail, bien qu’ils se
recoupent parfois.

Ces conflits sont des luttes pour la valuation en deux sens. Le
premier sens concerne les valeurs a adopter lors de la prise de
décision sur I’utilisation de la nature dans des projets particuliers
— par exemple, les valeurs marchandes, dont les valeurs moné-
taires fictives, établies par le biais d’une valuation contingente
ou par d’autres méthodes ; les valeurs liées a la subsistance ;
le caractére sacré ; les droits territoriaux des autochtones ; les
valeurs écologiques dans leurs propres unités de compte. Deu-
xiémement, et plus important encore, quel groupe social devrait
avoir le pouvoir d’inclure ou d’exclure les valeurs concernées, de
les pondérer et de permettre des compromis ? Par exemple, les
droits territoriaux sacrés des autochtones sont-ils assortis d’un
droit de veto (Martinez-Alier, 2014 [2002]) ?

Depuis le milieu des années 1990, un lien a été établi entre
le mouvement pour la justice environnementale aux Etats-Unis
et I’écologisme des pauvres en Amérique latine, en Afrique et
en Asie. Cela fait suite a la mort de Chico Mendes en 1988, qui
s’opposait a la déforestation au Brésil, et a la mort, en 1995,
de Ken Saro-Wiwa et de ses camarades ogonis dans le delta
du Niger, qui luttaient contre I’extraction pétroliere et le tor-
chage du gaz par Shell. Toujours au milieu des années 1990,
P’ouvrage Cry of the Earth, Cry of the Poor (1997 [1996]) du
« théologien de la libération » Leonardo Boff a établi des liens
entre la pauvreté et les plaintes environnementales. Son travail
a été défendu dans I’encyclique papale Laudato si’ (2015), qui
est elle-méme un appel a la justice environnementale.

Depuis les années 1980, le mouvement pour la justice envi-
ronnementale a introduit un ensemble de concepts et a lancé
une campagne. Des propositions pour laisser les énergies fossiles
dans le sol ont été développées depuis 1997 par Accion Ecologica

en Equateur, Environmental Rights Action au Nigeria, et le
réseau Oilwatch. La résistance a ’injustice socio-environnemen-
tale a donné naissance a de nombreuses organisations de jus-
tice environnementale, qui pronent des transformations sociales
alternatives et déploient un nouveau vocabulaire de la justice
environnementale, avec des termes et des expressions tels que :
I’« épidémiologie populaire », les « zones de sacrifice », la « justice
climatique », la « justice de ’eau », la « souveraineté alimen-
taire », la « biopiraterie », les « villages du cancer » en Chine, les
« déserts verts » au Brésil, les « pueblos fumigados » en Argentine,
les « mafias du sable » en Inde, le « racisme environnemental », 1a
« dette écologique », I’« accaparement des terres et des océans »,
et le slogan « les plantations d’arbres ne sont pas des foréts ».
Plusieurs réseaux utilisent ces concepts dans différentes langues,
inventent leurs propres chansons, brandissent leurs propres ban-
deroles et réalisent leurs propres documentaires.

Pour aller plus loin
Atlas des conflits pour la justice environnementale, www.ejatlas.org
Glossaire EJOLT, www.ejolt.org/section/resources/glossary

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York :
Orbis Books.

Bullard, Robert D. (dir.) (1993), Confronting Environmental Racism: Voices
from the Grassroots, Boston : South End Press.

Martinez-Alier, Joan (2012), « Environmental Justice and Economic
Degrowth: An Alliance Between Two Movements », Capitalism Nature
Socialism, vol. 23,n° 1, p. 51-73.

Martinez-Alier, Joan (2014 [2002]), L’Ecologisme des pawvres : une étude
des conflits environnementaux dans le monde, Paris : Les Petits Matins et
Institut Veblen.

Martinez-Alier, Joan, Leah Temper, Daniela del Bene et Arnim Scheidel
(2016), « Is There a Global Environmental Justice Movement? », The
FJournal of Peasant Studies, vol. 43, n° 3, p. 731-755.

Pape Francois (2015), Laudato si’ : sur la sauvegarde de la maison commune,
www.vatican.va

Joan Martinez-Alier est directeur de recherche en économie écologique
et en écologie politique a I’Institut des sciences et technologies de ’en-
vironnement de ’université autonome de Barcelone (ICTA-UAB). Il est
notamment P’auteur de Ecological Economics: Energy, Environment and
Society (Blackwell, 1987) et de L’Ecologisme des pawvres : une étude des
conflits environnementaux dans le monde.



Kametsa asaike

Emily Caruso et Juan Pablo Sarmiento Barletti

Mots clés: convivialité, extractivisme, Amérique latine, relationalité, socialité

Cet article décrit le kametsa asaike (« bien vivre ensemble
dans ce lieu »), une philosophie autochtone de bien-étre pour-
suivie par le peuple ashaninka de I’Amazonie péruvienne. Nous
soutenons ici que la compréhension de ’identité personnelle
— la perception culturellement influencée de la constitution
des personnes — est un terrain fertile sur lequel peuvent étre
cultivées et perpétuées des alternatives pratiques et radicales
au paradigme dominant du développement.

Le kametsa asaike présente deux caractéristiques principales
qui remettent en question les conceptions classiques du bien-
étre :

- Le bien-étre subjectif n’est possible qu’a travers le bien-&tre
collectif, et le collectif comprend les humains, les étres autres
qu’humains et la Terre.

- 11 s’agit d’une pratique délibérée — pour vivre bien, chacun
et chacune doit y travailler.

Le kametsa asatke démontre en quoi la mesure du « bien-étre
subjectif » en matiére de santé et/ou de consommation, trés
en vogue dans les milieux de développement conventionnels,
ne peut rendre compte de I’éthique de la socialité humaine et
des maniéres de connaitre le monde et de s’y connecter qui
sont contenues dans une telle pratique. En abordant le monde
comme un réseau d’acteurs humains et autres qu’humains
mutuellement constitués, le kametsa asatke remet implicite-
ment en question la notion moderne d’individu désincarné et
le dualisme nature/culture qui sous-tend le complexe du déve-
loppement et autorise ’extractivisme a grande échelle, quelles
que soient ses conséquences sur la vie.

Selon le contexte, le terme « ashdninka » signifie « nous, la
famille » ou « nous, le peuple ». La plupart des humains et les
étres autres qu’humains, tels que les plantes, les animaux et les
esprits, sont des ashaninkas, c’est-a-dire des acteurs sociaux.
Tous ces étres percoivent le monde et y agissent de maniére
similaire : ils peuvent étre gentils ou méchants ; ils s’enivrent,
commettent des erreurs et ont besoin de chamans lorsqu’ils

sont malades ; ils rient, pleurent, aiment et ont peur. Cette
conception de ’autre qu’humain est commune a de nombreux
peuples autochtones. Pourtant, il ne s’agit pas d’une perspec-
tive anthropocentrique : les humains sont ’'un des nombreux
types d’étres différents qui partagent le statut de personne.

Dans ces contextes, le statut de personne n’est pas stable
ou donné. Dés la naissance, les bébés ashaninkas entrent dans
un processus ou ils se constituent en permanence comme
ashaninkasanori (véritable personne ashaninka), qui durera tout
au long de leur vie. L’art de former des personnes suppose,
principalement, de partager des substances et des espaces de
vie proches, de manger des aliments prescrits et d’adopter des
comportements appropriés tels que travailler dur, étre géné-
reux avec le produit de son travail et partager des émotions
socialement constructives. Vivre en tant qu’ashaninkasanort
exige également de suivre une éthique de convivialité dans la
relation avec la Terre, notamment en respectant les étres autres
qu’humains, en prenant soin de laTerre par un travail acharné,
et en suivant les prescriptions qui énoncent ou faire des jardins
et ce que ’on peut chasser, pécher et cueillir, ou et quand. En
retour, les animausx, les plantes, les esprits et la terre fournissent
ce dont les gens ont besoin pour vivre comme ashaninkasanori.
Ainsi s’établit un cycle d’interdépendance et d’interconnexion,
qui renforce continuellement I’« ashaninkaité » des personnes
et des lieux et permet le kametsa asaike.

Le kametsa asatke contraste fortement avec I’essor des pro-
jets extractivistes a grande échelle dans tout le Pérou, qui sont
devenus I’épine dorsale des efforts de reconstruction a la suite
de la guerre interne péruvienne (1980-2000). De grandes
parties du territoire traditionnel des Ashaninkas, théatre d’un
épisode de la guerre particuliérement violent et long, ont été
concédées par I’Etat péruvien a des entreprises multinationales
pour I’extraction de pétrole et de gaz et la construction de bar-
rages hydroélectriques. Le continuum de violence, généré par
la guerre et suivi immédiatement par ’extractivisme, est vécu
par les Ashaninkas comme une déchirure de I’équilibre fragile
entre les humains et la terre qui leur permet de vivre bien. Les
30 derniéres années ont vu le détricotage de ’ashaninkasano-
ri-té et, nous disent nos collaborateurs ashaninkas, la Terre
est en colére. Aprés avoir subi la violence de la guerre et de
Pextractivisme, elle tourne le dos aux humains. Les cultures ne
poussent pas, les arbres ne portent pas de fruits, les riviéres ne
se remplissent plus de poissons, ni les foréts d’animaux, et les



330

esprits qui aident les chamans a guérir et protéger les animaux
de la forét ont disparu.

Aujourd’hui, les Ashaninkas travaillent sans relache pour effa-
cer le souvenir de la guerre et mettre un terme a I’augmentation
des activités extractives sur leurs terres. Ils et elles cherchent
a reconstruire leurs relations de solidarité et d’interconnexion
entre eux, avec la Terre et avec les autres qu’humains, et a
rétablir ainsi les conditions de la pratique du kametsa asaike.
Avec le soutien de la Central Ashaninka del Rio Ene (CARE),
une organisation autochtone dirigée par Ruth Buendia, les
communautés ashaninkas de la vallée de ’Ene ont publié un
ensemble de principes, fondés sur les pratiques quotidiennes
du kametsa asaike, qu’elles ont appelé leur « programme poli-
tique » (CARE, 2011). Le peuple représenté par la CARE s’attend
a ce que tout individu ou toute institution souhaitant établir
des relations avec eux ou leurs territoires respecte ces principes.
Ce manifeste a fait ’objet d’une application immédiate puisque
la CARE a lancé une série de projets en 2011, avec le soutien
d’ONG internationales telles que Rainforest Foundation UK.
Ces projets ont été construits sur la base des exigences du
kametsa asaike exprimées dans le programme. Les Ashaninkas
ont également utilisé le programme comme un outil de plai-
doyer dans leurs luttes contre les projets extractifs.

Sile kametsa asaike n’est peut-étre pas directement applicable
dans d’autres contextes sociaux, il offre des solutions radicales
pour reconstruire I’humanité et notre relation avec la Terre, et
constitue une approche permettant de transcender les exces de
I’Anthropocéne. Premiérement, il nous encourage a examiner
ce qui fait de nous des personnes — en relation avec d’autres
humains et d’autres étres —, afin de comprendre ce qui nous
permettra de vivre bien. Ensuite, il propose que la recherche
du bien-étre soit nécessairement collective : nous devons recon-
naitre notre interdépendance et nos relations avec les autres
étres et la terre afin de vivre bien. Il suggére également que le
bien-étre n’est possible que si I’on donne aux gens les outils
nécessaires pour étre véritablement humains. Pour celles et
ceux qui sont perdus dans les fausses solutions du complexe
du développement, dans lequel les différences humaines sont
occultées par les discours d’« amélioration » et de « rationalité »,
la découverte de ce qui fait de nous des étres humains — et de
la maniére dont cela enracine nos constructions du bien-étre —
risque d’étre une tache difficile. Cependant, c’est peut-étre la
seule fagon de construire un monde plus riche de sens, plus

respectueux et plus beau. Enfin, le kamersa asaike nous montre
que la seule fagon de maintenir le bien-étre, en particulier lors-
qu’il fait ’objet d’une agression, est de continuer a le pratiquer
chaque jour et de toutes les maniéres, petites et grandes.

Pour aller plus loin
Central Ashaninka del Rio Ene, www.facebook.com/careashaninka
Global Environments Network, www.globalenvironments.org

Brandenburg, Heidi et Mathew Orzel (réal.) (2016), When Two Worlds Col-
lide, www.whentwoworldscollide1.vhx.tv

CARE — Central Ashaninka del Rio Ene (2011), Kametsa asaike: el vivir bien
de los Ashaninka del rio Ene. Agenda politica de la CARE.

CARE — Central Ashaninka del Rio Ene (2014), Kametsa asaike, el buen vivir
de la Amazonia peruana, www.vimeo.com/88115558

Sarmiento Barletti, Juan Pablo (2016), « The Angry Earth: Wellbeing, Place,
and Extractivism in the Amazon », Anthropology in Action, vol. 23, n° 3,
p. 43-53.

Emily Caruso est directrice de la Global Diversity Foundation (www.
global-diversity.org). Biologiste et anthropologue de formation, elle a
effectué son travail de terrain de doctorat aupreés des communautés asha-
ninkas de la région du rio Ene. Elle se passionne pour le rétablissement
et le maintien des relations entre les humains, les autres qu’humains et
les lieux, en tant que point de départ du bien-étre individuel et collectif.

Juan Pablo Sarmiento Barletti est socio-anthropologue au Center
for International Forestry Research a Lima, au Pérou. Il a mené des
recherches ethnographiques approfondies aupres des Ashaninkas, sur la
facon dont ils et elles vivent et pergoivent I’extractivisme, I’effet évident
qu’il a sur leur vie quotidienne et I’effet moins évident qu’il a sur leurs
relations avec leurs voisins autres qu’humains.



332

Kawsak sacha

Patricia Gualinga

Mots clés: forét tropicale, yachags, Pachamama, Llakta, Allpamama, yakumama,
kawsak yaku, peuples autochtones

La forét tropicale vivante (kawsak sacha) est un espace ou
circule la vie d’un grand nombre d’étres divers, du plus petit au
plus grand. Ils proviennent des mondes animal, végétal, minéral
et cosmique. Leur fonction est d’équilibrer et de renouveler
I’énergie émotionnelle, psychologique, physique et spirituelle,
qui est une part fondamentale de tous les étres vivants. Le
kawsak sacha est un domaine sacré qui existe dans les foréts
primaires, dans lesquelles résident cascades, lagons, marais,
montagnes, riviéres et arbres millénaires, les étres suprémes
de la nature, qui régénerent les écosystémes, vitaux pour tous
les étres humains. Le kawsak sacha est également un espace
ou les yachags (chamans) regoivent des connaissances, ou ils
se connectent a I’étre et au savoir de leurs ancétres et des lieux
de vie. Les yachags maintiennent I’équilibre naturel de 'uni-
vers et garantissent la perpétuation de la culture, I’harmonie
et la continuité de la vie, liée par les fils invisibles de I’univers
entier, en dehors des perspectives dualistes et monoculturelles
conventionnelles.

Pour les peuples autochtones qui habitent ’Amazonie, la
forét tropicale est la vie. Le monde entier du kawsak sacha
posséde de I’énergie et symbolise ’esprit humain. Bien que
la perspective de la forét vivante soit un concept propre aux
peuples amazoniens, le peuple de Sarayaku rend son caractére
sacré public, en le partageant avec d’autres cultures et sociétés,
dans l’intention de contribuer a une connaissance profonde de
la nature.

D’autres peuples autochtones du monde ont des concepts
similaires, qui se référent a des esprits et non des étres vivants,
lesquels — étant donné leur pureté — habitent des lieux sacrés
tels que les foréts primaires d’Amazonie, dont ’existence est
menacée par la pollution et I’extraction. La disparition de ces
étres provoque des conflits environnementaux et la disparition
des écosystemes. La différence entre les esprits de la forét et
les étres de la forét est que, si les premiers ne meurent pas,

les seconds, qui sont des régénérateurs et des gardiens de la
nature, peuvent mourir et disparaitre, mettant ainsi en danger
la vie des peuples autochtones.

Chaque espace et chaque partie de la forét a ses acteurs. Dans
chacun de ces espaces — qui incluent également les lieux d’ha-
bitation et d’abri des animaux sacrés —, il existe des runa ayllu
llaktakuna (des peuples) paralléles, avec des humains appelés
runa. Chaque montagne et les grands arbres communiquent
par des réseaux invisibles de fils, ou les supay (étres supérieurs
de la forét) se rassemblent et entrent en conversation a travers
la forét tropicale. Le kawsak yaku (eau vivante) jaillit partout,
depuis les chutes d’eau qui servent de passages pour relier
les lagunes et les grandes riviéres ou circulent les yakuruna
(étres de I’eau) et les yakumama (anacondas), jusqu’au grand
fleuve Amazone. Les yakuruna conservent I’abondance de I’ic-
thyofaune. Lorsque les yakumama quittent leurs habitations, le
fleuve et les lagunes deviennent stériles et déserts.

L’ Allpamama (la Terre-Mére) nous donne tout, nous pro-
tége, nous nourrit et nous tient chaud. La Terre et la forét
tropicale sont ce qui nous donne I’énergie et le souffle de la
vie. C’est d’elles que nous recevons la sagesse, la clairvoyance,
la responsabilité, la solidarité, I’engagement et les émotions,
qui maintiennent les humains liés entre eux, a leurs familles, a
leurs étres chers, et a ce qu’ils attendent dans le futur comme
résultat de leurs efforts et de leurs maniéres de vivre.

A travers la transmission des muskuy (visions et réves), Pes-
prit humain, qui réside dans le kawsak sacha, regoit ’énergie
qui symbolise la vie humaine, tant pour sa force que pour sa
grandeur et ses pensées intérieures. Ici, I’ame et la vie ne font
qu’un avec la Pachamama ; cela participe de notre éducation
des le début de la conception, de sorte que nous faisons partie
du runa kawsay.

En ce qui concerne le runakuna kawsay (1a vie d’un peuple),
les principes sont les suivants : maintenir et soutenir la vie
communautaire, comme la cellule familiale ; disposer d’une
institution de gouvernement bien organisée, avec une prise de
décision participative et collective qui inclut les femmes, les
jeunes, les enfants et les personnes agées ; mettre en pratique,
transmettre et perpétuer les connaissances culturelles et spi-
rituelles traditionnelles en toute liberté ; disposer d’établisse-
ments humains adéquats, ainsi que d’infrastructures culturelles
adaptées aux Kichwas ; et assurer la souveraineté alimentaire
de la population.


baptiste
Texte surligné 


334

Ce qui précéde implique le développement d’une économie
propre aux Kichwas, qui ne repose pas sur ’accumulation de
biens, mais sur la solidarité et la réciprocité, une économie
qui renforce la production soutenable avec des pratiques et
des technologies kichwas appropriées, en respectant toujours
I’équilibre de la nature. Cette économie s’exprime par des stra-
tégies de travail collectif et, dans les communautés de pécheurs,
par le troc de produits et de services, méme si, actuellement,
il s’agit aussi de planifier la mise en ceuvre de nouvelles fagons
de penser I’économie.

Le sumak allpa (Terre saine) nous invite a profiter d’une
planéte saine avec un écosystéme fragile, riche en biodiver-
sité et non pollué, tout en prenant soin de ’abondance de la
flore et de la faune dans la forét, en maintenant un niveau de
conscience a ce sujet, et en conservant et respectant les sites
sacrés et vivants. En méme temps, on préserverait I’intégrité du
territoire par des régles de gestion et d’utilisation fondées sur
les lois de conservation du peuple kichwa, a travers un zonage
territorial établi par le peuple.

Le principe fondamental du sacha runa yachay (savoir kichwa
des peuples de la forét) est de perpétuer nos connaissances
ancestrales et nos pratiques culturelles et spirituelles, qui nous
permettent de continuer a exercer nos propres pratiques tradi-
tionnelles de guérison et a utiliser les plantes médicinales, avec
nos yachags ou sages.

Nous accordons de 'importance a I’ingéniosité de notre
architecture traditionnelle, en harmonie avec la réalité de notre
environnement forestier, et pratiquons I’art de la céramique et
la fabrication d’instruments de chasse et de péche. La musique,
les chants sacrés, les tambours et la danse font partie intégrante
du sacha runa yachay. Celui-ci passe aussi par la transmission
de nos propres techniques de préparation et d’utilisation du sol
pour ’agriculture, ainsi que des techniques de chasse, de péche
et de cueillette des fruits. Il est nécessaire de développer une
éducation a visage humain et une vision ouverte qui valorise
comme point de départ notre propre savoir et entretient des
relations respectueuses avec les autres cultures. Nous devons
maintenir la solidarité entre les familles des ayllus®®, en établis-
sant des relations fondées sur le travail collectif. Il nous faut

89. NDT : L’ayllu est une cellule sociale de base composée de plusieurs familles
qui se considérent liées par un ancétre commun et qui s’engagent dans des
actions communes (rituels, travaux) sur une méme assise territoriale.

aussi conserver I’équilibre et la relation entre les étres humains
et la nature, et perpétuer le concept d’une forét vivante et ani-
meée, avec tous ses participants : ses véritables propriétaires
et maitres, ainsi que ses représentants ultimes, les yachags ou
sages, véritables hommes de science ayant la plus haute com-
préhension de la nature et de ses étres.

La vie et la cosmovision du peuple de Sarayaku sont une
partie intégrante et fondamentale de la connaissance nécessaire
pour continuer a maintenir notre identité en tant que peuple
kichwa.

Patricia Gualinga, née a Sayaraku le 21 septembre 1969, est une autoch-
tone kichwa. Elle est titulaire d’un baccalauréat en commerce et étudie
le contentieux des droits de ’'Homme, la gestion de ’environnement et
la communication. Elle est consultante sur les questions amazoniennes
et directrice régionale du ministére du Tourisme en Amazonie. Elle était
auparavant directrice chargée des femmes et des relations internationales
pour le peuple de Sarayaku en Equateur.


baptiste
Texte surligné 


Kyosei

Motoi Fuse

Mots clés: kyosei, symbiose, relations entre humains et nature, convivialité

Au Japon, le mot « kyose: » signifie en langage courant « sym-
biose », « convivialité » ou « vivre-ensemble ». On peut I'utiliser
pour décrire les relations entre sexes, entre différentes cultures,
entre personnes handicapées et non handicapées, entre humains
et animaux, entre humains et nature, etc. Le kyose: a donc tou-
jours trait aux relations que les humains entretiennent entre eux
et avec la nature. Depuis la seconde moitié du 20¢ siécle, son
usage a permis d’aborder les problémes écologiques et sociaux
a travers une approche holistique. Mais en tant qu’idéal socié-
tal, le concept de kyosei rassemble des partisans au sein et en
dehors du milieu universitaire ; en conséquence, toute une série
de significations, voire d’ambiguités, y sont associées. Ainsi, les
partis politiques japonais ont appliqué ce concept de maniére
fort différente, selon qu’ils sont de droite ou de gauche.

C’est dans ce contexte que I’Association for Kyosei Studies
a été créée au Japon en 2006. Son objectif est de mener des
enquétes transdisciplinaires sur les systémes sociaux. La bro-
chure de I’association détaille les différentes acceptions du
concept de kyosei, ainsi que leurs déclinaisons pratiques dans
le monde réel. Selon cette association, un dénominateur com-
mun regroupe les différentes conceptions du kyose: : de maniere
générale, le kyosei vise a renforcer 1’égalité et la soutenabilité, en
respectant pleinement ’hétérogénéité des langues, des cultures
et des climats.

Le philosophe japonais contemporain Shuji Ozeki (2015) a
¢élaboré un cadre conceptuel qui catégorise les acceptions du
concept de kyoser en trois classes : celles du « sanctuaire », de
la « concurrence » et de la « communalité ». Le kyose: dans sa
forme « sanctuarisée » est d’orientation prémoderne ; les idées de
P’architecte Kisho Kurokawa en sont une représentation. C’est
ainsi que les sanctuaires sont habilités a protéger et soutenir les
sociétés et les communautés traditionnelles et conservatrices. La
variante « concurrentielle » du kyose: est moderniste et s’inspire
des idées du philosophe du droit Tatsuo Inoue. Le principe de
concurrence favorise ’hétérogénéité, I’individualisation et réfute

la logique des communs. Ces deux formes de kyose: sont donc
antithétiques.

La troisieme classe — celle de la communalité — est postmo-
derne ; les idées du philosophe Kohei Hanazaki, du spécia-
liste des questions éthiques Takashi Kawamoto et du metteur
en scéne Toshiharu Takeuchi en sont I’expression. Elle oppose
la mutualisation, la coopération et la solidarité au principe de
concurrence, tel qu’énoncé par le « fondamentalisme de mar-
ché », et aux pratiques sociales qu’il suscite. Il ne s’agit plus ici de
la simple mise en commun traditionnelle ; I’attention est portée
sur les besoins et les opinions des personnes vulnérables et les
plus démunies, démasquant ainsi les inégalités et les logiques
d’asservissement qui se dissimulent dans certains usages du mot
kyosei. Le philosophe et militant Hanazaki, qui vit a Hokkaido,
recourt au concept de kyoser pour défendre les droits du peuple
autochtone ainou au Japon.

Au sujet du troisiéme genre de kyosei, de type communautaire,
il est important d’ajouter qu’il existe un autre idéal japonais de
communalité, appelé kyodo. Toutefois, si cette derni¢re forme
de mutualisation insiste sur le partage des valeurs, des normes
et des objectifs, le kyoser met plus particuliérement en avant les
aspects positifs du vivre-ensemble et des expériences d’ému-
lation réciproque par-dela les différences. Ce kyoser qui prone
le respect de I’hétérogénéité est a la fois le contrepoint de la
communalité traditionnelle, ou prévaut ’homogénéisation, et
de la lutte moderniste pour I’existence au sein de I’économie
de marché. Cette troisieme version du kyoser dépasse les deux
premiéres formes. Elle admet que conflit et rivalité constituent
des moments historiques.

Laggravation de la crise écologique a entrainé un réexamen
des conceptions classiques du kyoser et des relations qu’entre-
tiennent les humains avec leur milieu naturel ; on préfére de
nos jours batir des modes de vie soutenables, en accord avec
les lois de la nature. Ozeki propose d’appliquer le concept de
kyosei comme une alternative en milieux agricoles, ou le travail
devient une médiation entre I’humanité et la nature et active le
meétabolisme entre celles-ci. En éthique de ’environnement, la
mise en pratique de la logique holistique du kyose: permet de
surmonter le conflit entre anthropocentrisme et écocentrisme.
Ainsi, humanité et nature sont considérées toutes deux comme
sujets.


baptiste
Texte surligné 


Pour aller plus loin
Association for Kyosei Studies, www.kyosei-gakkai.jp

Hanazaki, Kohei (2001 [1993]), Aidentiti to kyosei no tetsugaku, Tokyo :
Heibonsha.

Murakami, Yoichiro, Noriko Kawamura et Shin Chiba (dir.) (2005), Toward
a Peaceable Future: Redefining Peace, Securiry, and Kyosei from a Multidisci-
plinary Perspective, Pullman : Washington State University Press.

Ozeki, Shuji (2015), Tagenteki kyosei shakai ga mirai wo hiraku, Tokyo : Agri-
culture and Forestry Statistics Publishing Inc.

Ozeki, Shuji, Yoshio Yaguchi, Sumio Kameyama et Koshin Kimura (dir.)
(2016), Kyosei shakai, Tokyo : Norin Tokei Shuppan.

Motoi Fuse est né en 1981 et a obtenu son doctorat a ’université d’agri-
culture et de technologie de Tokyo (TUAT) en 2011. Il enseigne a I’univer-
sité de Tokyo ainsi qu’aux universités de Tokyo Kasei et de Musashino,
au Japon. Il a publié des articles sur la philosophie de ’environnement
dans le Journal of Environmental Thought and Education, édité au Japon.

Localisation ouverte

Eirini Gaitanou et Giorgos Velegrakis

Mots clés : subjectivité politique, mouvement de réfugiés, sens du lieu, solidarite,
praxis transformatrice

Dans son célebre article du début des années 1990 intitulé « A
Global Sense of Place », la géographe féministe Doreen Massey
a soutenu que I’idée d’un lieu ayant une seule identité « essen-
tielle » fondée sur I’histoire limitée d’un territoire est erronée. Ce
qui confére a un lieu sa spécificité, c’est le fait qu’il est construit
« a partir d’une constellation particuliere de relations sociales,
qui se réunissent et se tissent ensemble en un lieu particulier ».
Cette réidentification radicale du lieu permet de comprendre
certaines réponses européennes créatives face a ’arrivée de réfu-
giés en provenance de zones de conflits mondiaux. Alors qu’un
nouveau vocabulaire académique est en train d’émerger pour
« le lieu, ’articulation des dimensions locales, interlocales et
mondiales, et les pratiques socio-spatiales radicales », le terme
« localisation ouverte » peut décrire de nouvelles expériences de
construction communautaire, de politique radicale et de proces-
sus de démocratisation.

La crise capitaliste actuelle et les recettes de relance des élites
ne servent qu’a étendre et normaliser de nouvelles formes de
répression sociale dans divers contextes géographiques. En
réponse a cela, depuis 2011, un modéle commun de protestation
populaire est apparu dans le monde entier, axé sur la démocratie
radicale et la transparence de la représentation. De plus, des ini-
tiatives de solidarité ont émergé sous la forme de réseaux de lutte
localisée dans et a travers les espaces urbains. Ces mouvements
illustrent une culture politique fondée sur la satisfaction des
besoins matériels quotidiens par la mise en commun au niveau
local. En cultivant une culture de solidarité créée collectivement
et non pré-affectée, chaque mouvement donne du contenu a ce
que David Featherstone (2015) appelle « les géographies dyna-
miques de P’activité politique subalterne et le caractére génératif
de la lutte politique ». Par ailleurs, le mouvement des réfugiés
en Europe et dans d’autres pays occidentaux en 2015 nous rap-
pelle que la mobilité, et le contrdle de la mobilité, refletent et
renforcent le pouvoir. Les pays occidentaux cherchent a « gérer



340

les flux de réfugiés » et a sécuriser les frontiéres « interdites »
avec des camps de détention militarisés. Pourtant, les réfugiés
ont un grand besoin d’abri, de sécurité, de solidarité et de lieux
communs — exactement comme les habitants locaux.

Ces derniéres années, plusieurs mouvements populaires ont
créé des lieux communs pour les réfugiés et les locaux en propo-
sant des logements dignes dans les villes. Les habitants solidaires
et les réfugiés improvisent des projets d’auto-organisation et des
centres de solidarité fondés sur les principes de ’antiracisme et
de I’inclusion, sur le droit a la libre circulation, et sur des condi-
tions de vie décentes et des relations d’égalité. Ils concrétisent
une conception de la vie quotidienne et de la lutte commune qui
donne du pouvoir a partir de la base, ce qui conduit finalement
a la création de localités ouvertes.

De telles initiatives existent depuis longtemps en Italie, en
Espagne, en Suéde, en Allemagne et dans d’autres pays prin-
cipalement européens, mais nous nous limitons ici a deux
exemples en Gréce. Le premier est City Plaza, un espace d’hé-
bergement et de solidarité qui fonctionne depuis avril 2016
comme un projet de logement auto-organisé¢ pour les réfu-
giés sans abri dans le centre d’Athénes. City Plaza a émergé
comme une réponse pratique aux politiques anti-migratoires
dominantes en Gréce et dans I’Union européenne, tout en se
développant au cours des derniers mois comme une nouvelle
localité ouverte fondée sur les principes d’auto-organisation,
d’autonomie et de solidarité. Le deuxiéme exemple est le Dis-
pensaire social de solidarité de Thessalonique, qui fonctionne
depuis décembre 2010 comme un collectif social de soins de
santé, offrant un traitement médical et pharmaceutique aux
résidents non assurés. Au départ, il s’agissait d’un groupe
de militants et de médecins désireux d’apporter un soutien
sanitaire aux immigrés, mais cela est rapidement devenu un
espace de soutien sanitaire pour toutes celles et ceux — locaux
ou immigrés — qui n’avaient pas les moyens d’accéder au sys-
téme national de santé.

De telles initiatives donnent un sens a ce que nous pouvons
identifier comme une « localisation ouverte », un processus qui
transforme les localités existantes en lieux ouverts a la solidarité
sociale et politique. Ces lieux communs encouragent des pra-
tiques socio-spatiales spécifiques qui répondent aux exigences
de la vie quotidienne, tout en cultivant ’expérimentation sociale,
la démocratisation, ’auto-organisation et les formes multicultu-
relles de coexistence.

Les localités ouvertes sont des paradigmes de « communautés
politiques en construction », combinant lutte sociale et poli-
tique, et formant les participants en tant que sujets politiques/
citoyens. Ces formes de lutte proposent une articulation radicale
des intéréts sociaux et des moyens de les faire valoir. Leur projet
témoigne d’un nouveau mode de politisation, en exprimant un
besoin de réappropriation de la participation collective, et de
création d’espaces publics, de lieux d’expérimentation sociale
et de contre-institutions alternatives. Ce qui est en jeu ici, c’est
le besoin d’un « passage au politique » en dehors de ses formes
d’exercice traditionnelles, avec la politique de rue comme com-
posante forte.

Selon le philosophe frangais Jacques Ranciére (2005), le carac-
tére politique d’un mouvement est lié a la recherche d’espaces
d’action, de discours et de pensée, dépassant la simple affirma-
tion d’un groupe concret. A cet égard, la sphére publique est
élargie, le politique est conceptualis¢é comme une « détermina-
tion active », et les identités comme des « processus politiques
en cours ». A cet égard, nous pouvons identifier les initiatives de
solidarité susmentionnées comme des localités ouvertes qui font
de la politique, et donc de la démocratie, un mode de vie — « un
art de vivre ». Il s’agit non seulement d’un moyen de transition et
d’organisation de la société, mais aussi d’une auto-transforma-
tion, d’une démocratisation et d’un apprentissage constants : des
processus de constitution du peuple en tant que sujet collectif.
Ce type de militantisme, fortement lié aux pratiques spatiales
et aux questions et formes d’organisation de la vie quotidienne,
conduit au développement de processus spécifiques d’unifica-
tion, sans nécessairement induire la construction de nouveaux
corps sociaux unifiés, mais plutdt en matérialisant un schéma
d’« unité dans la diversité ». Les liens ne se forment pas simple-
ment sur la base de la solidarité, mais a partir d’intéréts com-
muns, de revendications communes et de mobilisation.

Les récits simplistes romancent ces mouvements et initiatives
de solidarité, mais ceux-ci comportent de nombreuses tensions,
limites et complexités. Les localités ouvertes que ces mouve-
ments générent doivent étre analysées comme des « phénomeénes
en mouvement constant », qui transforment leurs pratiques,
leurs méthodologies et leurs relations internes. Cependant, de
telles initiatives conceptualisent de maniére relationnelle, et par-
fois controversée, « un sens radical du lieu », qui devrait toujours
étre ouvert et démocratique.



342

Pour aller plus loin
Dispensaire social de solidarité de Thessalonique, www.kiathess.gr

Refugee Accommodation and Solidarity Space City Plaza, www.facebook.
com/sol2refugeesen

Featherstone, David (2015), « Thinking the Crisis Politically: Lineages of
Resistance to NeoLiberalism and the Politics of the Present Conjunc-
ture », Space and Polity, vol. 19, n° 1, p. 12-30.

Massey, Doreen (1991), « A Global Sense of Place », Marxism Today, n° 38,
p. 24-29.

Ranciére, Jacques (2005), La Haine de la démocratie, Paris : La Fabrique.

Eirini Gaitanou est titulaire d’un doctorat en études européennes et inter-
nationales du King’s College de Londres. Ses recherches portent sur les
mouvements sociaux, la participation politique, la subjectivité politique
et la conscience, dans une perspective marxiste. En tant que militante,
elle participe a des débats tant pratiques que théoriques.

Giorgos Velegrakis est un chercheur doctorant en écologie politique au
département de géographie de 'université Harokopio d’Athénes. Ses
recherches portent sur I’extractivisme et les mouvements socio-écolo-
giques, les géographies urbaines, ainsi que les débats théoriques sur 1’éco-
socialisme, la décroissance et I’écologie politique marxiste.

Logiciel libre

Harry Halpin

Mots clés: ordinateurs, logiciel, propriété intellectuelle, communs

Alors que le monde est de plus en plus tissé en un réseau
dense d’ordinateurs interconnectés, la question centrale de notre
époque est en train de devenir une question technologique :
comment maintenir la liberté dans un monde qui est de plus en
plus dirigé non pas par des humains, mais par des logiciels ? Le
logiciel libre apporte une réponse a cette question en actualisant
la notion traditionnelle de liberté, antérieure au numérique, pour
y inclure la dépendance de ’humanité a ’égard du logiciel. La
question a laquelle toute forme future de politique doit répondre
n’est pas seulement la préservation de la liberté humaine, mais
son expansion via un plus grand controle populaire autonome
de Pinfrastructure informatique, par les utilisateurs eux-mémes.

A Pheure actuelle, les capacités liées a ’Internet sont mono-
polisées par quelques grandes entreprises de la Silicon Valley,
comme Google, Apple, Facebook et Microsoft. Nos capacités
cognitives étendues s’exercent par ’intermédiaire de logiciels
qui sont en fait privatisés. Cela marque un tournant décisif dans
le capitalisme, le travail numérique sous forme de « programma-
tion » devenant la nouvelle forme hégémonique de travail. Cela
ne signifie pas que les emplois traditionnels en usine et ceux liés
a Pextraction des ressources ont été rendus obsoletes — loin de
la ! Cependant, ce type de travail est soumis a des conditions de
plus en plus brutales et précaires dans les pays de la « périphé-
rie » et dans les zones d’exclusion des pays du centre. ’absence
d’investissement dans les logiciels, au profit de la production
industrielle et de ’extraction des ressources, fait des « pays en
voie de développement » de simples rouages fournissant des
biens a faible marge et une main-d’ceuvre bon marché, pendant
que le capitalisme se réorganise autour des logiciels.

Les logiciels ménent a ’automatisation, au remplacement du
travail humain par des machines. Le langage qui coordonne
celles-ci a I’échelle mondiale est le code. L’ordinateur est défini
comme une machine de Turing universelle, une machine qui est
infiniment flexible par rapport a d’autres outils spécialisés, car la
méme machine peut étre réorganisée pour étre plus efficace, ou



344

reprogrammeée pour de nouvelles capacités. Le cceur du capita-
lisme n’est plus ’usine, mais le code.

Et si les gens pouvaient contrdler le code eux-mémes ? Le
« logiciel libre » inscrit quatre libertés fondamentales dans le
code lui-méme :

- la liberté de faire fonctionner le programme comme vous le
souhaitez, pour n’importe quel usage ;

- la liberté d’¢étudier le fonctionnement du programme et de
le modifier pour qu’il effectue vos tiches informatiques comme
vous le souhaitez ;

- la liberté de redistribuer des copies, donc d’aider les autres ;

- la liberté de distribuer aux autres des copies de vos versions
modifiées.

Ces libertés signifient que les gens peuvent controler les logi-
ciels pour leurs propres besoins en ayant accés au code source
— comme le dit la Free Software Foundation, « le free sofrware
est une question de liberté, pas de prix » (Stallman, 2017). Le
logiciel libre est un programme politique qui va au-dela de ’open
source ou de I’open access, bien qu’il offre un accés ouvert au code,
nécessaire a la liberté.

Le hacker Richard Stallman a invent¢ le logiciel libre au Mas-
sachussets Institute of Technology (MIT), comme un kack dans
la loi américaine sur le droit d’auteur, constatant que la culture
de partage des logiciels développée par les hackers était limi-
tée par des entreprises commerciales comme Microsoft. Afin
de créer une résistance juridiquement contraignante a ces nou-
velles enclosures cognitives, Stallman a congu la General Public
License (GPL). Etant donné que le droit d’auteur d’un logiciel
est attribué par défaut au développeur, celui-ci peut accorder
une licence a un nombre illimité de personnes et préserver ainsi
les quatre libertés fondamentales pour la postérité. La General
Public License requiert que toutes les ceuvres dérivées utilisent
également cette licence, de sorte que les restrictions tradition-
nelles du droit d’auteur se transforment en un copyleft qui exige
que les quatre libertés soient accordées. D’autres licences open
source, telles que la licence du MIT ou la plupart des licences
Creative Commons — qui attribuent directement le droit d’au-
teur au domaine public —, n’empéchent pas que des ceuvres déri-
vées finissent par faire I’objet d’une appropriation. La General
Public License permet non seulement de sécuriser une ceuvre
logicielle particuliére pour préserver les capacités humaines,
mais elle fait aussi en sorte que les logiciels mis en commun
puissent se développer de maniére virale. La General Public

License a été une licence et une méthodologie logicielle qui a
remarquablement réussi. Par exemple, GNU/Linux fait fonction-
ner aujourd’hui une grande partie de ’architecture d’Internet,
et méme Android de Google repose sur un noyau de logiciel
libre, bien que Google externalise des composants vitaux dans
son cloud propriétaire.

Le logiciel libre résout des problémes jusqu’alors insurmon-
tables pour celles et ceux qui recherchent la souveraineté tech-
nologique a I’échelle individuelle et collective. Premi¢rement, il
permet aux programmeurs d’établir de nouvelles formes de soli-
darité sociale a travers la programmation collective du code, par
opposition au développement des logiciels propriétaires qui est
maintenu dans le silo d’une seule entreprise. Deuxiémement, les
utilisateurs de logiciels libres peuvent par définition devenir eux-
mémes des programmeurs, car ils ont la possibilité d’apprendre
comment programmer et apporter des modifications au code.
Troisiémement, ’open source est la seule garantie de sécurité,
car il permet a des experts de contréler le code. Il n’y a pas de
frais de licence et les mises a jour de sécurité sont gratuites, ce
qui empéche de nombreuses cyberattaques. Enfin, bien que le
code puisse étre conservé « in the cloud », c’est-a-dire hébergé sur
les ordinateurs d’autres personnes, des versions de la General
Public License, telles que la GPL Affero, peuvent garantir que
le code source des logiciels qui fonctionnent sur des serveurs
soit disponible en tant que partie des communs. LLa General
Public License est une condition préalable a la décentralisation
d’Internet et a la remise en cause du pouvoir du capitalisme
informationnel.

Le logiciel libre est vital pour I’avenir des mouvements sociaux.
On ne peut pas revenir a une vie préindustrielle, sans logiciels et
sans ordinateurs. Les ordinateurs sont une formalisation mathé-
matique d’une théorie philosophique abstraite de la causalité
dans le monde matériel, et ils peuvent donc prendre de nom-
breuses formes, de 'informatique quantique a I’informatique
biologique, et a I’avenir, espérons-le, des formes qui s’intégre-
ront a I’écologie. Rejeter entierement ’ordinateur reviendrait — si
I’on pousse cette logique a ’extréme — a rejeter toute machinerie
et a condamner ’humanité a une corvée perpétuelle et au pro-
vincialisme — un avenir peu prometteur. Il est tout aussi naif
d’imaginer que le capitalisme va se transformer rapidement en
une utopie socialiste sans travail grace a la diffusion des ordi-
nateurs. De la diffusion d’Indymedia a la téléphonie mobile de
Rhizomatica gérée communautairement a Oaxaca, en passant



par le plan d’infrastructure écologique autonome qui utilise des
logiciels libres au Rojava, le logiciel libre a aidé discrétement
les mouvements sociaux pendant des décennies, en fournissant
les logiciels sous-jacents nécessaires aux luttes. En termes de
post-développement, ce qu’il faut, c’est une stratégie qui aug-
mente a la fois la liberté individuelle et la liberté collective par
I’extension technologique des capacités humaines. Comme ces
capacités dépendent de plus en plus des ordinateurs, le logiciel
libre fournit une stratégie nécessaire dans la lutte pour retirer les
logiciels des enclosures — et donner le pouvoir au peuple.

Pour aller plus loin
Systéeme d’exploitation GNU, www.gnu.org/licenses

Gandy, Robin (1995 [1988]), « The Confluence of Ideas in 1936 », dans
Rolf Herken (dir.), The Universal Turing Machine: A Half-Century Survey,
Vienne : Springer-Verlag.

Levy, Steven (2013 [1984]), L’Ezhique des hackers, Paris : Globe.

Moglen, Eben (1999), « Anarchism Triumphant: Free Software and the
Death of Copyright », First Monday, vol. 4, n° 8.

Stallman, Richard (2017), « Qu’est-ce que le logiciel libre ? », www.gnu.org/
philosophy/free-sw.html

Harry Halpin est chercheur au MIT Sociotechnical Systems Research Cen-
ter et a été coordinateur de projet a I’Institut national de recherche en
sciences et technologies du numérique a Paris. Il a auparavant travaillé
pour le w3cC sur les normes de sécurité, avant de démissionner en raison
des problemes liés au Digital Rights Management (DRM). Il est ’auteur
de Social Semantics: The Search for Meaning on the Web (Springer, 2013)
et a dirigé ’ouvrage Philosophical Engineering: Toward a Philosophy of the
Web (Wiley, 2013).

Méditerranéisme

Onofrio Romano

Mots clés : pensée méridienne, Méditerranée, culture occidentale

L’idée de méditerranéisme identifie la logique historiquement
et géographiquement spécifique de la vie et de la coexistence
en Méditerranée et la traduit en un cadre culturel, politique
et méme éthique cohérent. En tant que vision, elle représente
une alternative systémique ou, plus précisément, elle reprend
et radicalise les supposées racines « originelles » de I’Occident,
en les opposant aux dérives perverses de la civilisation occi-
dentale actuelle.

« Qu’est-ce que la Méditerranée ? », demande Braudel
(1977). « Mille choses a la fois, non pas un paysage, mais d’in-
nombrables paysages, non pas une mer, mais une succession de
mers, non pas une civilisation, mais des civilisations entassées
les unes sur les autres. [...] Voyager en Méditerranée [...], c’est
rencontrer de tres vieilles choses, encore vivantes, qui cotoient
I’ultramoderne. »

Cette représentation de la réalité méditerranéenne inspire
immédiatement le méditerranéisme — appelé aussi « pensée
meéridienne » — en tant qu’idéal politique. Elle coincide avec
un monde dans lequel il est possible que de multiples cultures
— méme si elles appartiennent a des étapes différentes de la
civilisation — vivent ensemble en s’imitant, en se chevauchant,
en s’affectant et en se modifiant mutuellement. Ainsi, avant
toute identité culturelle ou modéle social spécifique, le médi-
terranéisme fait allusion a la multiplicité comme valeur en soi.
La coexistence historique accidentelle de multiples modes de
vie dans un méme bassin devient la conception délibérée d’un
horizon politique de convivialité. I’acceptation et ’apprécia-
tion mutuelles des différences suivent une logique générale par
laquelle toute culture tente de tirer ce qui lui manque des expé-
riences menées par d’autres cultures. En ce sens, le méridia-
nisme s’oppose a la fois a I'universalisme, comme découverte
d’une humanité unique au-dela de toute « crotlite » culturelle,
et a la nostalgie communautaire, qui répond aux dérives ano-
miques de 'universalisme par ’enfermement culturel.



Alors que la région méditerranéenne a été un sujet constant
d’investigation et de réflexion pour les chercheuses et cher-
cheurs en sciences sociales — historiens, anthropologues,
économistes, sociologues —, le méditerranéisme a atteint sa
formulation la plus aboutie et systématique au milieu des
années 1990, grace au philosophe et sociologue italien Franco
Cassano (1996). Congu dans le climat culturel du postmoder-
nisme, du postcolonialisme et de I’anti-utilitarisme, son livre
1l pensiero meridiano est particuliérement inspiré de la critique
de ’occidentalisation du monde proposée par Serge Latouche.
Selon Cassano, la configuration physico-géographique de la
Méditerranée s’incarne dans son étymologie de « médiation
des terres » et dans I’idée du méridianisme. Se joue ici une
complicité particuliére entre terre et mer. La mer est une pré-
sence constante pour les gens qui vivent autour de la Méditer-
ranée, lesquels sont en méme temps conscients qu’au-dela de
la mer, ils trouveront d’autres terres, d’autres gens, d’autres
cultures et d’autres modes de vie. La terre devient une méta-
phore générale de ’identité et de I’enracinement ; la mer, quant
a elle, devient une métaphore de I’émancipation, de la liberté,
de I’évasion de soi et de ouverture a ’autre. Chacune, par
elle-méme, court des risques. La terre, sans la présence de la
mer, connaitra I’enfermement identitaire, le rejet de I’autre
et le despotisme. Cependant, choisir uniquement la mer peut
vouloir dire s’exposer au vide de ’océan, ou toutes les significa-
tions sont effacées, et toutes les différences aplaties et réduites
a une abstraction universaliste, relevant du domaine exclusif
de la technique.

Ces deux tendances se retrouvent dans les biographies de
Heidegger et de Nietzsche. Contre ces deux dérives spéculaires,
le méditerranéisme se rattache a la phronesis, ou « sagesse de la
mesure » — en tant qu’attitude culturelle permettant la coexis-
tence de I’enracinement et de I’émancipation, du sentiment
d’appartenance et de la liberté, de la tradition et de la moder-
nité, du sens et de la sensibilité. Il s’agit d’une mesure sans
pacification, qui n’aspire pas a une synthese, selon la tradition
rhétorique grecque des dissot logoi, c’est-a-dire des « discours
divergents » qui ne se fondent jamais dans ’unicité du logos
moderne ou du discours rationnel.

Le méridianisme interpréte la propagation de la radicalisa-
tion religieuse observée a notre époque comme une réaction au
fondamentalisme occidental de la croissance et de la moder-
nisation — une forme d’hybris, de démonstration de pouvoir et

d’arrogance. Afin de tenir en échec toute forme de radicalisa-
tion, nous devons tirer les legons de I’expérience historique de
la cohabitation en Méditerranée. Celle-ci abrite trois religions
monothéistes et de multiples cultures appartenant a trois conti-
nents différents. Le personnage homérique d’Ulysse devient
le modéle anthropologique de référence du méridianisme : au
cours de son incroyable circumnavigation de la Méditerranée,
avec ses multiples mondes, Ulysse ne perd jamais la nostalgie
de la maison, ou il revient finalement. Le nostos (retour) est
ainsi mis en évidence comme la vertu clé. Le désir de rencon-
trer I’Autre est concilié avec I’amour de la patrie.

Le méditerranéisme est né dans un contexte universitaire. Il
s’est principalement répandu a travers les débats culturels en
Europe du Sud, notamment en Italie et en France. I’ouvrage
collectif intitulé L’alternativa mediterranea (Cassano et Zolo,
2007) représente une tentative de donner a la nouvelle koine
(langue commune) une forme cognitive et politique accomplie,
en réunissant dans ce débat d’éminents intellectuels des deux
rives du bassin méditerranéen.

Le méridianisme ne s’est pas traduit par un mouvement
politique spécifique, mais il a sirement inspiré de nombreuses
expériences de coopération sociale et culturelle entre différentes
expressions de la société civile dans les pays méditerranéens.
Une conséquence politique considérable du méditerranéisme
peut étre observée dans le Mezzogiorno italien, ou il a comple-
tement reformulé la question du « retard de développement »
du Sud, inspirant une sorte de renaissance civique, qui s’est
traduite par de nombreuses expériences de gouvernement local
au cours des derniéres décennies.

Le méridianisme est aujourd’hui en crise. LLa résurgence des
conflits et des turbulences en Méditerranée, aprés le Printemps
arabe, a affecté la possibilité de reconnaitre la région comme
une source d’inspiration pour les alternatives sociales. En outre,
les principes fondamentaux du méditerranéisme se sont révélés
inefficaces pour concevoir de véritables alternatives politiques a
la modernité occidentale. Néanmoins, I’espoir n’est pas perdu :
I’incapacité des pays méditerranéens a répondre aux normes
actuelles d’efficacité économique — ils ne peuvent étre compé-
titifs ni sur le plan de I’innovation technologique, ni sur celui
du cotit de la main-d’ceuvre pour des raisons structurelles — fait
d’eux un lieu propice a ’expérimentation d’économies « décon-
nectées » et autosuffisantes.



350

Pour aller plus loin
11 Militante ignoto, www.facebook.com/ilmilitanteignoto
Jura Gentium, www.juragentium.eu

Braudel, Fernand (1977), La Méditerranée : lespace et I’histoire, Paris : Arts
et métiers graphiques.

Cassano, Franco (1996), Il pensiero meridiano, Rome et Bari : Laterza.

Cassano, Franco et Danilo Zolo (dir.) (2007), L’alternativa mediterranea,
Milano : Feltrinelli.

Onofrio Romano est maitre de conférences en sociologie au département
des sciences politiques de ’université de Bari, en Italie. Ses domaines de
recherche incluent la théorie sociale, la modernité et la postmodernité, la
Méditerranée, la décroissance et I’anti-utilitarisme. Il est notamment ’au-
teur de The Sociology of Knowledge in a Time of Crisis (Routledge, 2014).

Minobimaatisiiwin

Deborah McGregor

Mots clés : bien-étre, santé, vie bonne, cultures anichinabée et crie, droits de la
Terre

« Minobimaatisiizin » [m’nobi-mMAH-t’si-win], connu dans divers
dialectes comme miyupimaatisiiun, bimaadiziiwin, pimatisiwin,
mnaadmodzawin et mino-pimatisiwin, est un concept ancré dans
les cultures anichinabée et crie, qui transmet I’idée de « vivre
une vie bonne » ou de vivre dans un « état total de bien-&tre »
(King, 2013). Bien que cette pratique du « bien-vivre » existe
depuis des milliers d’années, sa pérennité a €té compromise par
les forces dévastatrices de ’oppression coloniale et de la mon-
dialisation qui ont miné la vie des autochtones en Amérique
du Nord de toutes les maniéres imaginables. Au cours des der-
niéres décennies, le minobimaatisiizin est apparu dans le cadre
d’une revitalisation des systémes de soin autochtones. Cette
réémergence manifeste une résistance directe aux pressions
continues émanant des forces susmentionnées. La militante
anichinabée Winona LaDuke (1997) a introduit le concept
dans le discours écologique, en réponse au colonialisme, au
racisme et a I’injustice dans le domaine de I’environnement.

Le minobimaatisiizin s’inscrit dans une vision holistique du
monde et implique donc de vivre dans le respect et la réci-
procité avec ’ensemble de la création, aux niveaux individuel
et collectif. Ainsi, il n’est pas possible d’atteindre le minobi-
maarisuwin sans des relations équilibrées et harmonieuses avec
les autres étres. Des relations réciproques sont nécessaires
non seulement entre les personnes, mais aussi avec tous les
autres « parents » — animaux, plantes, roches, eau, esprits, étres
célestes tels que la lune, le soleil et les étoiles, ancétres et celles
et ceux a venir. En méme temps, tous les autres étres et entités
doivent atteindre le minobimaatisiiwin pour étre également en
bonne santé. I’ objectif global de maintenir la vie pour toute la
création est une entreprise « mutuelle ».

La vision des ancétres était que leurs descendants vivraient
selon le minobimaatisiiwin et que, ce faisant, ils et elles établi-
raient des relations d’amour et de bienveillance avec la Terre et
les autres étres. Leurs décisions étaient fondées sur la nécessité



352

d’assurer le bien-étre des générations futures et de toute la
création. Le concept de « vie bonne », ou « bien-vivre », est guidé
par les sept enseignements originaux — sagesse, amour, respect,
courage, honnéteté, humilité et vérité — pour assurer des rela-
tions équilibrées entre les personnes et avec toute la création. Il
n’est pas possible de « vivre bien » si la Terre continue a souffrir.
Dans cette théorie et cette pratique des relations, ’humanité
est obligée de prendre soin de ses parents, tout comme ces
derniers sont obligés de prendre soin de nous, par réciprocité.
Le minobimaatisiiwin exige que ’on agisse de maniere soute-
nable : assumer la responsabilité de toute la création et étre
spirituellement connecté a elle, tout le temps.

Ce mode de vie était soutenu par des systemes de connais-
sances, des principes et des lois autochtones qui garantissaient
que les activités des gens affirmeraient la vie, plutét que de la
dénigrer ou de la détruire. Les lois autochtones, fondées sur
des modes de vie harmonieux, reconnaissent les « droits de la
Terre » par le biais d’un pacte de devoirs, d’obligations et de
responsabilités (McGregor, 2015). La loi anichinabée exige
que les personnes coopérent avec tous les étres de la création.
Elle est congue pour permettre de bonnes relations et, en fin
de compte, pour que chaque étre vivant atteigne le minobimaa-
ustuiwin. Elle se rapporte aux relations entre les étres humains
ainsi qu’aux responsabilités considérables de la coexistence
avec les membres des autres ordres (King, 2013 : 5). En outre,
le minobimaatisiiwin reconnait que d’autres étres ou entités ont
leurs propres lois, qui doivent étre respectées pour assurer des
relations harmonieuses avec la création. Ce sont des lois natu-
relles. ’adoption et la mise en ceuvre des lois naturelles exigent
une vaste connaissance de I’environnement et de son fonction-
nement pour assurer la survie de toutes et de tous.

A I’heure actuelle, la Terre est continuellement traitée d’une
maniére diamétralement opposée a la philosophie et a la mise
en ceuvre du minobimaatistizwin. Dans I’ontologie anichinabée,
tous les éléments de la création sont imprégnés d’esprit et d’ac-
tion, y compris, par exemple, les formes de vie non humaines,
les rochers, les montagnes, ’eau et la Terre elle-méme. Les
sociétés dominantes transforment ces mémes entités en mar-
chandises, les exploitant en tant que ressources et les reconcep-
tualisant en tant que capital.

Dans la tradition anichinabée, la compréhension de la néces-
sité d’éviter une culture de marchandisation, de consommation
et de destruction de la planéte est guidée par les enseignements

du windigo. Le windigo est un étre cannibale qui est condamné
a une faim immense qui ne peut jamais étre satisfaite, quelle
que soit la quantité de ce qu’il consomme. Le windigo erre sur
la Terre, détruisant tout ce qu’il trouve sur son passage, dans
une quéte de satisfaction atroce et sans fin. Son exemple nous
rappelle que nous pouvons choisir la voie du minobimaatisiizin
ou bien celle du windigo, qui entrainera a terme la destruction
de toute vie.

Les sociétés dominantes pourraient, comme [’ont fait d’in-
nombrables générations d’Anichinabés, tirer elles aussi des
lecons de I’histoire du windigo, sur les conséquences du renon-
cement au minobimaatisiiwin. La crise sociale, économique et
environnementale dans laquelle est plongée la société mondiale
résulte d’un profond manque de respect pour la Terre et pour
I’exigence de réciprocité dans les relations avec ’ensemble de
la création. Le minobimaarisiiwin, en tant qu’ensemble d’obli-
gations et de responsabilités envers la Terre vivante, remet
directement en question le paradigme néolibéral dominant
qui considére la nature comme une propriété et une ressource
a exploiter.

Le minobimaatisiiwin offre une alternative réelle et éprou-
vée. Les nations autochtones du monde entier ont dénoncé un
ordre économique mondial qui perpétue I’iniquité, I’injustice
et ’exploitation. Une résistance croissante a cet ordre mon-
dial s’est récemment exprimée en Amérique du Nord par des
actions telles que le mouvement Idle No More et la protesta-
tion contre le Dakota Access Pipeline. Dans le méme temps,
d’anciennes idéologies autochtones, exprimées dans des décla-
rations internationales sur ’environnement, telles que la Décla-
ration universelle des droits de la Terre-Meére, redéfinissent la
« soutenabilité » comme le fait de « bien vivre avec la Terre »,
d’une maniére mutuellement bénéfique.

Le minobimaatisiiwin, ainsi que d’autres conceptions autoch-
tones similaires, offre un paradigme vieux de plusieurs siecles
mais radical, dans un monde de capitalisme industriel impla-
cable. Les peuples autochtones ont mis en place des systémes
politiques, juridiques et de gouvernance fondés sur ce para-
digme depuis d’innombrables générations. On peut donc affir-
mer que ’objectif ultime de ’autonomie et de la souveraineté
des peuples autochtones est de parvenir au minobimaatisiiwin
pour toutes et pour tous.



354

Pour aller plus loin

Bell, Nicole (2013), « “Anishinaabe Bimaadiziwin: Living Spiritually with
Respect, Relationship, Reciprocity, and Responsibility », dans Andrejs
Kulnieks, Dan Roronhiakewen Longboat et Kelly Young (dir.), Conzem-
porary Studies in Environmental and Indigenous Pedagogies: A Curricula of
Stories and Place, Rotterdam : Sense Publishers.

Hart, Michael Anthony (2002), Seeking Mino-Pimatisiwin: An Aboriginal
Approach to Helping, Black Point : Fernwood Publishing.

Kimmerer, Robin Wall (2013), Braiding Sweetgrass: Indigenous Wisdom,
Scientific Knowledge, and the Teachings of Plants, Minneapolis : Milkweed
Editions.

King, Cecil O. (2013), Balancing Two Worlds: Jean-Baptiste Assiginack and the
Odawa Nation, 1768-1866, Saskatoon : Dr. Cecil King.

LaDuke, Winona (1997), « Voices from White Earth: Gaa-waabaabigani-
kaag », dans Hildegarde Hannum (dir.), People, Land, and Community,
New Haven :Yale University Press.

McGregor, Deborah (2015), « Indigenous Women, Water Justice and
Zaagidowin (Love) », Canadian Woman Studies, vol. 30, n* 2-3, p. 71-78.

Deborah McGregor est d’origine anichinabée. Elle est maitresse de
conférences a ’Osgoode Hall Law School et a la faculté d’études envi-
ronnementales de I’université de York. Elle est actuellement titulaire
d’une chaire de recherche du Canada sur la justice environnementale
autochtone. Ses recherches portent sur les systémes de connaissances
autochtones, la gouvernance de I’eau et de I’environnement, la justice
environnementale, la gestion des politiques forestieres et la souveraineté
alimentaire des autochtones.

Monnaies alternatives

Peter North

Mots clés : monnaies alternatives, localisation, initiatives de transition

Les monnaies communautaires, alternatives ou complémen-
taires®® sont des formes d’argent créées par des acteurs non
étatiques, comme alternatives et remedes aux pathologies iden-
tifiées de la monnaie générée par les Etats et du développement
axé sur la croissance.

Quatre types de monnaies alternatives peuvent étre identifiés.
Les systémes d’échange locaux (SEL) mettent en ceuvre des mon-
naies locales appelées « dollars verts », ou désignées par un nom
ayant une signification locale (comme « bobbins » a Manchester,
au Royaume-Uni). Les crédits des SEL peuvent étre évalués en
fonction de la monnaie nationale ou selon un taux horaire, ou
bien par un mélange des deux. Ils n’ont pas de forme physique :
les utilisatrices et utilisateurs sont mis en relation par le biais
d’un annuaire et se paient par un chéque libellé en unités de SEL,
dont la valeur repose sur leur engagement personnel a gagner
suffisamment de crédits pour rembourser cette dette dans I’ave-
nir. Le solde des comptes est conservé sur un ordinateur.

Nombreuses sont les personnes qui critiquent tout alignement
des monnaies alternatives sur Pargent créé par PEtat, au motif
que cela reproduit les pathologies du capitalisme. Au lieu de
cela, elles préconisent une monnaie libellée en temps, de sorte
que les banquiers ne soient pas payés plus que les agents d’en-
tretien.

Les utilisateurs et utilisatrices des banques de temps s’en-
traident et tiennent les comptes avec un crédit de temps électro-
nique, chaque unité de crédit étant fixée a une heure, quel que
soit le travail effectué. Les « heures » sont des monnaies locales
libellées en temps qui peuvent étre utilisées aussi facilement

90. La diversité des monnaies alternatives existantes dans le monde est consignée
par le Complementary Currency Resource Center (www.complementarycur-
rency.org). Une autre bonne source concernant la recherche récente sur les
monnaies alternatives est le International Journal of Community Currency Research,
en ligne et en acces libre (www.ijccsr.net). NDT : Voir également Pierre Alary,
Jérome Blanc, Ludovic Desmedt et Bruno Théret (2016), Théories frangaises de
la monnaie, Paris : Presses universitaires de France.



que de P’argent liquide, sans qu’il soit nécessaire de tenir des
registres centraux. Apres la crise financiére qui a frappé I’Ar-
gentine en 2001, des millions de personnes se sont soutenues
mutuellement en utilisant des monnaies papier créées par la
communauté et libellées en « crédits », sans lien avec la monnaie
nationale ou le temps.

Les militantes et militants désireux d’éviter un changement
climatique dramatique et I’épuisement des ressources ont déve-
loppé des « monnaies de transition » — par exemple, les pounds de
Totnes, Lewes ou Stroud. Il s’agit de monnaies papier circulant
localement, qui sont libellées en unités alignées sur la monnaie
nationale et garanties a celle-ci. Enfin, le développement des PC
et des smartphones a conduit a des expériences de monnaies
électroniques telles que le Bitcoin et le FairCoin. Dans le monde
entier, on peut trouver une variété déconcertante de monnaies
alternatives (North, 2010).

Il existe une longue histoire de contestation de la monnaie
(North, 2007). A P'aube du capitalisme, au Royaume-Uni, le
socialiste utopique Robert Owen préconisait et expérimentait
les billets de travail, tout comme les communautés anarchistes
du 19¢ siécle aux Etats-Unis. Dans les années 1880 et 1890,
les populistes états-uniens se sont organisés pour une émission
de monnaie d’argent plus libérale, en conflit avec les intéréts
bancaires qui défendaient I’étalon-or pour imposer la discipline
du travail, souvent de maniére violente. Dans les années 1930,
les autorités locales des Etats-Unis, de ’Allemagne pré-na-
zie, de la Suisse, de I’Autriche et de I’Espagne révolutionnaire
ont émis leur propre monnaie papier. Le Swiss Business Ring
existe encore aujourd’hui et met en relation les propriétaires de
petites entreprises. La technologie de I'information, largement
disponible, a catalysé la création de monnaies alternatives par
des groupes non étatiques a des niveaux sans précédent (par
exemple, le bangla-pesa au Kenya).

La premicre vague de systemes d’échange locaux et de
banques du temps a été lancée par des militants et des mili-
tantes écologistes dans les pays anglo-saxons — des personnes
qui étaient profondément conscientes de la non-soutenabilité du
capitalisme mondial. Ils et elles soutenaient que pour survivre
aux crises régulieres du capitalisme, il fallait créer une diversité
de monnaies locales, de sorte que si une forme de monnaie
— généralement créée par ’Etat — n’était pas disponible, d’autres
le seraient. Etant créées par les utilisateurs eux-mémes et garan-
ties par leur engagement a rembourser cette monnaie a I’avenir,

les monnaies alternatives seraient plus largement disponibles
que les monnaies émises par I’Etat, générant ainsi une demande
locale (North, 2005). Ensuite, les monnaies alternatives seraient
disponibles dans les quantités nécessaires pour répondre aux
besoins de celles et ceux qui les ont créées, indépendamment
de la disponibilité d’argent préexistante. Enfin, étant donné que
les services quotidiens comme le baby-sitting, le jardinage, etc.,
étaient largement disponibles dans les réseaux de monnaies
alternatives (a la différence des services professionnels haute-
ment rémunérés), ces dernieres pouvaient donner une valeur
au travail effectué par celles et ceux que le marché capitaliste
ne valorise pas. En conséquence, en rendant un argent de cré-
dit personnel largement disponible & toute personne préte a
accepter la valeur de réciprocité des réseaux, les défenseurs des
monnaies alternatives ont affirmé qu’ils avaient créé un méca-
nisme de changement social qui donnerait naissance a une éco-
nomie soutenable, conviviale et localisée, accordant la priorité
aux besoins des personnes plutdét qu’a I’achat de « choses », a
la maximisation du PIB ou a ’accumulation d’argent pour son
propre intérét.

Ces mode¢les fonctionnaient assez bien si ce que les gens
voulaient s’acheter entre eux pouvait étre produit a partir de
ressources que les membres possédaient ou contrdlaient. Ces
initiatives allaient au-dela de ce que Marx avait décrit comme
la « coopération naine » des socialistes utopiques du 19¢ siécle,
mais elles ne répondaient souvent pas aux besoins fondamen-
taux — nourriture, logement, énergie — ou aux désirs plus com-
plexes générés par le systéme capitaliste. Les organisateurs
avaient du mal a tenir les comptes et ils auraient été dépassés en
cas de crise économique, si des millions de personnes s’étaient
mises a utiliser ces monnaies. C’est pourquoi les défenseurs des
monnaies alternatives ont commencé a émettre des monnaies
locales en papier, appelées «hours» aux Etats-Unis, « créditos »
en Argentine ou « monnaies de transition » au Royaume-Uni,
éliminant ainsi toute nécessité de tenir les comptes. L’attention
portée a I’apparence des billets permettait que ceux-ci soient
davantage susceptibles d’étre pris au sérieux par les acteurs
du marché conventionnel. Mais contrairement aux systémes
d’échange locaux et aux banques de temps, ces monnaies ne
constituaient pas de crédit personnel et n’étaient donc pas un
« nouvel argent ». La question était ensuite celle-ci : pourquoi
les usagers changeraient-ils leur argent étatique « universel » en
une monnaie a circulation locale ne pouvant étre utilisée pour



les besoins de la vie quotidienne qu’a la condition de partager
les valeurs du réseau ? En conséquence, les réseaux restaient
modestes, limités aux usagers les plus fervents.

Les monnaies alternatives sont-elles radicales, ou sont-elles
des solutions factices ? Tout dépend des cas de figure. D’un
coté, on suppose qu’elles soutiennent les commerces possédés
localement et que ceux-ci ont une valeur en eux-mémes. On
a tendance a croire que I’existence d’une monnaie alternative
génére davantage de production locale et des fagons plus convi-
viales de créer des économies plus situées. D’un autre coté, les
monnaies de transition et les monnaies électroniques ont été
promues par des intéréts commerciaux locaux, qui les voient
comme un moyen de soutenir les formes d’activité économique
qui sont possédées localement, mais qui, peut-étre, sont par ail-
leurs non soutenables — par exemple, une épicerie locale dont
aucune des marchandises n’est produite localement. Ces projets
peuvent encore exclure celles et ceux qui n’ont pas beaucoup
d’argent ordinaire. Ainsi, la mesure dans laquelle les monnaies
alternatives vont au-dela d’une simple vision du post-dévelop-
pement, pour en devenir une mise en acte, reste inconnue —
« travail en cours ».

Pour aller plus loin

North, Peter (2005), « Scaling Alternative Economic Practices? Some Les-
sons from Alternative Currencies », Transactions of the Institute of British
Geographers, vol. 30, n° 2, p. 221-233.

North, Peter (2007), Money and Liberation: The Micropolitics of Alternative
Currency Movements, Minneapolis : University of Minnesota Press.

North, Peter (2010), Local Money: How to Make It Happen in Your Commu-
nity, Totnes : Green Books.

Peter North est maitre de conférences en économies alternatives au dépar-
tement de géographie et d’aménagement de I’université de Liverpool,
au Royaume-Uni. Ses recherches portent sur les économies sociales et
solidaires en tant qu’outils permettant de construire et de repenser des
géographies alternatives de I’argent, de ’entrepreneuriat et des moyens
de subsistance. Ces travaux s’inscrivent dans le cadre d’un projet visant a
élaborer des stratégies de développement économique local, compte tenu
de la limitation des ressources, du changement climatique dramatique et
de la crise économique.

Mouvement
altermondialiste

Geoffrey Pleyers

Mots clés : Forum social mondial, militantisme préfiguratif, contre-expertise,
mouvements sociaux

Le soulévement du mouvement autochtone zapatiste contre
le gouvernement mexicain et I’Accord de libre-échange
nord-américain, le 1¢ janvier 1994, symbolise la naissance
de I’« altermondialisation », ou « mouvement pour la justice
mondiale ». LLa Via Campesina, qui réunit désormais plus de
200 millions de petits agriculteurs dans le monde, avait été
fondée trois mois plus to6t. De maniére inattendue, les peuples
autochtones et les petits paysans sont devenus les chefs de
file du mouvement mondial qui dénonce ’ordre néolibéral et
explore ou renouvelle les voies de I’émancipation.

Alors que la mondialisation était pergue comme la fin du
soviétisme du « second monde®! » et comme la « victoire finale »
de la « démocratie de marché » de I’Occident, le mouvement
altermondialiste indique plutot la fin du « tiers-monde » tel qu’il
était compris au 20° siécle et ’ascension du Sud global parmi
les mouvements progressistes. Il est significatif que le début
du mouvement, ses principales rencontres, les forums sociaux
mondiaux et les étapes majeures de son « tournant écologique »
aient eu lieu principalement dans le Sud global. La « rencontre
transformatrice » entre les militants du Nord et les luttes, les
militants, les épistémologies et les cosmovisiones du Sud est I’es-
sence constitutive et ’objectif du mouvement altermondialiste,
mais elle représente aussi les racines des luttes, des pratiques
et des épistémologies d’émancipation au 21¢ siécle. Les mobi-
lisations locales et nationales ont marqué la premiére période
du mouvement altermondialiste. Mais sa dimension interna-
tionale est apparue de plus en plus clairement, notamment lors
de mobilisations autour d’événements mondiaux, telles que
la manifestation de 1999 contre le Sommet du millénaire de

91.NDT : Lexpression « second monde » désigne initialement les pays de I’ancien
bloc communiste a économie socialiste.



360

I’Organisation mondiale du commerce, a Seattle, aux Etats-
Unis. Des intellectuels engagés ont également joué un role
majeur dans la sensibilisation du public aux conséquences
sociales du libre-échange et dans la mise en question du consen-
sus hégémonique de Washington. LLe mouvement a pris de ’am-
pleur avec les manifestations contre les accords de libre-échange
et les Forums sociaux mondiaux organisés depuis 2001. Ces
derniers ont rassemblé jusqu’a 120000 (Mumbai, 2004) et
170000 (Porto Alegre, 2005) militantes et militants qui ont
partagé des idées et des expériences, montrant qu’« un autre
monde est possible ». Depuis 2011, une nouvelle vague mon-
diale de mobilisations sur tous les continents a prolongé les
mouvements altermondialistes, notamment en dénongant les
politiques d’austérité, la montée des inégalités et la collusion
entre les élites politiques, économiques et médiatiques.

Les altermondialistes pointent du doigt la spéculation finan-
ciere, les paradis fiscaux et la concentration des ressources
entre les mains des super-riches comme la principale cause
des dommages sociaux et écologiques. Depuis ses débuts, le
mouvement altermondialiste s’est également mobilisé contre
Pextréme droite, le nationalisme et les guerres de frontieres, et
en faveur des migrants. Les questions environnementales ont
fait I’objet d’une attention croissante au sein du mouvement.
Les militants pour la justice mondiale et les écologistes se sont
réunis au sein du Climate Justice Network, un réseau fondé
en 2007 a Bali, en Indonésie. IIs et elles ont déclaré que pour
éviter le réchauffement climatique, il fallait des changements
structurels dans I’économie capitaliste et le systéme politique
actuels.

Contre I’idée dominante selon laquelle « il n’y a pas d’al-
ternative » aux politiques néolibérales, les militants altermon-
dialistes affirment que les citoyens ordinaires peuvent avoir
un effet sur les politiques locales, nationales et mondiales. Ils
s’appuient sur les trois cultures de militantisme suivantes.

La voie de la raison : la contre-expertise des citoyens et des
citoyennes. Dans la « voie de la raison », les altermondialistes
considérent qu’un monde plus juste exige que les citoyens s’en-
gagent dans les débats sur les questions mondiales. Il est mon-
tré que les politiques néolibérales sont socialement injustes,
antidémocratiques, scientifiquement irrationnelles et écono-
miquement inefficaces. Les altermondialistes développent des
politiques alternatives et « plus rationnelles », orientées vers le
bien commun.

Ces militants et militantes considérent que le défi majeur
porte sur la maniére dont ’économie est liée aux normes
sociales, culturelles, environnementales et politiques. Suivant
un concept de changement social plutdt descendant, ces mili-
tants exhortent les décideurs politiques et les institutions inter-
nationales a réguler ’économie sous le contrdle d’experts et
de citoyens engagés. S’appuyant sur des preuves scientifiques
claires, des campagnes efficaces et l1a mobilisation des citoyens,
les altermondialistes ont réussi a sensibiliser I’opinion publique
et a susciter des actions politiques sur des problémes mon-
diaux majeurs, tels que le réchauffement climatique et 1’éva-
sion fiscale. Cependant, I’augmentation des émissions de gaz
a effet de serre en dépit des rapports scientifiques exhortant
les gouvernements a lutter contre le changement climatique,
ainsi que la force persistante des politiques néolibérales qui
ont perdu toute légitimité scientifique montrent également
les limites des arguments scientifiques clairs pour favoriser le
changement mondial.

La voie de la subjectivité : le militantisme préfigurarif. Plutot
que d’attendre que les décideurs politiques résolvent leurs
problémes, cette deuxiéme tendance opte pour une concep-
tion ascendante du changement social. Le « nouveau monde »
commence par soi-méme et a I’échelle locale. Cette ligne direc-
trice réside dans la cohérence entre les pratiques et les valeurs
(démocratie, participation, soutenabilité, égalité des sexes,
etc.) de chacun et chacune. Les communautés autochtones et
rurales, les mouvements autonomes, les centres sociaux ou les
mouvements Occupy cherchent tous a créer des « espaces d’ex-
périence », entendus comme « des espaces autonomes ¢loignés
de la société capitaliste, qui permettent aux acteurs de vivre
selon leurs propres principes, de nouer des relations sociales
solides et conviviales et d’exprimer leur subjectivité et leur
créativité ». Les pratiques concretes de la vie quotidienne sont
significatives bien au-dela de I’échelle locale, car elles remettent
en cause le mode de vie capitaliste en s’opposant a ’emprise
d’une culture consumériste. Le militantisme est donc « préfi-
guratif » — il préfigure dans des actions concretes les éléments
d’un monde soutenable et plus démocratique. Le militantisme
est également « performatif » — I’« autre monde » commence ici
et maintenant, dans des pratiques concretes et locales.

Des alliances avec des gouvernements progressistes. Une composante
plus classique du mouvement croit que le changement social
se produit par I’alliance entre les gouvernements nationaux



362

progressistes et les mouvements populaires. En 2005, les leaders
progressistes et les mouvements ont réussi a stopper les accords de
libre-échange des Amériques. Les alliances entre les mouvements
populaires et les gouvernements progressistes ont inscrit le
concept de buen vivir dans la Constitution équatorienne, et le
président bolivien Evo Morales a méme emprunté le répertoire
du Forum social pour organiser la Conférence mondiale des
peuples sur le changement climatique a Cochabamba en 2010.
Quelques années plus tard, les gouvernements progressistes
latino-américains ont toutefois laissé les militantes et militants
altermondialistes dégus, notamment sur les fronts socio-
économique et environnemental.

Sur d’autres continents, les mouvements Occupy et « post-
2011 » ont pris leurs distances avec les partis politiques et ont
instauré une démocratie participative sur les places publiques,
dénongant la collusion des élites politiques, médiatiques et éco-
nomiques. Aprés 2013, certains militants ont choisi de lancer
de nouveaux partis ou de combiner la politique des partis avec
un militantisme plus horizontal.

Dans I’ensemble, cependant, la relation entre les mouve-
ments et les gouvernements est de plus en plus marquée par la
répression, ce qui suggere que le recours a la force est souvent
le seul moyen de mettre en ceuvre le développement néolibéral
et extractiviste.

Prises ensemble, ces trois cultures de militantisme offrent
des lignes directrices concrétes pour une approche mondiale et
multidimensionnelle du changement social, mais aussi pour des
processus plus soutenables permettant de satisfaire les besoins
des étres humains et d’assurer leur bien-étre — tout cela en
reconnaissant simultanément les roles clés que doivent jouer les
communautés locales et les acteurs de terrain, le militantisme
citoyen, les institutions internationales et les dirigeants poli-
tiques. Au-dela du clivage Nord-Sud, le mouvement altermon-
dialiste remet en cause la centralité de I’économie, encourage la
solidarité internationale et apporte des réponses concrétes pour
relever les défis mondiaux, 8 commencer par le réchauffement
de la planéte et la montée des inégalités.

Pour aller plus loin

Holloway, John (2008 [2002]), Changer le monde sans prendre le pouvoir : le
sens de la révolution aujourd’hui, Paris et Montréal : Syllepse et Lux.

Juris, Jeftrey S. (2008), Nezzyorking Futures: The Movements Against Corporate
Globalization, Durham (Etats-Unis) : Duke University Press.

Pleyers, Geoftrey (2010), Alter-Globalization: Becoming Actors in a Global
Age, Cambridge (Royaume-Uni) : Polity Press.

Sen, Jai, Anita Anand, Arturo Escobar et Peter Waterman (dir.) (2004),
World Social Forum: Challenging Empires, New Delhi : Viveka Foundation.

Smith, Jackie (2008), Social Movements for Global Democracy, Baltimore :
Johns Hopkins University Press.

Geoffrey Pleyers est chercheur au Fonds de la recherche scientifique et
professeur a 'université de Louvain, en Belgique. Il est président du
Research Committee 47 (Social Movements) de I’Association internatio-
nale de sociologie. Il est ’auteur de Alrer-Globalization: Becoming Actors in
a Global Age. Ses recherches portent sur les mouvements environnemen-
taux, la consommation critique et les mouvements sociaux en Europe et
en Amérique latine.



364

Mouvement
de la Transition

Rob Hopkins

Mots clés: relocalisation, résilience, REconomy, transition, changement
climatique

Le mouvement de la Transition a vu le jour en 2005 au
Royaume-Uni, initialement en vue d’une « désintoxication de
I’Occident prospére ». Inspiré du modele de « Contraction et
Convergence » du Global Commons Institute (Meyer, 2000),
il avait pour objectif d’inciter les gens a concevoir I’ampleur
des réductions d’émissions de carbone que devaient mettre en
ceuvre les nations occidentales comme un pas « vers » quelque
chose, plutdét que comme un « éloignement » de quelque chose
d’irremplagable. Le mouvement de la Transition s’est enraciné
dans celui de la permaculture, dans le biorégionalisme et dans le
mouvement en faveur du local, mais il s’est également inspiré du
mouvement féministe et des cultures autochtones, entre autres.

Pensé a ’origine comme « une réponse au changement clima-
tique et au pic pétrolier » (Hopkins, 2014 [2013]), il a été motivé
par le besoin de considérer ces deux défis comme nécessitant de
se détourner massivement des combustibles fossiles et comme
une occasion historique de faire quelque chose de nouveau et de
remarquable. Depuis sa création, le concept a évolué a partir de
son expérience en tant que « réseau apprenant ». Il existe désor-
mais plus de 1400 initiatives dans 50 pays du monde entier.
Transition Network, la fondation britannique créée pour soute-
nir son évolution, décrit la Transition comme un mouvement de
communautés qui réimaginent et reconstruisent notre monde.

Le mouvement de laTransition s’est diffusé suivant le concept
de Popen source. En dehors de quelques principes et valeurs clés,
les communautés sont invitées a se saisir du mod¢le, a I’adapter,
a le fagonner, a se I’approprier. Deux éléments sont particulié-
rement saillants dans le modéle de la Transition. Le premier,
qui a évolué depuis sa création, est celui du REconomy Pro-
ject. De nombreux groupes de la Transition mettent en place
des projets, que ce soit dans le domaine de ’alimentation, de
I’énergie, du logement ou autre, mais ne disposent pas des com-

pétences nécessaires pour les transformer en entreprises viables
et durables. Le REconomy Project développe des outils et des
modeles pour favoriser I'investissement communautaire, tels que
les forums d’entrepreneurs locaux et les options d’actionnariat,
ainsi que des plans économiques locaux pour permettre aux
groupes de la Transition de défendre ce qu’ils font, sur le plan
des arguments économiques.

Lautre volet clé qui a évolué au sein du mouvement de la
Transition est ce que I’on appelle la « transition intérieure ». Il
s’agit de reconnaitre que lorsqu’un groupe réalise un projet,
le « comment » est aussi important que le « quoi ». Travailler
en étant attentifs et attentives aux facteurs qui conduisent a
I’épuisement permet de développer des compétences vitales en
matiére de prise de décision, de conduite de réunions efficaces,
de gestion des conflits, etc. Travailler en tant que militants et
militantes pour une société soutenable, mais en utilisant des
outils enracinés dans les modéles mémes que nous essayons de
changer est en fin de compte autodestructeur. Le volet de la
transition intérieure s’inspire d’un éventail de traditions psycho-
logiques et spirituelles, ainsi que des groupes d’affinité qui se
sont développés dans le mouvement féministe des années 1970.

La facon dont le mouvement de la Transition congoit le
développement différe fondamentalement de I’idée de déve-
loppement promue par les gouvernements occidentaux. Elle se
concentre sur les principes suivants :

Localisation appropriée : il est judicieux de rapprocher la pro-
duction alimentaire, celle de I’énergie et celle des matériaux de
construction, du domicile et des consommateurs et consom-
matrices.

Résilience : mettre en place des infrastructures qui permettent
aux communautés d’étre en meilleure position pour résister aux
chocs, tout en profitant de I’occasion pour réimaginer I’écono-
mie locale et répondre plus efficacement aux besoins locaux.

Bas carbone : créer des projets et des entreprises qui sont intrin-
sequement sobres en carbone dans leur mode de fonctionne-
ment et dans ce qu’elles créent.

Ressources communautaires : dans la mesure du possible, il
s’agit de ranger des ressources (terrains, entreprises, production
d’énergie, batiments) sous un statut de propriété communau-
taire. Cela rend les communautés beaucoup plus a méme de
faconner leur avenir.

Limites naturelles : reconnaitre que nous ne vivons plus dans
un monde ou le crédit, les ressources et ’énergie sont infinis.



Pas uniquement pour le profit personnel : une variété de modéles
d’entreprises émergent, tels que les entreprises sociales, les coo-
pératives et les structures axées sur la maximisation du rende-
ment social.

La perspective de la Transition se répand (Feola et Nunes,
2013). Elle est reprise par des universités et des collectivités
locales. Elle est de plus en plus remarquée par des professionnels
de la santé publique, adoptée par les militants des mouvements
sociaux et reprise par certains milieux politiques européens. 1l
a été fascinant de voir son émergence, aux cOtés des mouve-
ments complémentaires du buen vivir et de La Via Campesina,
et des initiatives de transition en Amérique du Sud et ailleurs.
A Sio Paulo, Transition Brasilandia voit une favela s’auto-orga-
niser autour de ’entreprise sociale, de la fin de la violence envers
les femmes, de la santé publique et de ’agriculture urbaine. En
Afrique du Sud, a Greyton, une ville marquée par ’apartheid,
le modeéle de la Transition a été promu par Nicola Vernon, qui
a déclaré : « En matiére de dynamique d’intégration sociale,
c’est ce que j’ai rencontré de mieux en 30 ans de travail pour le
bien-étre des habitants. » Le groupe a lancé de nombreux projets
avec les écoles locales, notamment le festival Trash to Treasure
(« Du déchet au trésor »), la plantation de milliers d’arbres et la
construction de nouveaux batiments a ’aide d’« écobriques »,
des bouteilles en plastique vides remplies de déchets non recy-
clables.

Le modéle de la Transition a néanmoins suscité quelques
critiques. Pour le collectif Trapese, en mettant ’accent sur les
actions individuelles, ce modéle néglige I'importance du change-
ment structurel. Cependant, les « transitionneurs » soutiennent
que leur approche qui consiste a construire activement des alter-
natives, a chercher un terrain d’entente plutét que la confronta-
tion politique, et a s’efforcer de trouver une définition différente
de ce qui constitue le « politique », est tout aussi valable que
d’autres pour parvenir a un changement structurel. Certains
accusent le mouvement de la Transition de ne s’engager que
dans des actions a petite échelle. Ce point de vue plutdt condes-
cendant ne tient pas compte des réalisations plus ambitieuses
des groupes de la Transition, qui ont permis de créer des liens
sociaux et de donner aux gens la confiance nécessaire pour
entreprendre des projets de plus grande envergure. D’autres ont
critiqué le fait que ce mouvement soit majoritairement composé
de personnes blanches et issues de la classe moyenne. Il s’agit
d’un probléme que ’on retrouve dans de nombreux mouve-

ments de changement social et que de nombreux groupes de la
Transition s’efforcent de corriger, en mettant davantage ’accent
sur les besoins locaux, la production de moyens de subsistance
et le potentiel que cela ouvre en vue d’un engagement plus large.

Pensé dés I’origine a I’image du réseau mycorhizien des cham-
pignons, le mouvement de laTransition se propage par sa propre
dynamique, s’auto-organise, tisse des liens, trouve sa propre voie
et porte ses fruits, parfois quand on s’y attend, parfois quand on
ne s’y attend pas. Il ne s’agit pas d’un processus organisé selon
une marche a suivre. La Transition a beaucoup a apprendre
d’autres mouvements et approches ; elle a aussi, aprés dix ans
d’expérimentation, beaucoup a leur offrir.

Pour aller plus loin
REconomy Project, www.reconomy.org

Feola, Giuseppe et Richard Nunes (2013), « Failure and Success of Tran-
sition Initiatives: A Study of the International Replication of the Transi-
tion Movement », Research Note 4, Walker Institute for Climate System
Research (université de Reading).

Hopkins, Rob (2010 [2008]), Manuel {ie transition : de la dépendance au
pétrole a la résilience locale, Montréal : Ecosociété.

Hopkins, Rob (2014 [2013]), Ils changent le monde ! 1001 initiatives de tran-
sition écologique, Paris : Seuil.

Meyer, Aubrey (2000), Contraction and Convergence: The Global Solution to
Climate Change, Totnes : Green Books, pour la Schumacher Society.

Transition Network (2016), The Essential Guide to Doing Transition: Getting
Transition Started in Your Street, Community, Town or Organization, Www.
transitionnetwork.org

Rob Hopkins est le fondateur du mouvement de la Transition et vit a
Totnes, dans le Devon, au Royaume-Uni. Titulaire d’un doctorat de 'uni-
versité de Plymouth, il est I’auteur de plusieurs livres sur la Transition. Il a
notamment publié 21 Stories of Transition: How a Movement of Communities
1s Comung Together to Reimagine and Rebuild our World (Transition Network,
2015). Dans ses écrits et ses prises de parole publiques, pour lesquels il a
remporté plusieurs récompenses, il met en avant le besoin d’économies
locales plus résilientes. Il est aussi directeur d’une brasserie coopérative,
jardinier, et tweete en tant que @robintransition.



Mouvement slow

Michelle Boulous Walker

Mots clés : militantisme de la lenteur, philosophie de la lenteur, décélération,
complexité, attention

Le mouvement sloww comprend un rassemblement éclectique
de personnes qui se consacrent au militantisme de la lenteur. Le
premier et le plus important des mouvements slow est le mou-
vement Slow Food. Le militantisme de la lenteur appelle a une
décélération du rythme de la vie technologique moderne, arguant
que le capitalisme avancé est dominé par une logique qui assimile
vitesse et efficacité. Pour ses militants et militantes, les possibili-
tés de relation contemplative avec les autres et le monde naturel
s’amenuisent dans un monde en constante accélération. Sur le
plan temporel, notre existence méme dans le monde est mise au
défi par une demande incessante de décider, de répondre et d’agir,
sans avoir le temps nécessaire pour se confronter réellement a la
complexité de la vie. Une culture de la précipitation s’est infiltrée
dans nos espaces sociaux et politiques du 21°¢ siecle.

En réponse a cette culture, le mouvement Slow Food a été ’'un
des premiers de ce type a émerger dans le monde occidental.
En 1989, Carlo Petrini s’est opposé a la prolifération de la res-
tauration rapide et industrialisée et a défendu, a sa place, les repas
simples, faits maison, qui adoptent les produits et les traditions de
la cuisine locale. Le Slow Food s’est développé a partir de la pour
célébrer le plaisir de prendre le temps de cuisiner et de partager
convivialement la nourriture avec d’autres, dans un contexte plus
paisible et moins commercial. En outre, le mouvement sensibilise
aux probléemes écologiques et éducatifs liés a la production et a
la consommation de nourriture dans le monde. En tant que tel, il
fournit la base d’une prise de conscience politique sur des ques-
tions telles que la soutenabilité et I’agriculture coopérative a petite
échelle, congues comme des alternatives a la restauration rapide
et a la production alimentaire a grande échelle.

La Long Now Foundation, créée a San Francisco en 1996, s’op-
pose a la culture de I’accélération en encourageant la réflexion
et la responsabilité a long terme. Elle remet en question le lien
entre efficacité, productivité et vitesse, en promouvant le « plus
lent/meilleur » plutdt que le « plus rapide/moins cher ». Alors que
le sentiment que le « plus lent » est « meilleur » a parfois été cri-
tiqué comme étant élitiste et réservé aux gourmets, le mouve-

ment Slow Food fait revivre les premiéres protestations sociales
de Petrini, en défendant une politique alimentaire équitable et
la justice pour les personnes les plus désavantagées par les sys-
témes alimentaires mondiaux. Terra Madre, par exemple, est un
réseau international qui promeut ’agriculture soutenable et la
biodiversité afin de garantir une alimentation bonne, saine et
équitable. Désormais, les débats internationaux se concentrent
généralement sur ’acceés a une alimentation locale, soutenable
et nutritive pour les groupes de la communauté qui sont souvent
négligés dans les débats éthiques et par les politiques sociales. Le
mouvement de Portland, dans I’Oregon, soutient par exemple que
les travailleurs agricoles latinos doivent étre intégrés a n’importe
quel militantisme Slow Food, si celui-ci doit évoluer.

Il existe aujourd’hui 1500 mouvements conviviaux Slow Food
répartis dans 150 pays a travers le monde, aussi bien dans les pays
du Nord global qu’au Niger, en Angola, en Bolivie, au Sri Lanka
et en Indonésie. En outre, le militantisme Slow Food a inspiré une
série de mouvements en réponse aux effets déshumanisants de la
mondialisation. Ces mouvements comprennent le jardinage slow,
les villes slow (Cittaslow), les écoles slow, I’éducation slow, la paren-
talité slow, le voyage slow, la vie slow, la lecture slow, les biens slow,
I’argent slow, ’'investissement slow, le conseil slow, le vieillissement
slow, le cinéma slow, 1’église slow, I’expertise-conseil slow, la mode
slow, les médias slow, la communication slow, la photographie sloz,
la science slow, la technologie slow, le design slow, I’architecture
slow et Part slow. Ce dernier, I’art slow, dénonce la pensée capi-
taliste en soulignant sa complicité avec un systéme qui profite
matériellement et culturellement de I’exploitation du monde non
occidental. Cette autoconscience chez les habitants et habitantes
des pays riches est, de plus en plus, un élément déterminant de ce
qui caractérise une pratique comme slow. Dans les pays du Sud
global, le mouvement slow se manifeste par des préoccupations
liées a la gouvernance et I'urbanisme slow, explorant les liens entre
crises urbaines, récession économique, migration, dépossession,
expulsion et exclusion. Dans ces contextes, le militantisme sloz est
étroitement lié a la récupération des terres communes.

Bien qu’il existe une diversité considérable dans la fagon dont
la lenteur est adoptée par les mouvements populaires et locaux
dans le monde, ce qui les réunit est sans doute la détermination a
éprouver le plaisir de répondre aux besoins fondamentaux de la vie
quotidienne avec une sorte de lenteur artistique. Ces mouvements
cherchent a établir une relation plus substantielle et durable avec la
complexité du monde. Le livre de Carl Honor¢, Eloge de la lenteur,



370

publié pour la premiére fois en 2004, explorait la maniére dont
les sociétés industrialisées pouvaient penser la lenteur comme un
mouvement ayant le potentiel de défier la croyance selon laquelle
« plus vite » équivaut toujours a « mieux ». Depuis lors, le mouve-
ment slow a évolué pour embrasser plus consciemment sa pratique
du militantisme de la lenteur a travers le monde. Celui-ci implique
en partie la remise en question de nos roles de consommatrices
et consommateurs passifs, dans un systéme capitaliste dédié a la
croissance économique et aux échanges non régulés.

La réhabilitation de la lenteur s’étend également aux espaces
culturels consacrés a la « pensée ». I’assimilation de la vitesse et
de la précipitation a I’efficacité est ancrée dans un style européen
typique de pensée rationnelle instrumentale, ou I’attention céde
la place au calcul, et ou la pensée — en général — est réduite a une
manipulation et a une utilisation creuse et technique des faits.
La philosophie de la lenteur est la pratique qui consiste a résis-
ter a un mode de pensée incapable de se recueillir, de faire une
pause, d’examiner et de contempler. En cela, elle est une forme
de militantisme slow particuliérement profonde et critique. Tout
comme le mouvement slow, la philosophie de la lenteur s’appuie,
de maniére moderne et contemporaine, sur des pratiques n’impli-
quant pas de rapports de domination. Elle remet ainsi en question
la relation instrumentale a la vie ; elle est, avant tout, la culture
d’une attention accrue. Elle permet des rencontres intenses qui
nous ouvrent a la beauté et a I’étrangeté du monde, et cette inten-
sité est sans aucun doute au coeur de tout militantisme slow.

Pour aller plus loin

Terra Madre, www.terramadre.info

The Long Now Foundation, www.longnow.org

Boulous Walker, Michelle (2016), Slow Philosophy: Reading Against the Ins-
titution, Londres et New York : Bloomsbury Publishing.

Honoré, Carl (2021 [2004]), Eloge de la lenteur, Vanves : Marabout.

Petrini, Carlo (2007 [2005]), Slow Food Nation: Why Our Food Should be
Good, Clean, and Fair, New York : Rizzoli Ex Libris.

Petrini, Carlo (2011 [2009]), Térra Madre : renouer avec la chaine vertueuse
de ’alimentation, Paris : Alternatives.

Michelle Boulous Walker dirige le European Philosophy Research Group
au sein de I’Ecole de recherche historique et philosophique de 1’uni-
versité du Queensland, en Australie. Elle est ’autrice de Philosophy and
the Maternal Body: Reading Silence (Routledge, 1998) et de publications
sur la philosophie européenne, ’esthétique, 1’éthique et la philosophie
féministe.

Nayakrishi Andolon

Farhad Mazhar

Mots clés: nayakrishi, semences en partage, savoir communautaire

Nayakrishi Andolon, le Nouveau Mouvement agricole dirigé
par des agriculteurs et des agricultrices et impliquant plus de
300000 unités écologiques domestiques diverses au Bangla-
desh, se concentre stratégiquement sur la « semence » dans
ses pratiques agricoles innovantes. L’objectif est de démontrer
la maniére shohoj de vivre joyeusement, qui consiste a assurer
la régénération écologique et « biodiverse » de la nature pour
recevoir de la nourriture, des fibres, du bois de chauffage, des
remeédes, de ’eau potable et de nombreuses autres choses répon-
dant aux besoins biomatériels et spirituels de la communauté. Le
mot shohoj trouve son origine dans la puissante tradition spiri-
tuelle du Bengale et signifie généralement une maniére intuitive-
ment simple mais transparente d’étre dans ’univers. D’un point
de vue philosophique, il s’agit d’apprendre a entrer en relation
avec les réalités internes et externes par ’intermédiaire de I’en-
semble de nos facultés humaines formant une unité, sans aucune
hiérarchie entre nos facultés sensorielles, intellectuelles ou ima-
ginatives. Ainsi, dans la pratique, le skohoj explore le potentiel
bio-spirituel des communautés humaines dans le monde maté-
riel réel, pour transcender une existence déshumanisée, faite de
douleur et d’oppression.

Le mouvement utilise la « semence » comme une métaphore
puissante de la continuité et de I’histoire, et il identifie I’espace
régénérateur comme le lieu ou I’invisible se manifeste comme
le visible et ou le potentiel se concrétise comme une réalité.
Lagriculture est définie comme la gestion d’un espace cultivé
et non cultivé, et non comme une usine générant des produits
de consommation ou des marchandises. Dans ses pratiques, le
Nayakrishi Andolon célébre les moments ou nous engageons
un dialogue sensuel avec la nature ainsi qu’avec nos corps qui
travaillent, pour comprendre et transcender les limites de I’in-
tellectualisme abstrait. Ce mouvement est ancré dans les puis-
santes traditions spirituelles du Bengale, ou I’islam a fusionné
de maniére créative avec les traditions et les pratiques religicuses
autochtones, pour donner naissance a des mouvements biakz:



372

tels que celui préché par Chaitanya (1486-1534), et ou il a pro-
duit a son apogée de grands saints tels que Fakir Lalon Shah
(1772-1890) (Sharif, 1999 : 241-273).

Depuis 1997, les agriculteurs et agricultrices suivent 10 régles
simples pour préserver et régénérer les sols vivants et fertiles,
ainsi que les diverses formes de vie et la variabilité des écosys-
témes, et pour développer la capacité du systéme de connais-
sances autochtone a saisir et s’approprier les dernieres avancées
des sciences biologiques. Pour étre un agriculteur ou une agri-
cultrice du Nayakrishi Andolon, il faut suivre les 10 regles. Les
régles 1 a 5, qui comprennent des clauses telles que « ’absence
totale d’utilisation de pesticides ou de produits chimiques » et
« ’apprentissage de ’art de produire des sols par des processus
biologiques naturels », énoncent les pratiques de base pour deve-
nir membre. Les régles 6 a 10 concernent les pratiques intégrées
et avancées, telles que la préservation de I’eau au niveau de la
surface et de I’aquifére, 1’élevage de diverses espéces de pois-
sons dans les étangs et I’¢levage de volaille et d’autres animaux
nourris avec des aliments biologiques produits a la ferme. Le
développement de systémes écologiques intégrés et complexes
maximise le rendement systémique et contribue a la conception
de mode¢les écologiques intéressants. Cela prouve I’immense
potentiel économique de I’agriculture écologique fondée sur la
biodiversité, en tant que résistance pratique efficace contre la
mondialisation. I’économie est considérée comme le lieu ou
se produit un échange social entre les activités de maintien de
la vie de diverses communautés. Nayakrishi Andolon est un
mouvement en pleine croissance et expansion. Son succes et sa
consolidation présupposent les éléments suivants :

1. La disponibilité d’un systéme de semences paysannes est
la clé de 'innovation menée par les agriculteurs et agricul-
trices, qui a historiquement contribué a I’évolution agroé-
cologique et a la génération de connaissances agricoles.

2. L’accés au savoir communautaire et sa disponibilité
dépendent de la communication orale, la mémoire com-
munautaire et la préservation de la sagesse populaire a
travers les histoires et les récits.

3. L’existence d’un systéme de culture suffisamment fonc-
tionnel en ce qui concerne notamment I’alimentation
et la nutrition, qui met en lien la production agricole
et la consommation dans des systémes agroécologiques
spécifiques. Nayakrishi Andolon vise a transformer les

relations hiérarchiques de classes, de castes et celles liées
au patriarcat ; par conséquent, les femmes et les agricul-
teurs marginaux sont les leaders naturels du Nayakrishi
Andolon.

4. Lexistence d’un systeme informel ou formel d’échange
social d’intrants d’origine agricole, de main-d’ceuvre et
de connaissances, capable de fonctionner en dehors du
marché capitaliste — y compris la gestion communautaire
de ressources communes telles que I’eau, les foréts et la
biomasse.

5. Une notion opérationnelle de propriété commune, prenant
en compte les sources cultivées et non cultivées de nour-
riture et de moyens de subsistance, ainsi que les valeurs
morales communes qui garantissent le droit des membres
de la communauté a utiliser les richesses naturelles.

Le mouvement a connu une innovation institutionnelle avec
le développement d’une action collective d’agriculteurs appelée
Nayakrishi Seed Network. Ce réseau a la responsabilité spéci-
fique d’assurer la préservation iz situ et ex situ de la biodiversité,
avec le ménage agricole comme point focal. Il comporte trois
niveaux.

Premiérement, les cabanes a semence sont établies par ’ini-
tiative indépendante d’un ou deux ménages du village, appar-
tenant au Nayakrishi Andolon, préts a prendre la responsabilité
de s’assurer que toutes les especes et variétés communes sont
replantées, perpétuées et conservées par les agriculteurs.

Deuxiémement, le Specialized Women Seed Network est un
réseau composé de femmes qui se spécialisent dans certaines
espéces ou certaines variétés. Leur tiche consiste a collecter des
variétés locales dans différentes régions du Bangladesh. Elles
surveillent et documentent également I’introduction d’une
variété dans un village ou une localité, et tiennent a jour les
informations sur la variabilité des espéces dont elles s’occupent.

Troisiétmement, la banque de semences communautaire est le
dispositif institutionnel qui structure la relation entre les agricul-
teurs au sein d’un village et entre les villages, voire les districts,
et également avec les institutions nationales, pour le partage
et ’échange de semences. LLa banque entretient également
une pépiniere bien développée. La construction des banques
de semences repose sur deux principes : (a) elles doivent étre
construites avec des matériaux de construction disponibles
localement, et (b) P’entretien doit refléter les pratiques de



374

conservation des semences au sein des ménages. Tout membre
du Nayakrishi Andolon peut récupérer des semences dans les
banques, en s’engageant a reverser, apres la récolte, le double de
la quantité recue. Dans les banques, il y a une collection de plus
de 3000 variétés de riz, et 538 variétés de légumes, de lentilles
et de plantes servant a produire des huiles et des épices.

Nayakrishi Andolon encourage la reproduction de diverses
plantes, y compris des herbes qui ne sont pas cultivées mais qui
sont bonnes comme sources de nourriture pour les humains
et les autres animaux. Plus les terrains sont épargnés des pro-
duits chimiques, plus on trouve d’aliments non cultivés dans
les environs. Cela est évalué par le biais de pratiques culturelles
telles que la célébration de Chaitra Sankranti (le dernier jour
de P’année civile bengalie), au cours de laquelle la coutume veut
que ’on mange un repas contenant au moins 14 types différents
de légumes-feuilles (skak), la plupart provenant de sources non
cultivées. Il s’agit d’une vérification naturelle qui garantit des
sources alimentaires renouvelables pour ’avenir. Les agricul-
teurs et agricultrices disposant de peu de ressources parviennent
a couvrir pres de 40 % de leurs besoins alimentaires et nutri-
tionnels a partir de sources non cultivées.

Nayakrishi Andolon représente la résistance des paysans et
paysannes contre la mainmise des entreprises sur la chaine ali-
mentaire mondiale, une affirmation selon laquelle c’est la com-
munauté agricole qui nous nourrit. Ce mouvement est en train
de recréer I’avenir en défendant I’agriculture comme mode de
vie, en soutenant les activités agraires et en tragant des voies
shohoj vers I’ananda, c’est-a-dire la joie d’étre au monde.

Pour aller plus loin

Sharif, A. (1999), « Islam o Gaudiya Vaishanava Motobad », dans Abonty
Kumar Sanyal et Ashoke Bhattacharya (dir.), Chairanyadev, Calcutta :
P.M. Bagchi & Company Ltd.

Farhad Mazhar a étudié ’économie et a travaillé comme pharmacien.
Il est un pocéte, écrivain et chroniqueur réputé, membre fondateur de
I’association bangladaise UBINIG (Policy Research for Development Alter-
natives) et initiateur de Nayakrishi Andolon. Il a participé aux principaux
mouvements littéraires des années 1970 a aujourd’hui, et il est ’auteur
de plus de 20 livres publiés en bengali sur la poésie, la littérature et les

questions politiques.

Nouveau
paradigme de I'eau

Jan Pokorny

Mots clés : énergie solaire, transpiration des plantes, cycles de I’eau, climat,
gestion du paysage

Les humains ont vécu sur Terre comme chasseurs et cueil-
leurs pendant des centaines de milliers d’années, et la capacité
de charge d’une forét est d’une a trois personnes par kilométre
carré. Mais les civilisations, caractérisées par une surproduction
agricole destinée a approvisionner les villes et les armées, se sont
développées au cours des dix derniers millénaires, asséchant leur
environnement ; les archéologues trouvent leurs vestiges enfouis
sous le sable. La croissance démographique a entrainé la conver-
sion des foréts en terres agricoles. Les plantes cultivées, telles
que les céréales, le mais et les pommes de terre, ne toléraient pas
les inondations, de sorte que les agriculteurs drainaient les zones
humides et les champs. L’eau de pluie était également collectée
et évacuée hors des villes. Les anciennes civilisations de Méso-
potamie et de la vallée de ’Indus, les Incas d’Amérique du Sud
et les peuples d’Afrique du Nord ne brilaient pas de combus-
tibles fossiles, une combustion qui augmente la concentration
de dioxyde de carbone dans I’atmospheére ; ces civilisations se
sont plutdt effondrées en raison du manque de précipitations et
de la forte salinité du sol. C’est la mauvaise gestion des terres et
de I’eau qui a entrainé une perte de fertilité des sols, des séche-
resses et des tempétes de sable. L’industrialisation introduira de
nouvelles perturbations anthropogéniques.

La Conférence des Nations unies sur les changements clima-
tiques qui s’est tenue en 2015 a Paris (cor21) a fixé un objectif
de limite du réchauffement climatique visant a contenir 1’aug-
mentation de la température moyenne mondiale en dessous de
2 °C par rapport aux niveaux préindustriels. Selon le Groupe
d’experts intergouvernemental sur 1’évolution du climat (GIEC),
le critére quantifiable du changement climatique est la tempé-
rature moyenne mondiale, et la raison du réchauffement cli-
matique est I’augmentation des concentrations de gaz a effet
de serre, en particulier le CO, et le CH,. La vapeur d’eau n’est



considérée que comme un « agent de rétroaction » passif plutot
que comme un agent actif du changement climatique. Le GIEC
minimise le réle de I’eau et de la couverture terrestre comme
facteurs déterminants du climat, alors que la quantité de vapeur
d’eau dans I’air est supérieure d’un a deux ordres de grandeur
par rapport a la quantit¢ de CO, et de CH,. La vapeur d’eau
forme des nuages qui empéchent le passage de I’énergie solaire
vers la Terre, ce qui réduit considérablement les températures.
La transition entre les trois phases de I’eau — liquide, solide et
gazeuse — est liée a I’énergie thermique. Mais les modes de ges-
tion du paysage — déforestation, drainage des zones humides,
imperméabilisation des sols urbains — modifient la répartition
de I’énergie solaire, de telle sorte qu’elle ne peut étre utilisée
dans le processus de refroidissement par évaporation de I’eau
dans ’atmosphere.

Par une journée ensoleillée, jusqu’a 1000 W d’énergie solaire
tombent sur chaque métre carré de la Terre. Les terres seéches
et les surfaces des villes — toits, asphalte, trottoirs — peuvent
chauffer jusqu’a environ 60 °C, alors qu’a ’ombre des arbres,
la température ne dépasse pas 30 °C. Environ 50 % des zones
humides ont été drainées aux Etats-Unis (soit 45,9 millions
d’hectares), ce qui a libéré une énorme quantité de chaleur dans
I’atmosphére. Un arbre se refroidit activement et rafraichit son
environnement par évaporation de ’eau. Un arbre alimenté en
eau est un systeme de climatisation fonctionnant a 1’énergie
solaire. I’énergie solaire est cachée ou latente dans la vapeur
d’eau et est libérée dans les endroits frais lorsque la vapeur
d’eau retourne a une forme liquide. I’arbre équilibre donc les
gradients de température de deux facons : il refroidit a travers
I’évaporation et chauffe a travers la condensation. La climatisa-
tion technologique est imparfaite par rapport a la végétation :
d’une part, parce qu’elle dépend de la production d’¢électricité
polluante ; d’autre part, méme si elle refroidit ’intérieur d’une
picce, elle libere de la chaleur a I’extérieur, ce qui augmente la
température ambiante.

Les analyses conventionnelles du réchauffement climatique,
comme celles proposées par le GIEC, sont typiques de ce que ’on
peut appeler I’« ancien paradigme de I’eau ». Celui-ci traite des
effets du réchauffement climatique sur le cycle de I’eau plutot
que de considérer I’eau comme un déterminant actif du climat.
L’ancien paradigme de I’eau soutient que :

- L’augmentation de la température moyenne mondiale est le
principal probléme climatique ;

- Datténuation du réchauffement climatique par la diminution
des émissions de gaz a effet de serre pourra peut-étre avoir lieu
dans quelques siecles ;

- Le drainage et le paysage urbain ont un effet minimal sur le
cycle de ’eau ;

- La vapeur d’eau agit comme un gaz a effet de serre et pro-
voque une augmentation des températures ;

- La végétation a un faible albédo, c’est-a-dire une faible capa-
cité de réflexion solaire, et augmente ainsi I’effet de serre.

Le nouveau paradigme de 1’eau décrit dans le livre Water for
the Recovery of the Climate (Kravcik et al., 2007) considére ’eau
comme le moyen de réduire les différences de température dans
le temps et ’espace, entre le jour et la nuit, ici et 1a. Les hypo-
théses sont les suivantes :

- Les conditions météorologiques extrémes, les épisodes de
sécheresse imprévisibles et les orages cycloniques constituent le
principal probléme climatique ;

- La déforestation, I’agriculture a grande échelle et I’urbanisa-
tion modifient le cycle de ’eau au niveau local, ce qui, par suite, a
des conséquences sur les conditions atmosphériques mondiales ;

- La transpiration de la végétation diminue la température de
I’air, et la couverture nuageuse limite I’intensité du rayonnement
solaire arrivant a la surface de la Terre ;

- La vapeur d’eau se condense la nuit et empéche que le rayon-
nement infrarouge ne se déplace de la surface de la Terre vers
le ciel 5

- Gréace a une nouvelle approche de la gestion de I’eau, on peut
s’attendre a une éventuelle restauration du climat d’ici quelques
décennies.

Les principes du nouveau paradigme de ’eau ont été démon-
trés en Australie par la méthode du natural sequence farming mis
au point par Peter Andrews. Celle-ci imite le role des cours d’eau
naturels pour inverser la salinité, ralentir ’érosion et augmenter
la qualité du sol et de ’eau, recharger les aquiféres souterrains
et permettre a la végétation endémique de restaurer la ripisylve.
En Inde, le projet Tarun Bharat Sangh, lancé par Rajendra
Singh, repose sur la renaissance des réservoirs d’eau tradition-
nels. Le travail vise a concevoir des structures de collecte d’eau,
ou johads. 11 s’agit de simples barriéres de boue construites sur
les pentes des collines pour arréter le ruissellement de I’eau pen-
dant la mousson. La hauteur de la digue varie en fonction du
site, du débit de I’eau et de la topographie. Un johad constitue
un réservoir d’eau pour le bétail et permet a I’eau de pénétrer



a travers le sol pour recharger ’aquifére jusqu’a 1 kilomeétre
de distance. Cette collecte d’eau a permis d’irriguer environ
140000 hectares et a fait passer la nappe phréatique d’environ
100-120 metres de profondeur a 3-13 meétres. Le rendement des
cultures s’est fortement amélioré. La couverture forestiére est
passée de 7 % a 40 %. Plus de 5000 johads ont été construits en
tout, et plus de 2500 vieilles structures ont été restaurées par les
communautés villageoises dans 1 058 villages depuis 1985. Des
projets similaires en Slovaquie ont créé des opportunités d’em-
ploi et renforcé le sentiment d’appartenance a la communauté.

Pour aller plus loin

Andrews, Peter (2006), Back from the Brink: How Australia’s Landscape Can
Be Saved, Sydney : ABC Books.

Kravc¢ik, Michal, Jan Pokorny, Juraj Kohutiar, Martin Kovac et Eugen Té6th
(2007), Water for the Recovery of the Climate: A New Water Paradigm, Wwww.
waterparadigm.org

Makarieva, Anastassia M. et Viktor Gorshkov (2007), « Biotic Pump of
Atmospheric Moisture as Driver of the Hydrological Cycle on Land »,
Hydrology and Earth System Sciences, vol. 11, n° 2, p. 1013-1033.

Pokorny, Jan, Petra Hesslerova, Hanna Huryna et David Harper (2016),
« Indirect and Direct Thermodynamic Effects of Wetland Ecosystems
on Climate », dans Jan Vymazal (dir.), Nawural and Constructed Wetlands:
Nutrients, Heavy Metals and Energy Cycling, and Flow, Zurich : Springer.

Ponting, Clive (1991), A Green History of the World: The Environment and the
Collapse of Great Cruilizations, New York : Penguin Books.

Schneider, Eric D. et Dorion Sagan (2005), Into the Cool: Energy Flow, Ther-
modynamics, and Life, Chicago : University of Chicago Press.

Jan Pokorny, spécialiste en physiologie végétale, est diplomé de I’université
Charles de Prague. Il a mené des recherches sur la photosynthése des
plantes en zones humides avec I’Académie tchécoslovaque des sciences
et la Commonwealth Scientific and Industrial Research Organisation en
Australie. Depuis 1998, il est directeur de ’organisation de recherche
ENKI, qui s’intéresse a I’incidence directe des conditions paysagéres et de
Pactivité des plantes sur la distribution de I’énergie solaire, les cycles de
P’eau et les effets climatiques, et sur leur interaction.

Nouveaux matriarcats

Claudia von Werlhof

Mots clés : matriarcat, patriarcat capitaliste, alchimie, matriculture

Les études contemporaines sur les matriarcats les définissent
comme des cultures, des sociétés ou des civilisations entiéres
orientées vers la vie, qui sont organisées autour des besoins des
meres et des enfants, sur un mode horizontal et égalitaire, sans
hiérarchie, sans violence, sans Etat et sans structure de classes.
Le terme « matriarcat » ne signifie pas « domination des meéres »,
mais mater arkhé, c’est-a-dire « au commencement de la vie était
une mere ».

Au terme de recherches approfondies, Heide Gottner-Aben-
droth (2009) a démontré que les matriarcats étaient la norme
dans les sociétés pré-patriarcales du monde entier. Ils étaient
pacifiques et orientés vers ’environnement naturel. Il s’agissait
également d’économies de subsistance, de cultures hautement
spirituelles, liées a la terre et a la vie, et fondées sur la compé-
tence et le savoir maternels. Les matriarcats étaient non dis-
criminatoires en matiere de sexe, de genre, d’age et d’activités.
De multiples modes d’organisation des matriarcats ont existé
en fonction des conditions environnantes, mais les principes de
base sont restés les mémes.

Les patriarcats, quant a eux, ont commenceé a se développer
ily a 5000 ou 6000 ans. Il semble qu’ils aient été le résultat de
catastrophes climatiques, qui ont contraint les populations de
certaines régions, comme la Sibérie, a migrer vers d’autres lieux.
Les patriarcats ont inventé la violence et la guerre comme moyen
de survie et pour prendre le contrdle des matriarcats. Les Etats
sont devenus la régle, surtout la ou avaient émergé des civilisa-
tions matriarcales treés développées. Cela s’est produit dans les
régions fertiles de la planéte, comme la Mésopotamie, la vallée
de I’Indus et celle du Nil, avec pour conséquences I’apparition
d’une structure de classes et de sociétés guerriéres, et le déve-
loppement de ’exploitation des populations autochtones.

En méme temps que la guerre sont apparus les seigneurs et les
dirigeants, les dieux et les péres. Le pater arkhe s’est développé,
avec son idéologie et sa religion selon laquelle « au commence-
ment de la vie était un pere ». L’origine de la vie avec un pére



380

— au lieu d’une meére — est devenue la justification de son régne.
Le sens de ’arkhé comme origine et commencement en a été
transformé. Mais pas seulement: il s’est en plus combiné avec
I’idée et I’exercice du pouvoir, et donc avec la domination. Il
convient de souligner que la domination ne découle pas de la
nature ; ce n’est que sous le patriarcat que la domination est
considérée comme naturelle, comme le patriarcat lui-méme ! Au
fur et a mesure que les civilisations patriarcales se développaient,
les civilisations matriarcales du monde entier étaient vaincues,
opprimées, détruites, remplacées et renversées.

Nous parlons aujourd’hui du matriarcat comme d’une
« seconde culture » a I’intérieur du patriarcat, constituée des
vestiges des traditions matriarcales qui subsistent encore. Dans
de nombreuses régions du monde, les matriarcats ont néan-
moins survécu jusqu’a aujourd’hui, notamment parmi les socié-
tés autochtones. Mais nombre d’entre eux ont été confrontés a
des patriarcats locaux et ont perdu leurs traditions originelles
sous la pression croissante de la mondialisation. Rares sont les
matriarcats qui n’ont pas connu les terribles effets du patriarcat
colonial.

La colonisation moderne est un résultat du prolongement du
patriarcat au sein du capitalisme en Europe. Le récit le plus
connu des premieéres étapes de cette transformation est I’ouvrage
de Friedrich Engels, L'Origine de la famille, de la propriété privée
et de I’Erar (2021 [1884]). Toutefois, les spécialistes du matriar-
cat présentent une autre explication. La civilisation matriarcale
européenne a été désorganisée par les invasions venues de I’Est,
et ensuite détruite par ’Empire romain. Avec I’avénement des
temps modernes, ’Europe a appliqué cette lecon au reste du
monde. Le résultat en est le « patriarcat capitaliste », tel que nous
le connaissons aujourd’hui, un systéme mondial se transformant
en mondialisation néolibérale.

La relation entre le capitalisme et le patriarcat — qui fait I’objet
de nombreux débats — suggere que le capitalisme n’est pas sim-
plement un systeme économique adossé a une culture patriar-
cale, mais la derniére étape du patriarcat lui-méme. Cette vision
est devenue possible seulement quand fut introduite dans ’ana-
lyse la question du « développement des forces productives »,
en particulier de la machine comme systéme technologique
permettant la destruction méthodique de la nature. Cette prise
de conscience démontre comment le patriarcat a suivi, depuis
son origine, I’idée utopique — « alchimique » — de la « création »
d’une « civilisation supérieure », qui serait enfin indépendante

du mater arkhe, aprés I’avoir complétement remplacé par le pater
arkhe. Cette création masculine aboutirait a un patriarcat pur
et simple, n’ayant plus du tout besoin des meres ou de Mére
Nature. Pourtant, son résultat est la destruction systématique
de la vie sur la planéte, ce qui ne méne pas a un monde meilleur,
comme cela avait été promis, mais a un monde mort.

Si le patriarcat est le probléme, le matriarcat est la réponse.
Cela signifie que nous devons trouver une voie pour sortir du
patriarcat et entrer dans un nouveau matriarcat.

Les solutions de la gauche semblent étre les mémes que celles
propagées par le « développement » lui-méme. Le capitalisme
et le socialisme s’avérent étre les deux faces d’une méme réa-
lité, puisque tous deux sont orientés vers ’alchimie moderne
de la transformation destructive de la nature en capital. Il existe
encore des matriarcats, et de nouveaux émergent — méme s’ils
ne se définissent pas ainsi —, tels que les mouvements zapatistes
et le mouvement kurde du Rojava. Tous doivent étre reconnus
comme des alternatives a la modernité et a son systéme alchi-
mique de guerres. IIs nous permettent d’aller au-dela des rela-
tions destructives et violentes avec la nature, les femmes, les
enfants et la société en général. C’est la seule issue pour que les
mouvements post-développement puissent empécher le main-
tien de la tradition patriarcale ou I’évolution vers des formes de
néo-patriarcat post-capitalistes.

Il existe des mouvements et des démarches en Occident
— comme I’approche écoféministe de la subsistance, I’économie
du don et la permaculture — qui encouragent une nouvelle rela-
tion avec la Terre-Mére, pour la protéger de la désertification et
d’autres menaces — comme celle de la géo-ingénierie produite
par le complexe militaro-industriel du patriarcat moderne. Nous
pourrions appeler ces mouvements des « matricultures ». Cepen-
dant, il reste a voir jusqu’ou ces derniers peuvent aller dans
I’invention d’un nouveau mode de vie, en s’appuyant sur ce
qui reste de la logique matriarcale dans nos mémoires, partout
dans le monde.

Nous devons toutes et tous prendre conscience de la « haine
de la vie » que nous tenons pour normale. Au lieu de cela, nous
devons redécouvrir ’amour de la vie et de la Terre-Meére et
organiser leur défense. Pourtant, jusqu’a présent, cette com-
préhension profonde reste largement absente de la plupart des
alternatives politiques occidentales.



382

Pour aller plus loin
Enlace Zapatista, www.enlacezapatista.ezln.org.mx

Forschungsinstitut fiir Patriarchatskritik und alternative Zivilisationen
(F1PAZ — Institut de recherche sur la critique du patriarcat et les civilisa-
tions alternatives), www.fipaz.at

Planetare Bewegung fiir Mutter Erde (Mouvement planétaire pour la Terre-
Meére), www.pbme-online.org

Engels, Friedrich (2021 [1884]), L'Origine de la famille, de la propriété privée
et de ’Erat, Paris : I”Esprit du temps.

Gottner-Abendroth, Heide (dir.) (2009), Societies of Peace: Matriarchies of
Past, Present and Future, Toronto : Inanna.

Knapp, Michael C., Anja Flach et Ercan Ayboga (2016 [2015]), Revolution
in Rojava: Democratic Autonomy and Women’s Liberation in Syrian Kurdis-
tan, Londres : Pluto Press.

Werlhof, Claudia von (2011), The Failure of Modern Civilization and the
Struggle for a “Deep” Alternative: On “Critical Theory of Patriarchy” as a
New Paradigm, Francfort-sur-le-Main : Peter Lang.

Werlhof, Claudia von (2016), « The “Hatred of Life” as Patriarchy’s Core
Element », dans Claudia von Werlhof (dir.), Global wAR-NING: Geoenginee-
ring Is Wrecking Our Planet and Humanity, www.globalresearch.ca

Claudia von Werlhof est née en 1943 a Berlin, en Allemagne. Titulaire
d’un doctorat, elle est professeure de sciences politiques et d’études
féminines a I’université d’Innsbruck, en Autriche. Elle est cofondatrice
du groupe de recherche écoféministe connu sous le nom d’« école de
Bielefeld ». Elle a créé le Firaz (Institut de recherche sur la critique du
patriarcat et les civilisations alternatives) et le Planetare Bewegung fiir
Mutter Erde (Mouvement planétaire pour la Terre-Mére), ainsi que le
journal Boomerang: Journal for Critique of Patriarchy. En tant que théra-
peute, elle travaille avec la méthode Dorn.

Ontologies marines

Karin Amimoto Ingersoll

Mots clés: alphabétisation océanique, ontologie, ré-imagination, paysage marin

Les peuples océaniques possedent des connaissances et
adoptent des fagons d’étre spécifiques qui offrent une perspec-
tive unique pour discuter du développement. Les autochtones
hawaiens contemporains, par exemple, ont une connaissance en
matiére de navigation non instrumentale qui porte sur ’océan,
le vent, les marées, les courants, le sable, les algues, les pois-
sons, les oiseaux et les corps célestes comme un systéme inter-
connecté permettant une maniere bien distincte de se déplacer
dans le monde. Dans cette alphabétisation océanique, le corps
et le paysage marin interagissent dans une conversation com-
plexe — les yeux, les oreilles, les muscles et la peau du navigateur
lisant les mouvements de I’océan a travers une connexion dyna-
mique et vernaculaire a I’espace et au lieu. L’alphabétisation
océanique crée une politique et une éthique qui privilégient I’in-
terconnexion comme alternative au grand récit des mondes de
pensée occidentaux, lesquels maintiennent notre « moi » séparé
de la terre et de la mer, voyageant pour traverser un océan plutot
que de voyager a I’intérieur de celui-ci.

Cette alphabétisation et cette ontologie océaniques peuvent
étre illustrées par le voyage de Hokule’a —1a pirogue de 18 meétres
de long a double coque — sur des milliers de kilomeétres en
pleine mer®2. Le navigateur hawaien autochtone Bruce Blan-
kenfeld doit élargir son sens du « soi » afin de lire le paysage
marin fluide qui ’entoure. « Ces étoiles doivent faire partie de
vous », déclare-t-il*>. Blankenfeld devient un sujet esthétique

92. Hokule’a a été congu en 1973 par les marins hawaiens Herb Kawainui Kane
et Tommy Holmes, ainsi que par ’anthropologue Ben Finney, afin de prouver
que les insulaires du Pacifique étaient capables de parcourir de grandes dis-
tances il y a plus de 800 ans, en colonisant les iles du triangle polynésien, et
de retrouver leur chemin en utilisant uniquement des méthodes de navigation
océanique. En 1976, le premier voyage en haute mer de Hokule’a, de Hawai a
Tahiti, a réussi. Pour une histoire de Hokule’a, voir le livre de Finney dans la
bibliographie de I’article.

93. Interviewé par ’autrice, 2008, Honolulu, Hawai (enregistrement audio).



384

dont le mouvement sur I’océan articule une ontologie et une
épistémologie hawaiennes a travers la stimulation des sens : la
vue, ’odorat, le gott, ’ouie et le toucher. Le corps kinesthé-
sique est inclus dans son alphabétisation océanique par le biais
d’un engagement actif, et le « lieu » acquiert une signification
liée a I’identité autochtone, qui trouve son origine dans la mer
houleuse®. Blankenfeld imagine son étre comme faisant partie
du polype du corail et des requins a la peau rugueuse comme
du papier de verre, qui se trouvent sous sa pirogue. Le vent
froid du nord qui souffle contre son visage et le tambourinage
rythmique de la lame de fond dans ses oreilles relient son esprit
et son corps a une identité profonde ancrée dans un sentiment
d’appartenance.

Le fait de se percevoir comme étant lié au monde environnant
favorise une conscience spirituelle aigué qui peut apporter a la
fois de la joie et de la puissance — une puissance définie par la
connexion et le but. Par exemple, Blankenfeld peut « voir » sa
destination insulaire « avant » de partir en voyage. Il ressent I’ile
a ’intérieur de ses os et de son sang, de sorte qu’elle fait partie
des expressions de son corps lorsqu’il s’y rend. La vue devient
corporelle : les pieds, le nez et les yeux ont tous une fagon spé-
cifique de voir, qui devient une émotion gravée dans les muscles
et interprétée par ’esprit. Cette interaction constante entre le
corps et ’esprit génére un contexte épistémologique et ontolo-
gique spécifique.

Voir devient ainsi un processus politique : & mesure que la
vue du navigateur s’élargit grace a ’alphabétisation océanique,
il en va de méme pour la capacité de penser au-dela d’un état
d’esprit statique et d’une réalité unique. Blankenfeld s’oriente
en étendant sa vision a son imagination, a partir de laquelle il
crée délibérément un itinéraire de voyage. S’il n’imagine pas
cette route, elle n’existera pas. Si nous n’imaginons pas notre
lien avec la terre, il n’existera pas non plus. De cette fagon,
I’alphabétisation océanique permet un voyage au sein d’une
nouvelle circulation du pouvoir, éthique plutét que politique,
géographique ou économique.

94. A Hawai, le récit prédominant de la Création est un chant appelé « He Kumu-
lipo », composé par un prétre hawaien autochtone vers le 18¢ siécle. Ce chant
raconte que les ténébres ont spontanément donné naissance a un fils et 4 une
fille, qui ont a leur tour donné naissance au corail dans la mer, et que de nom-
breuses autres créatures ont suivi, d’abord dans la mer, puis sur terre. I’origine
hawaienne se trouve donc dans I’océan.

La fusion du corps avec le paysage marin permet une lecture
de tous les souvenirs et connaissances acquis dans le temps et
I’espace océaniques, mais qui ont été effacés par les construc-
tions coloniales rigides de I’identité, du lieu et du pouvoir. Les
lieux hawaiens, tant sur terre que sur mer, ont été renommeés a
la suite de la colonisation. La plage de Kaluahole sur la cote sud
d’O’ahu, par exemple, est connue aujourd’hui sous le nom de
Tonggs ou Diamond Head Beach, du nom de I’homme d’affaires
Tongg, qui a acheté une maison en bord de mer sur ce spot de
surf désormais célebre®. Cet espace océanique a toutefois été
nommé Kaluahole par les autochtones hawaiens, car I’histoire
orale raconte qu’une caverne remplie de poissons aholehole par
« Ai’ai, le fils du dieu hawaien des pécheurs » se trouvait juste au
large de cette plage. La connaissance de cette caverne de péche
spécifique et la signification culturelle de ce lieu font partie de
ce qui peut réapparaitre grace a un engagement dans I’alphabé-
tisation océanique.

Une grande partie du monde avance sans mémoire, comme
siles espaces que nous habitons étaient des géographies vierges,
et donc disponibles pour la consommation et le développement.
Les cotits humains, environnementaux et spirituels de cet oubli
collectif sont évidents dans ’effacement des cultures, dans la
surexploitation des dons de la terre et dans I’inconscience qui
passe pour un libre choix dans notre société de consommation.
Dans notre réalité moderne faite de capitalisme, de militarisme
et de développement non écologique, I’alphabétisation océa-
nique devient une relation éthique imprégnée d’une conscience
cellulaire et spirituelle de nos liens intimes avec les lieux. L’hu-
manité se trouve dans I’océan. La navigation hawaienne autoch-
tone favorise une fagon d’étre et de se déplacer susceptible de
réveiller cette conscience, laquelle peut nous amener au-dela
de I’« environnementalisme » ou de la « défense de I’environne-
ment », vers des relations vécues de compassion et de réciprocité.
Reconnaitre et réimaginer nos relations peut changer la fagon
dont nous nous déplagons ensemble dans ce monde.

95. Diamond Head est le nom donné au cratére en 1825 par des marins bri-
tanniques qui exploraient la montagne, lorsqu’ils pensaient avoir trouvé des
diamants, qui étaient en fait des cristaux de calcite. Les autochtones hawaiens
ont nommé le volcan, aujourd’hui en sommeil, Le’ahi ou Lae’ahi. La significa-
tion originale du nom est incertaine et ’orthographe n’a jamais fait I’objet d’un
consensus. Pour en savoir plus sur la plage de Kaluahole et sur d’autres noms
de lieux & Hawali, voir I’ouvrage de John R. K. Clark, The Beaches of O’ahu.



Pour aller plus loin

Clark, John R. K. (1977), The Beaches of O’ahu, Honolulu : University of
Hawaii Press.

Finney, Ben (1994), Voyage of Rediscovery, Berkeley : University of Cali-
fornia Press.

Ingersoll, Karin Amimoto (2016), Waves of Knowing: A Seascape Epistemo-
logy, Durham (Etats-Unis) : Duke University Press.

Lewis, David (1994 [1972]), We, The Navigators: The Ancient Art of Landfin-
ding in the Pacific, Honolulu : University of Hawaii Press.

Sullivan, Robert (1999), Star Waka, Auckland : Auckland University Press.

Karin Amimoto Ingersoll est une écrivaine et une chercheuse indé-
pendante originaire d’O’ahu, a Hawai. Elle est titulaire d’une licence
de 'université Brown, d’une maitrise et d’un doctorat de I’université
d’Hawai a Manoa, et a bénéficié d’une bourse postdoctorale du pro-
gramme Mellon-Hawai’i. Son premier livre s’intitule Waves of Knowing:
A Seascape Epistemology.

Pacifisme

Marco Deriu

Mots clés : guerre, pacifisme, décroissance

Dans son essence méme, ’idéal pacifiste implique I’injusti-
fiabilité de la guerre et I’engagement a la résolution des conflits
par des moyens non violents. Les premiéres organisations poli-
tiques pour la paix ont été créées dans les premicres décennies
du 19 siécle aux Etats-Unis et en Angleterre. C’est toutefois
Emile Arnaud, président de la Ligue internationale de la paix
et de la liberté, qui a proposé, en 1901, les termes « pacifisme »
et « pacifistes » pour désigner un mouvement politique spéci-
fique. A I’époque contemporaine, les mouvements pacifistes ont
poursuivi leur idéal non par un simple rejet de la guerre, mais
par la promotion d’objectifs positifs tels que la justice, les droits
humains et le développement.

« Le développement est le nouveau nom de la paix », affirmait
le pape Paul VI en 1967, avec un slogan qui est devenu célébre
par la suite. I’encyclique Populorum progressio résumait en une
seule expression les attentes et les aspirations de toute une
époque, ou la foi en la libération de la pauvreté, de ’esclavage
et de la violence était liée a la promesse de développement. La
paix et le développement n’étaient pas congus comme une seule
et méme chose, mais le second — dans I’ombre de la guerre froide
et de la décolonisation — semblait étre une condition essentielle
a la réalisation de la premieére. Par la suite, il est apparu que ce
lien postulé par le Populorum progressio était particulierement
problématique pour au moins trois raisons.

La premiére de ces raisons est la relation entre la consomma-
tion des ressources et les guerres liées a ces mémes ressources.
Notre modeéle de développement est fondé sur un flux continu
de ressources que nous extrayons de territoires qui sont sou-
vent invisibles aux yeux des consommateurs et consommatrices.
De nombreuses guerres, parmi les plus longues et les plus san-
glantes, tournent pourtant autour des ressources naturelles.
Ce phénomeéne peut étre appelé « extractivisme militarisé », ou
méme « militarisme extractif ». On trouve non seulement des
entreprises privées qui, pour accéder a une zone stratégique ou
en conserver le contrdle, n’hésitent pas a financer des armées,



des factions ou a engager des forces de sécurité privées, mais
on constate aussi un recours croissant a des missions militaires
gouvernementales pour le contréle ou la gestion de sites straté-
giques et de circuits commerciaux.

Deuxiémement, il existe une symbiose entre les industries
militaires et civiles, qui, au cours des derniéres décennies, ont
été de plus en plus imbriquées et fusionnées. Les industries tech-
nologiques les plus avancées — mécanique, aérospatiale, électro-
nique, informatique, qui ont pour ceeur les nanotechnologies
et les nouveaux matériaux — ont trouvé dans ’armée ’un de
leurs principaux clients. En fait, il existe une gamme croissante
de produits et de technologies directement ou potentiellement
« doubles », c’est-a-dire pouvant étre utilisés a des fins civiles
et militaires. Si nous regardons la liste des 100 plus grandes
entreprises productrices d’armes et de services militaires, nous
pouvons constater qu’elles impliquent des secteurs tels que la
technologie aérospatiale, les satellites et la sécurité, ’aéronau-
tique, la production de moteurs, de turbines et de systémes de
propulsion, la mécanique navale, I’électronique, les communica-
tions et les technologies de I’information, ou encore des conglo-
mérats tels que General Electric, Mitsubishi Heavy Industries,
Kawasaki Heavy Industries et Hewlett-Packard, qui opérent
dans des secteurs économiques tres différents.

Troisiémement, il existe une connivence entre le systéme ban-
caire et le commerce des armes. Les grandes banques rendent
possibles des transactions financiéres énormes et fructueuses en
lien avec ce marché, grace a leur diffusion et leur présence inter-
nationale, leur rapidité et leur sécurité dans les paiements, leur
connaissance des clients, les possibilités de crédit et un certain
degré de confidentialité dans les opérations bancaires.

Par conséquent, si nous considérons I’augmentation du pillage
des ressources, ’accroissement de la production de biens et la
croissance des banques d’investissement dans le commerce des
armes, nous pouvons remarquer qu’il existe une forte connexion
entre le développement capitaliste actuel et le déploiement de la
violence au niveau mondial.

Pendant un demi-siécle, depuis le célébre discours de Harry
Truman sur I’état de I’Union en 1949, la « pauvreté » des régions
« sous-développées » a été congue comme une « menace »,
quelque chose qu’il fallait combattre et éliminer par ’aide, les
ajustements structurels et les politiques de développement. Mais
aujourd’hui, devant le pillage et la pollution des écosystémes,
I’augmentation des déchets et des gaz a effet de serre, la perte

de la biodiversité, le changement climatique et les guerres pour
des ressources qui se font toujours plus rares, une nouvelle
prise de conscience s’impose. Il est clair que le déséquilibre et
la menace pour la paix proviennent de la croissance incontrdlée
de la « richesse », c’est-a-dire de la propension capitaliste a une
augmentation continuelle de I’extraction, de la production, de
la commercialisation et de la consommation.

Pour de multiples raisons, on pourrait donc dire : « La décrois-
sance est le nouveau nom de la paix. » Aujourd’hui, la décrois-
sance dans les « pays développés » est en effet une « condition
nécessaire a la paix », méme si elle n’est pas une « garantie
suffisante ». En réalité, nous devons nous demander a quelles
conditions nous parviendrons concrétement a une réduction
raisonnable des formes de production et de consommation.
Aujourd’hui, le double défi de ce qui serait de ’ordre d’un « paci-
fisme critique » et d’une « décroissance démocratique et non vio-
lente » est de comprendre plus profondément les liens entre les
« moyens de production » et les « moyens de destruction », entre
les maniéres dont nous produisons la richesse et la prospérité
économique et les maniéres toujours nouvelles dont les guerres
et la violence se propagent (Deriu, 2005). Pour le mouvement
pacifiste, il ne suffit pas de critiquer I’action militaire si ’on ne
construit pas en méme temps une opposition suffisamment forte
et organisée au systéme économique et politique, lequel exige
des opérations militaires pour défendre les intéréts économiques
fondamentaux des pays « développés ». Pour le mouvement de
la décroissance, il est fondamental d’examiner comment — en
I’absence d’un mouvement participatif et démocratique fort —la
simple évocation des risques de catastrophe socio-écologique
laisse un espace pour un traitement sécuritaire et militarisé de
la question environnementale (Buxton et Hayes, 2015).

Il est donc nécessaire de développer des stratégies de lutte
non violente (Engler et Engler, 2016) contre les modéles poli-
tiques, économiques et juridiques imposés par les instances
nationales et transnationales. Nous devons réfléchir aux formes
que pourrait prendre la défense non violente des territoires et
de la communauté locale. L’objectif est de pouvoir décrire, a
travers des voies de mobilisation locales et internationales, une
« crise publique » qui révele les injustices et oblige I’opinion
publique et les gouvernements a entreprendre des actions adé-
quates pour défendre la démocratie, I’équité et la soutenabilité
environnementale, dans les relations entre les personnes, les
pays, les genres et les générations.



390

Pour aller plus loin

Atlas des conflits pour la justice environnementale, www.ejatlas.org

Global Witness, www.globalwitness.org

Liste des 100 plus grandes entreprises productrices d’armes et de services

militaires en 2020 par I’Institut international de recherche sur la paix de
Stockholm (SIPR), www.sipri.org

Buxton, Nick et Ben Hayes (dir.) (2015), The Secure and the Dispossessed:
How the Military and Corporations are Shaping a Climate-Changed World,
Londres : Pluto Press et TNI.

Deriu, Marco (2005), Dizionario critico delle nuove guerre, Bologne : EMI.

Engler, Mark et Paul Engler (2016), This Is an Uprising: How Nonviolent
Revolt Is Shaping the Twenty-First Century, New York : Nation Books.

Marco Deriu est chercheur a 'université de Parme en Italie, ou il enseigne
la sociologie de la communication politique et environnementale. Il est
aussi membre actif de I’Associazione per la decrescita.

Pays

Anne Poelina

Mots clés: Premiére Loi autochtone sur I'eau, colonisation, droits et
responsabilités dans le pays

Mon héritage autochtone est nyikina ; dans ma langue,
« ngajanoo Yimardoowarramarnil » signifie « une femme qui appar-
tient au fleuve ». Cela me situe comme une propriété apparte-
nant au Mardoowarra, le pays du fleuve Fitzroy. Nous sommes
les gardiennes et gardiens traditionnels de ce fleuve sacré dans
la région du Kimberley, en Australie-Occidentale. Les régles de
la loi Warloongarriy nous ont été transmises par notre ancétre
Woonyoomboo. Il a créé le Mardoowarra en tenant ses lances
fermement plantées dans Yoongoorroonkoo, la peau du serpent
arc-en-ciel. Alors qu’ils se tordaient et tournaient dans le ciel
et dans le sol, ils ont ensemble sculpté la piste de la vallée du
fleuve, comme le conte le chant « Warloongarriy » sur la création
du fleuve. C’est la Premiére Loi de Bookarrarra, le début du
temps. Et tout cela est inhérent a ce que nous nommons « pays ».

Le 17 novembre 2015, la loi constitutionnelle de I’Etat
d’Australie-Occidentale, datant de 1889, a été modifiée pour
reconnaitre pour la premiére fois les habitants aborigenes de
’Etat comme le premier peuple d’Australie-Occidentale, et
comme les propriétaires et gardiens traditionnels de cette terre
— ce que nous appelons nous-mémes « pays ». L’amendement
promeut I’idée selon laquelle le parlement de I’Etat doit cher-
cher a se réconcilier avec le peuple aborigene d’Australie-Occi-
dentale. Bien que ’amendement soit un geste de soutien, ni le
gouvernement de I’Etat ni le gouvernement fédéral n’ont encore
reconnu toute ’étendue des droits des autochtones.

Les 2 et 3 novembre 2016, les leaders aborigénes se sont réu-
nis a Fitzroy Crossing pour annoncer au monde la reconnais-
sance du fleuve Fitzroy — patrimoine national — comme notre
ancétre vivant, de sa source a la mer. LLa Déclaration du fleuve
Fitzroy affirme :

« Les propriétaires traditionnels de la région de Kimberley, en
Australie-Occidentale, sont préoccupés par les vastes propo-
sitions de développement auxquelles sont confrontés le fleuve



392

Fitzroy et son bassin-versant, ainsi que par le risque d’effets
cumulatifs sur ses valeurs culturelles et environnementales
uniques. Le fleuve Fitzroy est un étre vivant ancestral et a
droit a la vie. Il doit étre protégé pour les générations actuelles
et futures, et géré conjointement. »

Le guide « United Nations Permanent Forum on Indigenous
Issues: Background Guide 2017 », lancé en 2016, fournit un
mod¢le important pour la gouvernance culturelle de nos res-
sources naturelles et culturelles. Le cadre de ’ONU est au fon-
dement de la Déclaration du fleuve Fitzroy et de la résolution
finale des propriétaires et des gardiens traditionnels du Kim-
berley, nous permettant « d’étudier les options juridiques [...]
renforgant la protection en vertu de la loi du Commonwealth sur
la protection de I’environnement et la biodiversité (Environment
Protection and Biodiversity Conservation Act, 1999) », de concert
avec la loi de I’Etat d’Australie-Occidentale sur le patrimoine
aborigene (Aboriginal Heritage Act, 1972), tout en explorant la
législation sous toutes ses formes pour protéger le bassin-versant
du fleuve Fitzroy.

L’invasion et I’occupation coloniales britanniques qu’ont
subies notre pays et nos peuples ont été violentes et brutales.
Elles ont abouti a ’asservissement et a ’esclavage du peuple,
bien que I’invasion ait été définie comme un « développement ».
Les Etats coloniaux ont été établis pour créer des richesses au
profit d’intéréts privés et étrangers, cela aux dépens de nous,
peuples autochtones, de nos terres et de nos eaux. Etant donné
que le discours historique sur le développement, du point de vue
anglo-australien, porte sur le processus et les conséquences de
I’invasion, on peut se demander comment celui-ci profite aux
peuples des Premiéres Nations, aux Aborigénes et aux insulaires
du détroit de Torres.

En tant que propriétaire traditionnelle de 27000 kilometres
carrés du pays nyikina, je suis a la fois témoin et actrice de la
lutte pour concilier les conditions imposées aux Aborigénes du
continent avec le respect du droit traditionnel. La politique du
gouvernement fédéral et des différents Etats, ainsi que les inves-
tissements privés sont axés sur le développement du Nord de
I’Australie selon un modéle économique occidental. De fait, la
société colonisatrice®® anglo-australienne ne tient pas compte de

96. NDT : I’expression « seztler sociery » désigne une société pratiquant ou ayant
pratiqué la conquéte coloniale de territoires.

la valeur de notre « capital » humain fondé sur les systémes de
connaissances traditionnelles et sur les droits de la nature. Les
intéréts étrangers considérent notre pays comme une ressource
pour investissement : de I’industrie pastorale et de I’agriculture
intensive a I’exploitation miniére des diamants et de I’or, et des
perles a la fracturation hydraulique pour le gaz et le pétrole.
Aucune de ces industries n’est soutenable : chacune a un effet
néfaste sur ’air, la terre, I’eau et la biodiversité ; chacune est
source de pauvreté pour les populations locales. I’expérience
des Aborigénes du Kimberley et de toute 1’Australie est partagée
par d’autres peuples des Premiéres Nations dans les pays colo-
nisés aux 17¢ et 18¢ siecles. Le philosophe norvégien Johan Gal-
tung qualifie cette inégalité légiférée de « violence structurelle ».
Ses effets se mesurent par des taux de mortalité élevés chez les
enfants comme chez les adultes, par I’abus endémique d’alcool
et de drogues, par les « maladies socialement transmises » et
par les traumatismes psychiques transgénérationnels. Les effets
sur ces vies en marge sont répétés de génération en génération
et aggravés par la violence de I’enlévement des enfants a leur
famille, une politique d’Etat connue aujourd’hui sous le nom
de « génération volée ».

En 2017, nous nous souvenons de la décennie qui s’est écou-
lée depuis que notre gouvernement a ratifié la Déclaration des
Nations unies sur les droits des peuples autochtones. Cepen-
dant, nous n’avons pas vu ces principes intégrés dans le droit
australien. Beaucoup d’entre nous — dont le droit coutumier est
reconnu par la loi sur les droits fonciers autochtones (Native Title
Act, 1993)°7 — travaillent maintenant ensemble pour prendre
en charge leur propre destin et s’associer a des personnes par-
tageant les mémes idées, en vue de rendre la justice sur la base
de la Premiére Loi sur I’eau du Mardoowarra. C’est une his-
toire d’espoir, d’innovation et de créativité culturelle, alors que
nous examinons nos droits et nos responsabilités pour créer nos
propres systémes, en revenant aux principes de la Premiere Loi
sur I’eau, qui est la loi du « pays ». Cette Premiére Loi englobe
les relations que nous entretenons les uns et les unes avec les
autres, avec nos voisins et, surtout, avec notre famille d’étres non
humains — animaux et plantes. Ces relations sont la clé de notre

97. NDT : Le Native Title est la reconnaissance, par le droit australien (dans le
Narive Title Act de 1993), que les autochtones australiens — a la fois les Abori-
genes et les insulaires du détroit de Torrés — ont des droits et des intéréts sur leurs
terres qui découlent de leurs lois traditionnelles et leurs coutumes.



394

bien-étre personnel, communautaire, culturel, économique et
écosystémique.

Comme le démontre notre centre (le Nyikina Cultural Centre,
www.majala.com.au), notre culture, notre science, notre patri-
moine et notre économie fondée sur la préservation de la nature
sont en plein essor, trouvant leur origine dans notre connexion
et nos identités culturelles. Guidés par la Premiére Loi sur I’eau,
nos systémes d’« eau vivante » constituent notre force vitale,
reliant les eaux de surface aux eaux souterraines et unissant les
divers paysages culturels du Kimberley. Dans le méme temps,
nous construisons des systémes de connaissances collaboratifs,
combinant les sciences occidentales, le savoir traditionnel et les
pratiques industrielles, pour partager nos ressources les plus
précieuses — ’eau et la biodiversité. Ainsi, nous redessinons ce
qu’est la « vie soutenable » dans notre pays.

Pour aller plus loin
« Fitzroy River Declaration », www.klc.org.au

Galtung, Johan (1996), Peace by Peaceful Means: Peace and Conflict, Develop-
ment and Crvilization, Londres : SAGE Publications.

Gouvernement de I’Australie-Occidentale (1889), Western Australian Consti-
tutional Act, www.legislation.wa.gov.au

Mclnerney, Marie (2017), « Climate Justice: A Call to Broaden Science with
Indigenous Knowledge », Croakey Health Media, 4 mars, www.croakey.org

National Model United Nations (2016), « United Nations Permanent
Forum on Indigenous Issues: Background Guide 2017 », www.nmun.org

Nations unies (2007), Déclaration des Nations unies sur les droits des
peuples autochtones, www.un.org

Anne Poelina, spécialiste en santé publique, en médecine tropicale et en
politique sociale autochtone, est une gardienne traditionnelle nyikina
warrwa du Mardoowarra (cours inférieur du fleuve Fitzroy). Impliquée
dans laWalalakoo Aboriginal Corporation, elle est directrice de recherche
et boursiére du programme de formation a la recherche du gouverne-
ment australien, au Nulungu Research Institute de 'université de Notre-
Dame, ainsi que chercheuse a 'université Charles-Darwin. Ses travaux
actuels portent sur la protection juridique du Mardoowarra par le biais
du droit coutumier, de la culture, de la science et de la préservation de
I’environnement.

Pedagogie

Jonathan Dawson

Mots clés : éducation, pédagogie, capacitation

Pédagogie : du latin paedagogia, « éducation, accompagne-
ment des gargons », et du grec paidagogos, « professeur »,
« guide ».

La pédagogie peut étre considérée comme la Cendrillon
du monde de I’éducation — elle est largement négligée malgré
le role essentiel qu’elle joue dans le foyer éducatif. Cela est
particulierement évident dans le domaine de 1’économie : les
manifestations étudiantes de ces derniéres années ont porté
sur le programme d’études, avec des demandes centrées sur
la nécessité d’enseigner d’autres écoles de pensée que celle de
I’économie néolibérale. I’hypothése implicite est que le rem-
placement d’un ensemble de manuels par un autre suffira a
remédier au dysfonctionnement actuel de la discipline. En y
regardant de plus pres, cette analyse apparait insatisfaisante et
superficielle.

Un certain nombre d’hypothéses fondamentales régissent la
pratique éducative actuelle — et celles-ci sont si profondément
ancrées que nous sommes a peine conscients de leur existence.
C’est ce que Stephen Sterling appelle « la géologie souterraine
de I’éducation » (Sterling, 2008). Ces hypothéses comprennent
la croyance qu’il existe un ensemble fixe de savoirs spécifiques
a chaque matiére et devant étre transmis par un enseignant
« expert » ; que ’intellect est la seule faculté légitime d’appren-
tissage ; et que I’apprentissage est un processus individuel et
compétitif, dans lequel la collaboration est dénoncée comme
une tricherie.

Heureusement, ces hypothéses de base sont de plus en plus
remises en question et nous assistons a une nouvelle vague
d’expériences éducatives fondées sur une éthique beaucoup
plus éclairée.

Il est de plus en plus reconnu que la connaissance, plutot que
d’étre figée et de représenter en quelque sorte une vérité objec-
tive, est en fait socialement construite — la construction du sens



émergeant d’un processus itératif continu d’expérimentation,
de questionnement et de réflexion au sein de la communauté
d’apprentissage. Dans ce voyage d’apprentissage continu, et en
nous appuyant sur les idées de Paolo Freire, nous comprenons
que le langage que nous utilisons pour interpréter le monde
n’est pas une représentation fidele d’une réalité objective, mais
qu’il émerge plutdt de relations de pouvoir structurelles qui,
lorsqu’elles ne sont pas remises en question, tendent a se per-
pétuer insidieusement (Freire, 2021 [1968]).

Dans cette optique, le centre de ’autorité doit se déplacer
de P’enseignant vers la communauté d’apprentissage, le role
de I’éducateur étant de « faire sortir de » (educere), de se trans-
former en ressource, en mentor, en provocateur et, dans un
certain sens, en pair, plutot que d’étre un simple transmetteur
d’informations.

Cette évolution a été particuliérement marquée dans les
contextes ou le role de I’éducation dans le processus de colo-
nisation idéologique a été particulierement fort. Par exemple,
I’Universidad de la Tierra (ou Unitierra), a Oaxaca, au
Mexique, a été créée en réponse a la conviction que « I’école a
été le principal outil de I’Etat pour détruire le peuple autoch-
tone ». L’Unitierra a développé une éthique de ’apprentissage
qui repose plus étroitement sur la pratique éducative autoch-
tone et qui met ’accent sur I’éducation informelle, fondée sur
des projets portés par des pairs, plutdt que sur le modéle hié-
rarchique de la relation conventionnelle enseignant-éleve.

La méthode scientifique conventionnelle s’appuie fortement
sur la rationalité et sur des formes de validation fondées sur
des preuves empiriques. L’étudiant/chercheur est censé se tenir
a ’extérieur du champ d’études en tant qu’observateur impar-
tial, capable de tirer des conclusions objectives sur la base du
seul raisonnement cognitif. Notre compréhension émergente du
processus d’apprentissage resitue I’apprenant comme étant pro-
fondément immergé et impliqué dans le monde, I’explorant avec
toute la gamme des facultés humaines : rationnelles et cogni-
tives, expérientielles, intuitives, relationnelles et corporelles.

La validation du subjectif que cela implique redonne vie a
la salle de classe. Les éléves ne sont plus tenus de laisser leurs
émotions, leur intuition et leur corps a la porte de la classe.
Au contraire, ils et elles sont invités a entrer dans un espace
qui accueille leur créativité et leur sens du jeu, leurs passions
et leurs larmes. Le role de I’étudiant passe de celui d’objet sur
lequel on opére a celui de sujet au sein de relations.

Par exemple, dans le cadre de leurs cours de maitrise, les étu-
diants et étudiantes en économie du Schumacher College, dans
le Devon, en Angleterre, participent a un atelier de « théatre
de 'opprimé », ou ils et elles dessinent une constellation de
contextes politico-économiques divers, en utilisant leur corps
pour cartographier des systémes complexes et expérimenter
somatiquement des pistes d’action potentielles (Dawson et
Oliveira, 2017).

Un nombre croissant d’études et d’enquétes sur les initia-
tives éducatives innovantes constatent que cette approche plus
holistique de I’éducation — qui stimule « la téte, le cceur et les
mains » — est nettement plus efficace pour catalyser le chan-
gement de comportement. Elle permet aussi aux étudiants et
étudiantes d’aborder de maniére critique et créative les valeurs,
les compétences et les connaissances requises pour les défis liés
a la soutenabilité auxquels nous sommes confrontés.

Enfin, la pratique pédagogique conventionnelle définit
I’éléve comme un apprenant autonome et essentiellement
indépendant, en compétition avec ses pairs dans la course aux
notes. Une interprétation alternative émergente reconnait que
I’étudiant est intégré dans de multiples relations au sein du
monde humain et autre qu’humain, et que ce sont précisément
ces relations qui permettent et catalysent I’émergence de la
connaissance.

Dans ce contexte, il n’est pas surprenant qu’une caracté-
ristique commune a de nombreuses initiatives éducatives
pionniéres d’aujourd’hui soit leur enracinement dans la com-
munauté. Des centres tels que les nombreux écovillages du
monde entier qui accueillent le programme d’enseignement
élaboré par Gaia Education, et des institutions telles que la
Swaraj University et le Barefoot College en Inde, sont congus
explicitement pour étre intégrés dans des communautés de vie
et d’apprentissage — elles-mémes profondément ancrées dans la
tradition gandhienne des ashrams et du nai talim (Sykes, 2009).
Dans ces programmes, les étudiants et le personnel travaillent
cote a cbdte pour gérer le centre d’éducation : cultures, cui-
sine, vaisselle, nettoyage et entretien des batiments. La « classe
vivante » est ainsi élargie a toutes les dimensions de la vie étu-
diante, ce qui permet de briser les frontiéres artificielles qui
existent habituellement entre la théorie et la pratique de la
soutenabilité. Les éléves apprennent a faire face a des ques-
tions liées a la prise de décision et a la résolution des conflits, a
I’approvisionnement et a la préparation des repas, et a la fagon



d’entrer en relation avec les autres de maniére respectueuse et
régénératrice.

Pendant trop longtemps, les subjectivités dynamiques et
créatives des ¢€léves ont été exclues de la salle de classe. L’his-
toire qui a été imposée — celle d’un étre solitaire, compétitif et
hyper-rationnel disséquant le monde afin de le manipuler plus
efficacement pour son propre avantage — nous a privés de sens,
tandis que la Terre saigne. Nous avons besoin de nous retisser
a la fabrique du vivant. Une refonte de la forme et de ’objectif
de ’apprentissage est un bon point de départ.

Pour aller plus loin

D’Alisa, Giacomo, Federico Demaria et Giorgos Kallis (dir.) (2015),
Décroissance : vocabulaire pour une nouvelle ére, Neuvy-en-Champagne :
Le Passager clandestin.

Dawson, Jonathan et Hugo Oliveira (2017), « Bringing the Classroom Back
to Life », EarthEd: Rethinking Education on a Changing Planet,Washington,
DC : Island Press et Worldwatch Institute, p. 207-219.

Freire, Paulo (2021 [1968]), La Pédagogie des opprimés, Marseille : Agone.

Lakoff, George et Mark Johnson (1986 [1980]), Les Méraphores dans la vie
quotidienne, Paris : Minuit.

Sterling, Stephen (2008), « Sustainable Education: Towards a Deep Learning
Response to Unsustainability », Policy and Practice, n° 6, www.development
educationreview.com

Sykes, Marjorie (2009), The Story of Nai Talim: Fifty Years of Educarion at
Sevagram, India, 1937-1987, New Delhi : NCERT.

Jonathan Dawson est éducateur au Schumacher College dans le Devon,
en Angleterre, ou il coordonne le programme de maitrise sur I’économie
de transition. Il fait partie de I’équipe qui a créé le programme d’études
de Gaia Education (www.gaiaeducation.org) et a été président du Global
Ecovillage Network.

Permaculture

Terry Leahy

Mots clés : agriculture, permaculture, mode de subsistance soutenable

La « permaculture » est un terme inventé par les Australiens
Bill Mollison et David Holmgren. Il peut étre traduit par « agri-
culture permanente » ou « culture permanente ».

Le mouvement de la permaculture a évolué en trois phases,
chacune étant représentée par un livre clé. Permaculture 1 (2021
[1978]) met ’accent sur le remplacement des cultures annuelles
par des plantes vivaces. Selon Mollison et Holmgren, la perma-
culture est « un systéme intégré et évolutif d’espéces végétales
et animales pérennes ou autoperpétuées utiles a I’homme [sic] ».
L’agriculture est une « forét comestible ». La fertilité des sols
agricoles dépend de ’humus déposé par des si¢cles de couver-
ture forestiere. Lorsque ces terres sont défrichées pour la culture
des céréales, cette couche arable s’épuise progressivement. La
permaculture tente d’échapper a ce piege en utilisant des plantes
vivaces pour fournir de la nourriture et améliorer la qualité du
sol.

Lors de la deuxiéme phase du mouvement, cette définition
par les plantes vivaces est discrétement abandonnée. Dans Per-
maculture: A Designers’ Manual (1988), Mollison définit la per-
maculture en deux phrases :

« La permaculture (agriculture permanente) est la conception
consciente et le maintien d’écosystémes productifs sur le plan
agricole, qui ont la diversité, la stabilité et la résilience des
écosystémes naturels. »

Cela équivaut a une définition en termes de soutenabilité agri-
cole : stabilité et résilience. La phrase suivante élargit considé-
rablement la permaculture :

« C’est ’'union harmonieuse du paysage et des personnes, qui
répondent de maniéere soutenable a leurs besoins en nourri-
ture, en énergie et en logement, ainsi qu’a d’autres besoins
matériels et non matériels. »



Il ne s’agit pas seulement ici de systémes agricoles, mais de
tout type de technique que les étres humains peuvent utiliser
pour entrer en relation avec la nature. Cela inclut I’énergie,
Putilisation des métaux, la poterie et méme les ordinateurs,
pour autant que toutes ces choses puissent étre produites de
manicre soutenable ! Mais en réalité, le Designers’ Manual est
presque entiérement consacré aux stratégies agricoles, a 1’ex-
ception d’une breve discussion sur le design solaire passif des
habitations. Mollison y ajoute quatre regles d’« éthique de la
permaculture » : prendre soin de la terre, prendre soin des autres,
fixer des limites a la population et a la consommation, distribuer
les surplus. Ces positions éthiques sont communes a I’ensemble
du mouvement écologiste.

La phase la plus récente du mouvement de la permaculture
est issue du livre influent de Holmgren, Permaculture : principes et
pistes d’action pour un mode de vie soutenable (2017 [2002]). Cet
ouvrage poursuit le glissement d’une permaculture initialement
définie comme une simple stratégie agricole vers un ensemble de
« principes de design » pertinents pour toutes les prises de décision
— personnelles, économiques, sociales et politiques. Par exemple,
« ne pas produire de déchets » et « obtenir un rendement ».

Cet élargissement du concept de permaculture peut faire
perdre de vue la vocation populaire de ce mouvement de vulga-
risation de I’agriculture soutenable et du design des établisse-
ments humains. Les stratégies permaculturelles nous montrent
la direction dans laquelle il faudrait que nous nous engagions
toutes et tous pour réduire la consommation d’énergie. Les
principes de la permaculture sont pertinents pour tout type
d’agriculture non capitaliste, pour les situations ou les cotits des
intrants industriels ne sont pas couverts par les profits élevés des
cultures de rente, et pour celles ou le colit de la main-d’ceuvre
n’est pas un facteur déterminant.

Résumons les legons de la permaculture — la sagesse accumu-
lée du mouvement :

- La permaculture privilégie I’agriculture biologique : les
engrais chimiques synthétiques, les pesticides et les herbicides
nuisent au sol, a notre santé et aux autres especes.

- Un design permaculturel doit inclure et mettre en valeur les
cultures pérennes, pour entretenir et conserver les sols, pour
fournir du fourrage, du combustible et de la nourriture.

- La polyculture est la meilleure stratégie agricole pour maxi-
miser la biodiversité et lutter contre les parasites et les maladies
sans utiliser de produits chimiques nocifs. LLa réunion de 1’éle-

vage et des cultures est ici nécessaire afin que les ressources des
deux puissent étre facilement échangées.

- Nous devons nous passer des machines, des transports et des
intrants qui dépendent de combustibles fossiles. Nous sommes
déja en train d’épuiser ces ressources et le réchauffement de la
planéte est un sérieux probléme.

- Dagriculture doit entourer et pénétrer les zones d’habitation,
de sorte que le transport des aliments puisse se faire a pied ou
par traction animale.

- Une agriculture locale permet de recycler les nutriments
contenus dans le fumier humain et animal et évite de devoir
réfrigérer les aliments carnés ou végétaux.

- La permaculture privilégie les espéces végétales (mais aussi
animales) qui se montrent robustes dans un milieu particulier,
et non celles qui dépendent de ’irrigation et des intrants de
synthese.

- Les emplois agricoles doivent étre diversifiés et doivent
mobiliser une main-d’ceuvre nombreuse, ce qui nécessite la
connaissance d’un éventail d’espéces et de leurs interactions.

- La permaculture met I’accent sur les structures construites
pour retenir et utiliser ’eau dans le paysage, plutot que de pomper
I’eau sur de longues distances et d’utiliser des énergies fossiles.

Ces lecons ont du sens pour une stratégie de post-dévelop-
pement. Alors que I’intégration dans une économie mondiale a
forte intensité énergétique ne peut sauver les pauvres, les stra-
tégies de permaculture sont démocratiques, avec des emplois
accessibles a toutes et tous. Celles et ceux qui pratiquent une
agriculture de subsistance et ne peuvent se permettre d’acheter
des intrants commerciaux disposent ici d’une stratégie biolo-
gique. Les cultures pérennes nourrissent les animaux, fixent
I’azote et fournissent un paillis. La variété empéche qu’une
espece nuisible ne vienne anéantir toute la récolte. Une agri-
culture locale ne dépend pas des longues chaines d’approvi-
sionnement et des transports polluants fonctionnant au pétrole.
La proximité permet de relier facilement les cultures et les ani-
maux, de maniére a recycler les nutriments. Les travaux de ter-
rassement réalisés localement servent a collecter la pluie 1a ou
elle tombe et a gérer ’approvisionnement en eau pour ’usage
domestique et les cultures. LLa permaculture permet un travail
agricole gratifiant.

Des exemples de design en permaculture sont apparus dans le
monde entier. Lorsqu’ils ont perdu ’acces au pétrole de ’'Union
soviétique, les Cubains ont pu sauver leur pays de la famine



avec I’aide de volontaires pratiquant la permaculture, lesquels
ont mis en place une agriculture locale qui ne dépendait ni du
pétrole ni des intrants industriels. Le plateau de Lcess en Chine,
transformé en désert par des siécles d’exploitation agricole, a
été restauré grace aux techniques de permaculture. Au Niger,
World Vision a fait ceuvre de pionnier en matiére de « régéné-
ration naturelle gérée par les agriculteurs », pour rétablir un
régime agricole mixte composé de zones boisées et de cultures.
Aux Philippines, les paysans endettés par les cultures de rente
ont abandonné I’agriculture a forte intensité d’intrants pour se
concentrer sur la sécurité alimentaire. Ils se sont réunis au sein
du mouvement MASIPAG, qui signifie « diligent et énergique » en
langue tagalog. Au Zimbabwe, le clan de Chikukwa a rétabli la
sécurité alimentaire de six villages grace a un projet de perma-
culture appelé « Abeilles fortes » en langue shona. Il a ét¢é initié
par la population locale et se poursuit toujours, 20 ans apres
(Leahy, 2013). D’autres expériences de ce type vont proliférer a
mesure que I’économie de croissance vacille.

Pour aller plus loin

Chikukwa Project

MASIPAG, WWWw.masipag.org

Permaculture Research Institute, www.permaculturenews.org

Birnbaum, Juliana et Louis Fox (dir.) (2014), Sustainable [R]evolution: Per-
maculture in Ecovillages, Urban Farms, and Communities Worldwide, Berke-
ley : North Atlantic Books.

Holmgren, David (2017 [2002]), Permaculture : principes et pistes d’action
pour un mode de vie soutenable, Paris : Rue de I’échiquier.

Leahy, Terry (2013), « The Chikukwa Permaculture Project (Zimbabwe)

— The Full Story », Permaculture News, 15 aout, www.permaculturenews.
org

Mollison, Bill (1988), Permaculture: A Designers’ Manual, Tyalgum : Tagari
Publications.

Mollison, Bill et David Holmgren (2021 [1978]), Permaculture 1 : une agri-
culture pérenne pour Pautosuffisance et les exploitations de toutes tailles, Athis-
Val de Rouvre : Charles Corlet.

Terry Leahy est un sociologue militant, retraité de 'université de New-
castle, en Australie. Son site www.gifteconomy.org.au démontre la per-
tinence de la permaculture dans les projets de sécurité alimentaire en
Afrique.

Politique du corps

Wendy Harcourt

Mots clés : incarnation (embodiment), féminisme, racisme, militantisme queer,
hétéronormativité

La « politique du corps » a été un projet politique majeur
parmi les militantes et les militants féministes et queers depuis
les années 1980, a I’échelle transnationale. Dans le cadre de cette
politique du corps, les corps sont considérés comme des lieux de
résistance culturelle et politique a la conception dominante du
corps « normal », blanc, masculin, occidental et hétérosexuel, par
rapport auquel toutes les « autres » formes de corps différent. La
politique du corps va donc des demandes de justice économique
libérale a la reconnaissance de I’intégrité des droits en matiére
d’orientation sexuelle pour toutes les personnes. Par exemple,
la politique du corps a été une force perturbatrice et critique
dans les interventions queers et féministes lors des conférences
mondiales des Nations unies sur les droits de ’'Homme (1993),
la population et le développement (1994) et les femmes (1995).
Les militantes et militants qui ont participé a ces différentes
conférences de ’0ONU ont attiré I’attention de la communauté
internationale sur des questions telles que la violence domes-
tique, le viol en tant qu’arme de guerre, les droits sexuels et
reproductifs des femmes, et les droits des autochtones et des per-
sonnes homosexuelles et transgenres. Leurs campagnes se sont
élevées non seulement contre les inégalités de genre, mais aussi
contre le racisme, I’agisme et les normes hétérosexuelles. De
cette fagon, la politique du corps a répondu a différentes formes
d’oppression corporelle par des formes radicales de démocratie
(Harcourt, 2009).

Les exemples d’actions et de campagnes de politique du corps
vont des protestations performatives, comme celles qui ont eu
lieu en Inde contre les concours de Miss Monde, jusqu’aux
grandes actions directes et aux campagnes de long terme, en
ligne et sur le terrain — comme les marches des années 1980
contre la criminalisation de ’avortement aux Etats—Unis, en
Australie et en Europe, ainsi que les multiples campagnes mon-
diales visant a mettre fin aux violences faites aux femmes, telles
que le viol, la stérilisation forcée, le féminicide et le trafic sexuel



pédophile. Ces exemples s’étendent encore des campagnes
féministes visant la reconnaissance des violences domestiques
au sein des couples mariés, aux pieces de théatre telles que Les
Monologues du vagin, qui ont débuté a New York et sont mainte-
nant présentées dans le monde entier. On peut également citer
d’autres exemples, comme la réclamation, dans les années 2000,
du droit au mariage homosexuel, et la demande pour que les
transgenres soient reconnus comme un troisiéme genre a coté du
masculin et du féminin dans la documentation officielle, dans les
toilettes publiques et dans les écoles. Sexuality Policy Watch®®,
une institution en ligne dont le siége est situé au Brésil, produit
des données qui documentent nombre de ces actions et cam-
pagnes, montrant ’importance de la politique du corps dans le
paysage politique mondial. Un exemple récent exceptionnel de
politique du corps a I’échelle mondiale a pu étre observé lors
des centaines de marches de femmes organisées dans le monde
entier le 21 janvier 2017, le lendemain de la 45¢ investiture
présidentielle aux Etats-Unis. Des millions de personnes ont
défilé pour protester contre les déclarations misogynes, racistes
et homophobes de Donald Trump et son comportement envers
les femmes.

La politique du corps est incontestablement controversée car
elle rend visibles des questions intimes et souvent taboues. En
ce sens, la politique du corps « dit » le non-dit dans les espaces
politiques et économiques, puisqu’elle remet en question les
normes qui cautionnent et institutionnalisent les inégalités de
genre et autres. Par exemple, la campagne pour le droit des
travailleuses et travailleurs du sexe a un salaire équitable exige
que ces personnes soient considérées comme des travailleurs
comme les autres. La politique du corps défie ’homophobie,
méme dans des endroits comme I’Afrique ou I’homosexualité
est pénalisée et criminalisée. Elle dénonce la discrimination
racialisée également au sein des mouvements féministes, ou les
marques de ’effacement historique associé au colonialisme sont
visibles dans le privilege blanc (Harcourt, Icaza et Vargas, 2016).
Ces derniéres années, la décolonialité est devenue un élément
important de la politique du corps a I’échelle mondiale. Par
exemple, les campagnes visant a mettre fin a la discrimination
violente — y compris la stérilisation — des femmes autochtones

98. Sexuality Policy Watch est un forum mondial composé de chercheuses et
chercheurs et de militantes et militants issus d’un grand nombre de pays et de
régions du monde. Voir www.sxpolitics.org

en Amérique centrale remettent en question les hypotheéses sur
le développement et le progres. Un autre exemple est celui des
Rencontres féministes d’Amérique latine et des Caraibes au
début des années 1980, qui se sont opposées aux idées libé-
rales de réussite en matiére de genre et de développement, par
le biais de dialogues interculturels incluant des personnes non
blanches, queers et autochtones (Harcourt, Icaza et Vargas,
2016). Comme ces derniers exemples le suggerent, la politique
du corps est une critique des formes de pouvoir occidental, qui
s’expriment dans le sexisme, le racisme, la misogynie et I’hété-
rosexisme, accompagnant de fait les systémes de connaissances
impériaux et coloniaux qui informent les pratiques de dévelop-
pement (Mohanty, 2003).

La politique du corps ne concerne pas seulement les luttes
pour mettre fin a ’oppression, mais aussi les moyens de réima-
giner et de refaire le monde. Cela inclut la compréhension de
la sexualité, de la diversité et du bien-étre du point de vue de
I’« autre » marginalisé. Le European Feminist Forum, qui s’est
tenu de 2004 a 2008, en est un exemple. Il a réuni des militantes
féministes et queers de 20 pays européens. Il a créé un espace
numérique ou les femmes roms, les jeunes féministes queers
d’Europe centrale et d’Europe de I’Est, ainsi que les travailleuses
du sexe et les travailleuses domestiques migrantes pouvaient se
rencontrer et débattre de I’avenir qu’elles envisageaient — un
avenir non informé par les données de la politique européenne
dominante, fondée sur des idées individualistes de réussite et
de progreés. Liée au Forum social mondial, cette expérience a
contribué a I’émergence d’autres modes d’organisation reposant
sur une compréhension pluriverselle du soin dans des groupes
familiaux sans hétéronormativité ni logique d’exploitation.

Le militantisme de la politique du corps remet donc en ques-
tion le récit de la modernité qui définit le genre, les corps et la
sexualité a travers le prisme du progres. Dans son militantisme
et sa vision des alternatives, la politique du corps ouvre la voie a
d’autres maniéres de voir la politique, au-dela du développement
social et économique fondé sur les droits de ’'Homme indi-
viduels et la prétendue égalité économique, que I’Etat devrait
garantir selon la régle du droit. La politique du corps démonte
le systéeme racial/sexuel/genré que la modernité a imposé a la
société. Elle remet en question la classification moderne selon
la norme des corps hétérosexuels masculins blancs privilégiés.
Elle apporte a la théorie et a la pratique du post-développement
le défi de remettre en question et de défaire la maniére dont les



corps sont fagonnés par les relations sociales ancrées dans le
capitalisme néolibéral. Et elle invite le post-développement a
s’appuyer sur les multiples résistances et rébellions exprimées
dans les luttes féministes et queers pour la reconnaissance de
I’intégrité corporelle des nombreux « autres », étrangers au pri-
vilége masculin blanc.

Dans sa revendication de I’altérité, la politique du corps est un
point d’entrée essentiel pour repenser le post-développement.
C’est aussi un espace d’action collective transformatrice, qui
relie le corps aux alternatives radicales des mouvements sociaux,
faconnant ainsi des stratégies pour une transformation diverse-
ment incarnée (embodied). Le défi du post-développement est de
prendre au sérieux I’idée qu’il existe une multiplicité de corps et
de formes d’incarnation, afin d’aller au-dela des histoires et des
pratiques normalisantes du développement moderne. Et pour
les féministes et les queers, il s’agit de comprendre les maniéres
multiples et diverses de se connecter a la dimension spirituelle
de la vie, afin d’entrer en relation avec les corps non humains,
ceux des « autres terrestres ».

Pour aller plus loin
CREA, www.creaworld.org

Harcourt, Wendy (2009), Body Politics in Development: Critical Debates in
Gender and Development, Londres : Zed Books.

Harcourt, Wendy, Rosalba Icaza et Virginia Vargas (2016), « Exploring
Embodiment and Intersectionality in Transnational Feminist Activist
Research », dans Kees Biekart, Wendy Harcourt et Peter Knorringa
(dir.), Exploring Crvic Innovation for Social and Economic Transformation,
Londres : Routledge.

Mohanty, Chandra Talpade (2003), Feminism Without Borders: Decolonizing
Theory, Practicing Solidariry, Durham (Etats-Unis) : Duke University
Press.

Wendy Harcourt est professeure en développement critique et en études
féministes a I’Institut international d’études sociales de la Erasmus Uni-
versiteit Rotterdam, aux Pays-Bas. De 1988 a 2011, elle a été rédac-
trice en chef de la revue Development et directrice des programmes de la
Society for International Development a Rome, en Italie. Elle a publié
de nombreux ouvrages sur le post-développement, I’écologie politique
et le féminisme.

Post-economie

Alberto Acosta

Mots clés : décroissance, post-extractivisme, progrés, buen vivir,
transdisciplinarité, droits de la nature

La civilisation patriarcale capitaliste dominante souffre d’une
crise multiforme et systémique. Jamais auparavant n’étaient
apparues simultanément autant de questions pressantes. Cette
crise de civilisation traverse de nombreux domaines : politique,
éthique, énergie, alimentation, culture et vie quotidienne. Nous
vivons non seulement avec de graves problémes environnemen-
taux, mais aussi avec une perte de sens historique. Cela exige de
grandes solutions transformationnelles.

L’économie patriarcale capitaliste telle que nous la connais-
sons ne peut offrir de solutions acceptables. Sa quéte ostensible
du bien-étre ne fait que dissimuler une recherche de pouvoir,
qui conduit la vie sur Terre dans un précipice, sans possibilité
de retour. Malgré cela, de puissantes forces sociales résistent au
changement — un changement matériel et idéologique. Un éven-
tail de think ranks économiques est au cceur de ces obstacles. 11
est donc urgent de penser en dehors de ’économie qui constitue
le pilier de la modernité.

La discipline de I’économie a une histoire mouvementée. Sa
théorie a évolué au travers d’un processus complexe et contra-
dictoire, mais elle a toujours été caractérisée par une recherche
incessante du progres et de son rejeton, le développement. Or, ni
I’objectif d’optimisation permanente ni I’équilibre des relations
sociales et environnementales ne sont réalisés. Les économistes
tentent de comprendre le monde et de le changer par le biais
d’une foi instrumentale, que ce soit en maximisant la logique du
marché ou en rationalisant les structures étatiques.

Pire, I’économie a une tendance malsaine a chercher sa légi-
timité en se distanciant des autres sciences dites « sociales »,
préférant se situer parmi les sciences exactes et naturelles. Le
positivisme et le fonctionnalisme de ces derniéres sont enviés
par de nombreux économistes qui aspirent a imiter leurs
méthodes, dont I'utilisation d’un langage mathématique, qui
n’a jamais été développé pour comprendre la complexité de la
société humaine.



La faible identité de ’économie en tant que discipline a donné
naissance a un prix en sciences économiques en mémoire d’Al-
fred Nobel. Cela sert a justifier, voire a purifier, un domaine
de la connaissance humaine secoué par une bataille d’intéréts
complexe. Cela incite aussi certains praticiens a rechercher
I’équilibre, ’exactitude et la mesurabilité, tandis que d’autres
se tournent vers des idées nouvelles comme le chaos et la com-
plexité ; d’autres encore finissent vaincus, noyés dans une prose
inutile.

Les structures sociales répressives, ’accumulation capita-
liste et les dynamiques économiques rationalistes doivent étre
remplacées si nous souhaitons que la vie sur Terre perdure.
Comme I’a concédé Karl Polanyi dans La Grande Transforma-
tion (1983 [1944]), celles-ci pourraient méme entrainer la mort
de la science économique elle-méme. Cependant, nous avons
besoin d’une post-économie, rassemblant uniquement les idées
qui garantiront une vie harmonieuse entre les étres humains, et
entre les étres humains et la nature.

La post-économie susmentionnée doit abandonner 1’anthro-
pocentrisme. Nous devons accepter que tous les étres aient la
méme valeur ontologique, quelle que soit leur utilité, ou quel
que soit le travail nécessaire pour maintenir leur existence. Nous
devons reconnaitre les valeurs non instrumentales dans le monde
vécu non humain et les célébrer, en surmontant le matérialisme
grossier de la pensée économique patriarcale capitaliste.

Comment construire cette post-¢conomie libérée des « valeurs
d’usage » et des « valeurs d’échange » ? Il est impossible de
répondre en quelques lignes a cette question, mais un élément
de réponse clair repose dans la nécessité de créer, des le départ,
des paradigmes, des langages et des méthodologies axés sur la
compréhension de I’interconnexion entre la réalité sociale et la
réalité naturelle. Nous avons besoin d’une écologie sociale holis-
tique pour surmonter le patriarcat capitaliste, et ce, particulie-
rement aujourd’hui, a I’heure de sa dégénérescence spéculative.

Cette post-économie n’est pas une anti-économie. En fait, une
post-économie reconnaitrait que la société a besoin de produc-
tion, de distribution, de circulation et de consommation pour
reproduire sa vie matérielle et sociopolitique. Néanmoins, ces
processus doivent étre régulés par une réalité socio-écologique,
et non par le capital, qui submerge la planéte de ses propres
déchets (Schuldt, 2013). Ce changement n’est possible que
si nous surmontons I’ouragan du progrés, au sens ou ’enten-
dait Walter Benjamin (2017 [1942]). Il est également urgent

d’abolir ’obsession de la croissance économique : un monde fini
ne supporte pas une croissance infinie. Il est donc impératif de
faire appel a la décroissance, dans tout ’hémispheére nord, pour
équilibrer physiquement le « métabolisme économique » mon-
dial et supprimer tout centre. Ce que nous voulons, ce sont des
relations communautaires, et non individualistes ; des relations
plurielles et diverses, et non pas unidimensionnelles ou mono-
culturelles ; ainsi qu’une décolonisation profonde (Quijano,
2014). Simultanément, un engagement en faveur du post-ex-
tractivisme est requis dans I’hémisphere sud. Une convergence
entre la décroissance et le post-extractivisme (Acosta et Brand,
2017) signifie que les pauvres cesseront de soutenir I’opulence
des riches.

Une post-économie exige :

- la démarchandisation de la nature et des biens communs ;

- la reconnaissance des droits de tous les étres vivants, et des
relations harmonieuses entre tous ;

- des critéres d’évaluation fondés sur la communauté ;

- une production décentralisée et déconcentrée ;

- un changement profond des modes de consommation ;

- une redistribution radicale des richesses et du pouvoir ;

- et bien d’autres actions qui seront considérées collectivement.
Il est crucial de retrouver des épistémeés alternatives comme le
buen vivir, I’éco-swaraj, ’ubuntu ou la perspective communauta-
rienne — pour comprendre et réorganiser le monde sans tomber
dans des impératifs tels que celui du développement.

Enfin, il est particuliérement important qu’une post-écono-
mie soit transdisciplinaire — et non pas uni- ou multidiscipli-
naire —, et qu’elle s’appuie sur une connaissance aussi compléte
que possible grace aux dialogues ouverts avec diverses sagesses
humaines : une connaissance qui contemple le monde comme
une question, une aspiration. Nous devons, de maniére critique,
apprendre des sciences sociales aussi bien que des sciences natu-
relles, pour les intégrer dans une compréhension systématique
du monde en tant que totalité a multiples facettes et constitu-
tionnellement diverse — et ce, sans aucun sentiment de supé-
riorité (Acosta, 2015). La tiche implique de construire et de
reconstruire le plurivers dans une discussion sans dogme ni
diktat. Soit nous continuons a étre dominés par des visions éco-
nomiques erronées, soit nous construisons une autre économie
pour une autre civilisation, en nous appuyant sur une subversion
épistémique permanente.



Pour aller plus loin

Acosta, Alberto (2015), « Las ciencias sociales en el laberinto de la eco-
nomia », POLIS, n° 41, www.polis.revues.org

Acosta, Alberto et Ulrich Brand (2017), Salidas al laberinto capitalista: decre-
cimiento 'y postextractivismo, Barcelone : Icaria.

Benjamin, Walter (2017 [1942]), Sur le concept d’histoire, Paris : Payot &
Rivages.

Polanyi, Karl (1983 [1944]), La Grande Transformation : aux origines poli-
tiques et économiques de notre temps, Paris : Gallimard.

Schuldt, Jurgen (2013), Civilizacion del desperdicio: psicoeconomia del consu-
midor, Lima : Universidad del Pacifico.

Quijano, Anibal (2014), Cuestiones y horizontes: de la dependencia historico-es-
tructural a la colonialidad/descolonialidad del poder, Buenos Aires : CLASCO.

Alberto Acosta, économiste équatorien, est ’ancien directeur du mar-
keting de la Corporation pétroliére d’Etat équatorienne. Il est membre
de I’Organisation latino-américaine de 1’énergie (OLADE), consultant
international, ancien ministre de I’Energie et des Mines de I’Equateur et
ancien président de I’Assemblée constituante de Montecristi. Il est aussi
professeur et auteur de nombreux livres et articles, compagnon d’armes
des luttes populaires et membre du groupe de travail permanent sur les
alternatives au développement.

Prakritik swaraj

Aseem Shrivastava

Mots clés : swaraj, swadeshi, démocratie, liberté

Ne considérez pas ce Swaraj comme un réve.
— M. K. Gandhi

Parler de swaraj au 21¢ siécle, c’est assurément chercher a
retrouver et a revitaliser une vision qui appartient a un courant
autochtone puissant de la pensée philosophique, de la culture et
de la pratique politique indiennes. Observons le mot « swaraj ».
Ses origines étymologiques en sanskrit sont simples et évidentes :
swa (soi) + rajya (gouvernement) = swarqj (autogouvernement,
autonomie). L’adjectif prakritik peut étre compris dans le sens
de « naturel », ou comme exprimant la nature humaine de fagon
a rester en harmonie avec le monde naturel autour de nous.

Une notion telle que le swaraj ne s’est pas développée dans un
vide historique et culturel. Il existe des preuves de ’existence
d’assemblées politiques en face a face — y compris au niveau des
villages — dans I’Inde ancienne. Les sources — a la fois orales et
écrites — révelent des traditions de gouvernance par la discussion
et la consultation, et parfois des décisions prises par le dialogue
et le consensus.

Ce qu’il faut retenir, c’est qu’en sanskrit ou en pali — dont
est tirée une partie du vocabulaire de la démocratie indienne
moderne —, des notions comme celle de swaraj précedent 1’ere
coloniale de plusieurs siécles, souvent de plusieurs millénaires,
et ne sont en aucun cas des traductions de concepts importés en
Inde depuis le monde occidental. Cela signifie que ces notions
étaient en usage a une période donnée de I’histoire indienne
et qu’elles sont largement tombées en désuétude, en particu-
lier avec P’arrivée de la domination coloniale dans la période
moderne.

Gandhi n’a donc pas inventé a partir de rien I’idée de « répu-
bliques villageoises », ou gram swaraj. En 1909, il publia son
ceuvre la plus importante, Hind Swaraj. L'utilisation du terme
« swaraj » par Gandhi durant la lutte pour I'indépendance s’est



batie sur un usage antérieur. Tilak’® a eu recours a ce terme
pendant la phase initiale de la lutte indienne pour 'indépen-
dance, dans les années 1890. Le swaraj semblait devenir presque
un équivalent de la notion occidentale moderne de liberté et
d’indépendance. En 1906, lorsque Dadabhai Naoroji déclara,
en tant que président du Congres national indien, que le swaraj
était ’objectif du mouvement nationaliste, il avait a ’esprit ce
sens tres limité.

La vision de Gandhi allait bien au-dela. Conscient de I’origine
ancienne de ce terme, Gandhi décrivait « swaraj » comme « un
mot sacré, un mot védique » (Gandhi, 1931). Il espérait que
I’Inde et le monde puissent retrouver ’ancienne idée du swaraj,
et la réaliser un jour.

Aux yeux de Gandhi, le véritable autogouvernement n’est pos-
sible que si I’on est capable d’étre son propre maitre. Gandhi
était religieux. Il croyait que sans transcendance, il était impos-
sible de devenir maitre de sa vie. Pour lui, la notion de swaraj
était aussi spirituelle que politique. Mais — et c’est important —la
causalité ne fonctionne que dans un sens. En fin de compte, pour
Gandhi, le swaraj était un impératif divin, avec des conséquences
bénéfiques pour les activités humaines. LLa maitrise spirituelle
et la maitrise de soi peuvent aussi permettre d’accéder, dans un
deuxiéme temps, aux merveilles de la souveraineté politique,
mais cela ne fonctionne pas dans I’autre sens.

D’un point de vue politique, ’autogouvernement, tel que
Gandhi le comprenait, n’avait rien a voir avec la démocratie
moderne, parlementaire ou représentative. Dans Hind Swaraj,
il se moquait des parlements modernes, décrits comme des
« emblémes de I’esclavage ». Il est regrettable que « swaraj » soit
souvent traduit par « démocratie ». En effet, la démocratie, sous
sa forme représentative, a été adoptée par la plupart des pays,
mais ses prémisses cognitives sont on ne peut plus différentes
de celles du swaraj.

Tout d’abord, le swaraj est incompatible avec la politique de
masse, un fait quotidien dans les démocraties d’aujourd’hui.
Le swaraj ne peut fonctionner la ou les assemblées de quar-
tier restreintes en face a face ne sont pas envisageables. Les
foules peuvent servir de carburant aux partis politiques dans les
démocraties modernes, mais pas dans la perspective du swaraj.
Les chiffres, et leur comparaison, sont aussi cruciaux pour le

99. Bal Gangadhar Tilak, éminent combattant pour I’indépendance et réforma-
teur social de la fin du 19¢ siécle.

fonctionnement des démocraties modernes qu’ils sont inutiles
pour le swaraj.

Deuxiémement, la démocratie moderne est centrée sur la
relation directe, sans médiation, de I’individu avec un Etat qui
garantit ses droits civiques par la loi. Le cadre « supposé » de
cette relation est une société atomisée dans laquelle 1’aliénation
humaine est normalisée. Ce dont le swaraj a besoin pour se
développer, en revanche, c’est d’'une communauté dans laquelle
Pindividu peut s’épanouir grace aux relations filiales, culturelles,
sociales, politiques, économiques et écologiques qu’il entretient
avec les étres qui ’entourent, dont les étres sentients autres
qu’humains.

Troisiémement, dans une démocratie moderne, ’individu est,
dans une quasi-indifférence et au nom de la « liberté », abandonné
a ses gotts et ses désirs — toute ’économie moderne repose sur
ce postulat —, la communauté ne jouant aucun role pour les
lui faire examiner. L’individu n’a pas I’obligation de regarder
ses désirs d’un ceil critique, a moins que leur accomplissement
n’empéche quelqu’un d’autre de réaliser ses propres désirs. En
fait, telle est presque la définition méme de la « liberté » dans les
démocraties libérales modernes, une liberté souvent comprise
dans le sens de la notion de « liberté négative ».

Pour Gandhi, le swaraj est 1ié a la capacité d’un individu ou
d’une communauté a « créer » de fagon autonome son éventail
de choix, plut6t que d’accepter passivement le menu dans lequel
il doit « choisir ». Appliquée a notre monde régi par le marché
et les médias, une telle conception du swaraj exigerait d’abord
que nous assumions la responsabilité écologique et culturelle
de nos désirs et que nous explorions leurs origines dans les pas-
sions attisé€es par la publicité. Pour tout défenseur du swaraj, une
telle manipulation du désir, qui touche potentiellement tous les
domaines, est contraire a la liberté. Le désir, qui est philosophi-
quement au ceeur de la notion de liberté dans les démocraties et
les sociétés de consommation modernes, doit faire ’objet d’un
examen critique dans le cadre du swaraj, surtout dans le contexte
d’un monde menacé par la crise écologique. Cela implique que
I’idée gandhienne du swarqj est forcément liée au swadeshi, qui
inclut la nécessité d’une économie locale.

Enfin, il faut mentionner le fait que I’idée du swaraj continue
d’inspirer des mouvements sociaux, politiques et écologiques
en Inde. Les mouvements impliqués dans la National Alliance
of People’s Movements, qui résistent contre les déplacements
forcés dus au développement ; le parti Swaraj India, récemment



créé, qui vise a donner du pouvoir au peuple au niveau local ; les
mouvements pour la souveraineté alimentaire et pour ’autogou-
vernement des Adivasis ou des autochtones, et d’autres encore,
sont des initiatives qui tentent d’adapter de maniére créative la
notion de swaraj au contexte actuel.

Pour aller plus loin

Food Sovereignty Alliance (Inde), www.foodsovereigntyalliance.wordpress.
com

National Alliance of People’s Movements, www.napmindia.wordpress.com
Parti Swaraj India, www.swarajabhiyan.org

Gandhi, Mohandas Karamchand (1931), Young India, 19 mars, Ahmeda-
bad.

Gandhi, Mohandas Karamchand (2014 [1909]), Hind Swaraj : I’émanci-
pation a ’indienne, Paris et Nantes : Fayard et Institut d’études avancées
de Nantes.

Muhlberger, Steven (2011), « Republics and Quasi-Democratic Institutions
in Ancient India », dans Benjamin Isakhan et Stephen Stockwell (dir.),
The Secret History of Democracy, Londres : Palgrave Macmillan.

Aseem Shrivastava est un écrivain et un spécialiste en économie écolo-
gique qui vit a Delhi. Il a obtenu un doctorat en économie a I*université
du Massachusetts a Amherst. Il a écrit, avec Ashish Kothari, Churning the
Earth: The Making of Global India (Penguin Viking, 2012) et a travaillé sur
un projet qui inclut une étude de la pensée écologique de Rabindranath
Tagore.

Production dirigee par les
travailleurs et travailleuses

Theodoros Karyotis

Mots clés : autogestion, récupération, coopératives, controle par les travailleurs
et travailleuses, travail

La production dirigée par les travailleurs et travailleuses fait
référence a un ensemble diversifié de pratiques qui visent a don-
ner le premier réle aux sujets du travail : les travailleuses et
travailleurs eux-mémes. Tout au long de I’¢re industrielle, avec
les processus de déqualification et de mécanisation qui lui sont
associés, les travailleurs ont non seulement demandé une plus
grande part des profits par le biais des luttes syndicales, mais
ils se sont également battus pour participer aux processus de
prise de décision sur leur lieu de travail. IlIs ont aussi créé des
coopératives fondées sur une autogestion égalitaire. Enfin, ils
ont occupé les entreprises et les ont placées sous le contrdle des
travailleurs!,

Le mouvement coopératif, qui s’est développé parallélement
au mouvement ouvrier aux 18¢ et 19¢ siécles, a constitué une
formidable tentative de remise en cause des divisions sociales et
économiques fondamentales de la modernité industrielle. Mais
il a été absorbé au 20¢ siécle par le mode de production capita-
liste, puisqu’il a largement embrassé et 1égitimé les relations sala-
riales. Cependant, avec le début de la restructuration capitaliste
néolibérale, a la fin du 20° siécle, un nouveau coopérativisme
radical a émergé dans de nombreux pays, recoupant dans une
certaine mesure le mouvement naissant de ’économie sociale
et solidaire.

Plus important encore, depuis le tournant du 21¢ siécle, dans
des pays d’Amérique latine comme [’Argentine, I’Uruguay, le
Brésil et le Venezuela, les travailleurs et travailleuses réagissent
a la désindustrialisation provoquée par la restructuration de
I’économie. IIs et elles occupent leurs entreprises en faillite ou
abandonnées, résistent aux tentatives d’expulsion et relancent la

100. Voir www.workerscontrol.net, une ressource en ligne multi-langues présen-
tant des actualités, des débats, des analyses et des récits historiques.



production en comptant sur leurs propres forces — une pratique
appelée « récupération ». Les conditions économiques qui ont
donné naissance au mouvement latino-américain s’étant éten-
dues a la périphérie européenne, un mouvement naissant de
récupérations des lieux de travail est apparu apres 2011, avec des
exemples en Italie, en Gréce, enTurquie, en France, en Espagne,
en Croatie et en Bosnie-Herzégovine.

La vision d’une société future dirigée par les « producteurs
associés » eux-meémes traverse tous les courants historiques
de la gauche. A ce jour, ’autogestion démocratique sur le lieu
de travail est pour beaucoup un moyen efficace de combler le
gouffre entre cette vision du futur et la lutte quotidienne au
sein de la société ; elle devient ainsi une composante essentielle
d’une politique préfigurative, c’est-a-dire une politique qui tente
de construire des relations sociales alternatives dans le présent.
Le remplacement des hiérarchies existantes par des pratiques
décisionnelles horizontales permet non seulement de surmonter
I’aliénation inhérente a la production industrielle et de libérer
les pouvoirs créatifs des travailleurs, mais aussi de substituer
plus facilement a la recherche a courte vue du profit des consi-
dérations humaines liées au bien-étre des travailleurs et de la
société en général.

Cependant, des éléments de la production dirigée par les tra-
vailleurs, dépouillés de leur potentiel subversif, ont été progres-
sivement introduits dans la production capitaliste. D’une part,
les pratiques contemporaines de gestion des entreprises visent
a accroitre la productivité en permettant — et en exigeant — que
certains groupes de travailleurs dirigent eux-mémes leur acti-
vité. D’autre part, alors que les restructurations économiques
démantelent les services de protection sociale, marchandisent
les communs et créent d’importantes « populations excéden-
taires » de chdmeurs et de travailleurs précaires, une « économie
sociale » congue comme une « économie des pauvres » en marge
de I’économie dominante est considérée par les élites néolibé-
rales comme un « filet de sécurité ». Il s’agit d’'une maniére peu
cotteuse de fournir des moyens de subsistance aux couches
sociales inférieures, et donc de maintenir la paix sociale. En
tant que type d’économie sociale, elle ne fait que dissimuler I’in-
capacité du capitalisme contemporain a assurer la reproduction
sociale et écologique.

En effet, dans le contexte d’une telle économie sociale, les
travailleuses et travailleurs autogérés sont souvent victimes d’au-
to-exploitation : si les hiérarchies internes peuvent étre abolies, la

concurrence au sein du marché capitaliste détermine ce qui doit
étre produit, ainsi que les prix, les salaires et, en définitive, les
conditions et ’intensité du travail. La lutte pour la survie de ces
entreprises peut vicier leur caractére émancipateur et reléguer au
second plan les considérations environnementales ou sociales.

Les entreprises récupérées sont généralement confrontées
a des obstacles supplémentaires : manque d’acceés au crédit,
machines obsolétes, part de marché en baisse dans un contexte
de récession. Le plus souvent, elles sont engagées dans de lon-
gues batailles juridiques contre I’Etat et les anciens propriétaires,
avec treés peu d’arguments juridiques en dehors de leur légiti-
mité sociale en tant que solutions pour préserver les moyens de
subsistance.

Ainsi, le controle des travailleurs sur le processus de produc-
tion est une condition nécessaire, mais non suffisante, de I’éman-
cipation sociale. Contrairement aux entreprises capitalistes, les
entreprises gérées par les travailleurs et travailleuses n’existent
pas dans I’isolement social ; elles font généralement partie de
mouvements sociaux plus larges, qui compensent le manque
d’innovation économique et technologique par une « innova-
tion sociale ». La participation a des communautés de lutte et
a des réseaux d’entreprises dirigées par des travailleurs permet
de réorienter la production vers des produits socialement utiles
et de créer des voies de distribution alternatives, fondées sur la
solidarité plutot que sur la concurrence. La plupart des entre-
prises nouvellement récupérées en Europe se sont réorientées
vers une production respectueuse de I’environnement et de
la société : scor-TI et La Fabrique du Sud, dans le sud de la
France, se sont orientées respectivement vers les tisanes et les
glaces biologiques ; Vio.Me, en Gréce, est passé des matériaux
de construction chimiques aux produits de nettoyage naturels ;
Rimaflow et Officine Zero, en Italie, se sont tournés vers la récu-
pération et le recyclage de produits électroniques.

C’est précisément I’ancrage des entreprises dirigées par les
travailleurs dans des mouvements sociaux plus larges et leur
attention aux besoins et aux demandes des communautés qui en
font des éléments importants d’une stratégie visant a maximiser
la résilience sociale et I’autodétermination. En ouvrant ’entre-
prise a des préoccupations étrangéres a la productivité et a la
rentabilité capitalistes, les travailleurs et travailleuses remettent
en question la division entre les sphéres sociale, économique et
politique, sur laquelle repose la modernité capitaliste. En Amé-
rique latine et en Europe, les terrains des usines occupées offrent



leur espace aux écoles, aux cliniques et aux centres sociaux ; ils
accueillent des marchés de producteurs, des bazars, des concerts
et des événements artistiques. En bref, des « écosystémes soli-
daires » se forment autour des « communs industriels ». Ils aident
a passer de la simple production de marchandises a la produc-
tion de relations, de sujets et de collectifs, englobent la vie sociale
dans son intégralité et agissent comme un rempart contre les
processus de dépossession et d’enclosure.

Pour aller plus loin

Azzellini, Dario et Oliver Ressler (réal.) (2014-2018), Occupy, Resist, Pro-
duce, www.ressler.at/occupy_resist

Azzellini, Dario (2018), « Labour as a Commons: The Example of Wor-
ker-Recuperated Companies », Crizical Sociology, vol. 44, n* 4-5, p. 763-
776.

Barrington-Bush, Liam (2017), « Work, Place and Community: The “Soli-
darity Ecosystems” of Occupied Factories », www.morelikepeople.org/
solidarity-ecosystems

Karakasis, Apostolos (réal.) (2018 [2015]), Prochain arrét : Utopia, Www.
nextstoputopia.com/

Lewis, Avi et Naomi Klein (réal.) (2004), The Take.

Ruggeri, Andrés (2013), « Worker Self-Management in Argentina: Problems
and Potentials of Self-Managed Labor in the Context of the Neoliberal
Post-Crisis », dans Camila Pifieiro Harnecker (dir.), Cooperatives and
Socialism: A View from Cuba, Londres : Palgrave Macmillan.

Theodoros Karyotis est sociologue, chercheur indépendant et traducteur.
Il vit en Grece. Militant social dans les mouvements populaires liés a la
démocratie directe, a ’économie solidaire et aux communs, il coordonne
le site www.workerscontrol.net, une ressource multi-langues sur 1’auto-
gestion des travailleurs et travailleuses.

Production
neguentropique

Enrique Leff

Mots clés: productivité écologique, rationalité environnementale, entropie,
soutenabilité

La « production néguentropique » est un concept qui synthé-
tise la portée d’une théorie et d’une pratique alternatives pour
habiter la planéte ; elle vise a repenser la soutenabilité a partir
des conditions écologiques et culturelles des territoires habi-
tés'®!, La néguentropie ou I’entropie négative peut étre congue
comme le processus global qui crée, maintient et complexifie
continuellement la vie sur Terre, a partir de la transformation
de I’énergie solaire en biomasse par la photosyntheése, source de
toute vie. La production néguentropique est ainsi une réponse
au fait que la croissance économique transforme toute la matiére
et toute I’énergie consommeées dans le processus de production
en énergie dégradée et, en fin de compte, en matiére non recy-
clable et en chaleur irréversible.

La production néguentropique vise a contrecarrer le para-
digme économique dominant, fondé sur une vision mécaniste
de la productivité, du travail et de la technologie, qui a nié les
conditions écologiques et culturelles de la soutenabilité, entrai-
nant la crise environnementale planétaire. La nature objectivée,
donnée en pature a la mégamachine de I’économie mondiale, se
transforme, selon la loi de ’entropie, en marchandises, en pol-
lution et en chaleur. Ce processus de dégradation se manifeste
par la déforestation, la désertification, le déclin de la biodiversité
et le changement climatique qui produit la mort entropique de
la planéte.

Les humains sont la principale force transformatrice de la
base biologique du systéme terrestre de maintien de la vie. C’est
a travers la production économique que les humains transfor-
ment la matiére et I’énergie provenant de la nature. LLe mode de

101. Ce concept s’appuie sur la notion de « productivité écotechnologique »,
que j’avais avancée en 1975, et que j’ai approfondie en 1986 dans Ecologia y
capital (Leff, 1994).



production est le moyen par lequel ’humanité établit les condi-
tions matérielles de son existence, affectant profondément les
systemes thermodynamiques complexes de la biosphére. Le mou-
vement écologiste met en cause la « dégradation entropique de
la nature », telle qu’elle découle inéluctablement du processus
économique qui sous-tend la rationalité productiviste dominante.

Pour opérer la transition d’une production non soutenable
vers un mode soutenable, il ne suffirait pas d’une réforme
de I’économie dominante qui internaliserait les « externalités
environnementales », telles que la dégradation de I’environne-
ment, la pollution, la biodiversité, le changement climatique,
les gaz a effet de serre, et les biens et services environnemen-
taux. Les processus économiques ne peuvent pas non plus étre
rendus soutenables en adaptant le comportement économique
aux conditions écologiques requises pour la reproduction de
la nature, en vue d’atteindre un régime économique « stable ».
Contrairement a ces propositions dominantes, la « bioécono-
mie » de Georgescu-Roegen (1971) a confronté la rationalité
économique au fait inéluctable que les processus économiques
détruisent leur propre base écologique. Mais Georgescu-Roegen
n’en a pas déduit un paradigme économique qui respecterait un
principe écologique de production soutenable.

Ce qu’il faut, c’est un paradigme de productivité éco-tech-
no-culturelle bati sur les principes d’une rationalité écologique
alternative (Leff, 2004). Dans cette conception, I’« environne-
ment » émerge au-dela de la rationalité dominante, dont la pré-
tendue ontologie unitaire et universelle contraint la diversité et
exclut Paltérité. Ce principe guide ’écomarxisme, I’économie
écologique et I’écologie politique vers la construction d’un mode
de production alternatif, fondé sur la conservation et la refonte
des conditions sociales et écologiques de production telles
qu’elles sont incarnées dans les diverses cultures.

En mati¢re de soutenabilité, la question ultime est celle de la
soutenabilité de la vie. LLa question se pose néanmoins de savoir
si une économie soutenable est possible — une économie qui fonc-
tionnerait avec et par les forces créatrices de la nature ; une éco-
nomie construite a partir des potentiels écologiques de la planéte ;
une économie humaine, respectueuse des conditions de vie des
étres humains ainsi que de la diversité culturelle. Cela impliquerait
la déconstruction de ’économie qui est en place et I’édification
d’un nouveau paradigme de production : celui d’une productivité
éco-technologique-culturelle (ou « production néguentropique »),
guidé par les principes de la rationalité environnementale.

La soutenabilité apparaitrait a I’horizon de ces autres mondes
possibles, si seulement nous parvenions a libérer les potentialités
de la vie qui ont été limitées par la rationalité contre nature qui
régente le « développement durable ». La soutenabilité est le
résultat de I’interaction des processus néguentropiques/entro-
piques mis en ceuvre par différentes entités culturelles dans leurs
modes d’habitation, sur leurs territoires de vie. LLa construc-
tion d’un avenir soutenable nous invite a envisager les poten-
tiels écologiques et les stratégies épistémologiques et sociales
d’un mode de production alternatif, fondé sur les « potentiels
néguentropiques de la vie ». Celui-ci se calerait sur les conditions
thermodynamiques-écologiques de la biosphére et les conditions
symboliques-culturelles de I’existence humaine.

Le paradigme de production néguentropique que nous pro-
posons articule trois ordres de productivité : écologique, tech-
nologique et culturel. La productivité écologique est fondée sur
le potentiel écologique des différents écosystémes. LLa recherche
écologique a montré que les écosystémes les plus productifs,
ceux des tropiques humides, produisent de la biomasse a des
taux annuels naturels allant jusqu’a environ 8 %. Ce potentiel
écologique peut étre augmenté par la recherche scientifique, les
technologies écologiques et des pratiques culturales innovantes
(telles que la photosynthése a haut rendement, I’agroécologie,
I’agroforesterie, la gestion des reconstitutions de foréts endom-
magées, la régénération sélective d’espéces précieuses pour les
processus écologiques, les associations de cultures multiples)
pour définir et guider la valeur aussi bien culturelle qu’écono-
mique du résultat techno-écologique du processus productif
(Left, 1995).

Ce paradigme alternatif de production est élaboré depuis la
perspective des imaginaires culturels non modernes et de leurs
pratiques écologiques. Les espaces privilégiés pour déployer cette
stratégie de « production néguentropique » sont les zones rurales
du monde habitées par des peuples paysans autochtones qui,
dans leurs luttes pour ’autonomie de leurs territoires, mettent
en ceuvre cette perspective théorique a travers la réinvention de
leurs identités et ’inventivité de leurs pratiques traditionnelles.

Cette conception de la production soutenable entre en
résonance avec les luttes des mouvements sociaux pour la
réappropriation de leur patrimoine bioculturel — comme la
revendication d’ancestralité des Afro-Colombiens de la région
de la forét tropicale du Pacifique, le sumak kawsay des peuples
andins, les caracoles des zapatistes au Mexique, et les imaginaires



de la soutenabilité de tant d’autres peuples traditionnels, des
Mapuches et des Guaranis au sud de ’Amérique latine aux
Seris ou aux Comca’acs dans le nord aride du Mexique. Les
agents privilégiés d’une société néguentropique sont les paysans
traditionnels et les peuples autochtones du monde entier, ainsi
que les mouvements socio-environnementaux qu’ils suscitent.
Un exemple emblématique est la lutte des seringueiros de ’Ama-
zonie brésilienne, qui ont établi leurs « réserves extractives »
comme stratégie de développement soutenable.

Pour aller plus loin

Georgescu-Roegen, Nigholas (1971), The Entropy Law and the Economic
Process, Cambridge (Etats-Unis) : Harvard University Press.

Leff, Enrique (1994 [1986]), Ecologia y capital: racionalidad ambiental, demo-
cracia partcipativa y desarrollo sustentable, Mexico : Siglo xx1 Editores.

Leff, Enrique (1995), Green Production: Toward an Environmental Rationality,
New York : Guilford.

Leff, Enrique (2004), Racionalidad ambiental: la reapropiacion social de la
naturaleza, Mexico : Siglo xx1 Editores.

Enrique Leff est spécialisé en sociologie de I’environnement et en écologie
politique. Il est directeur de recherche a I’Institut de recherches sociales
de Puniversité nationale autonome du Mexique. Il a été coordinateur
du réseau d’éducation a I’environnement pour ’Amérique latine et les
Caraibes au Programme des Nations unies pour ’environnement de 1986
a 2008. Il a publié récemment Ecologia politica: de la deconstruccion del
capiral a la terrirorializacion de la vida (Siglo xx1 Editores, 2020).

Projets de vie

Mario Blaser

Mots clés: vie bonne, collectifs situés, plurivers, maniéres de faire des mondes

Le concept de « projets de vie » s’inspire de la distinction éta-
blie par les intellectuels autochtones yshiros du Paraguay entre
la « vie bonne » (moderne) qui leur est proposée par les « projets
de développement » et leurs propres notions d’une « vie bonne »,
issues de leurs propres expériences « dans leurs lieux » (Blaser,
2010). La différence essentielle réside dans ’orientation. Alors
que le développement vise a étendre comme universellement
valable sa propre vision d’une vie bonne, fondée sur la primauté
de ’humain, les projets de vie yshiros sont non seulement trés
conscients de la spécificité des formes de « vie bonne » qu’ils
mettent en avant, mais considérent également qu’il est crucial
pour la survie de ne pas piétiner les autres versions ! Les projets
de vie sont ainsi orientés vers le maintien de I’hétérogénéité des
conceptions d’une « vie bonne ». En établissant cette distinc-
tion d’orientation, les intellectuels yshiros font allusion a une
possibilité politique émergente qui s’oppose a la mission de
développement consistant a créer un seul monde (Sachs, 2019
[1992]). En d’autres termes, ils pointent du doigt le plurivers.

Emprunté auxYshiros, le concept de « projets de vie » contri-
bue donc a la réalisation du plurivers, en rendant visibles et
plausibles les pratiques de vie bonne des divers collectifs situés
qui existent sur la planéte. Les collectifs situés peuvent parfois
étre associés aux « peuples autochtones », mais ces termes ne
sont pas synonymes. Les collectifs situés ne correspondent
pas aux « communautés culturelles » qui vivent dans des lieux
naturels ou des « territoires » ; il s’agit plutdét d’assemblages
trés spécifiques qui « prennent place » dans des lieux spé-
cifiques. Un changement de lieu les rendrait différents. Un
collectif situé peut étre décrit comme un réseau de personnes
(humaines et non humaines) — c’est-a-dire des entités dotées
d’une dignité, d’une volonté et d’une fin propres — qui sont
liées par des liens sociaux, voire familiaux. Il n’est pas rare
d’entendre les porte-parole des collectifs situés désigner les
riviéres, les montagnes, les foréts ou les animaux comme
« grand-pere », « frére », « étre spirituel », etc. Il ne s’agit pas



de métaphores ou de « croyances », mais plutdt de termes qui
reflétent le fait que ce que les institutions modernes consi-
dérent comme des territoires composés de « ressources » et
de « personnes », les projets de vie le considérent comme des
assemblages relationnels complexes de personnes humaines
et non humaines.

Cette approche des entités qui composent un collectif situé
repose sur une série d’hypotheéses. Celles-ci sont souvent expri-
mées dans des récits d’origine et des cérémonies partagés par
de nombreuses traditions de pensée et de pratique a travers les
Amériques (Cajete, 2000). Par exemple :

- D’existence implique le déploiement d’une force ou d’un
principe créatif (« I’histoire de la vie ») insaisissable dans toute
son ampleur.

- Toutes les entités existantes sont fagonnées a partir de ce
déploiement.

- C’est par leurs configurations spécifiques, leurs manicres
d’étre et leurs relations réciproques que les entités contribuent
a I’histoire de la vie.

Il ne faut pas interférer inconsidérément avec les trajectoires
des entités et abuser des relations qui soutiennent le déploie-
ment. Par exemple, lorsqu’une partie de la relation, généra-
lement la partie humaine, profite d’une autre sans se soucier
de I’équilibre, cela entraine invariablement des conséquences
négatives sur la qualité de P’histoire de la vie.

Ces hypothéses évoquent la relationnalité et I’interdépen-
dance qui générent les collectifs situés, et qui impliquent qu’il
est trés difficile de privilégier les besoins de certaines de leurs
composantes — au détriment des autres — sans risquer que ’en-
semble se défasse. Par exemple, du point de vue d’un collectif
situé, se voir offrir une « compensation » pour le futur barrage
d’une riviére pourrait ressembler a la situation ou quelqu’un
viendrait vous dire : « Nous allons tuer votre grand-pére, mais
ne vous inquiétez pas, nous allons vous dédommager. Calcu-
lons simplement la somme d’argent qui équivaut a la nourriture
qu’il aurait pu vous donner et au temps de divertissement qu’il
aurait pu vous offrir », en supposant que vous vous en sortirez
bien par la suite. C’est pourquoi les projets de vie qui émer-
gent des collectifs situés sont souvent en contradiction avec les
postulats du développement sur la primauté de I’humain et la
validité universelle de sa vision d’une vie bonne. En fait, étant
donné leur hétérogénéité fondamentale, les projets de vie sont
antithétiques a un univers ; ils contribuent a faire émerger un

plurivers — pour citer la formule zapatiste, « un monde ou il y
a de la place pour beaucoup de mondes ».

Le plurivers peut donc étre vu comme une proposition poli-
tique collective située, une proposition grandement requise
pour faire face a la crise planétaire urgente évoquée par 1’éti-
quette « Anthropocéne » ! I’Anthropocéne est habituellement
présenté comme un effet secondaire du développement, le
résultat d’une « humanité » qui a agi sans connaitre toutes les
conséquences. Cela implique qu’une connaissance meilleure
et accrue constitue le moyen de le résoudre. D’ou les efforts
déployés pour intégrer les sciences naturelles et sociales dans
des programmes tels que le projet de gouvernance du systeme
terrestre (Earth System Governance). Mais si nous transpo-
sons les hypothéses des collectifs situés concernant les relations
appropriées entre les entités aux relations entre les différents
collectifs (situés ou non), alors I’Anthropocéne apparait sous
un jour différent. Il apparait comme le résultat d’une pratique
(le développement) qui se congoit comme universellement
valable et sans lieu, et qui n’a aucune considération pour I’exis-
tence des collectifs situés. Dans cette optique, les « solutions »
classiques a I’Anthropocéne sont aussi universalistes et indiffé-
rentes aux collectivités locales que le développement. Ce point
est mis en évidence par les conflits croissants entre les grands
projets d’énergie verte, éolienne ou solaire et les communautés
locales.

Ainsi, plutdét que des solutions universalistes, ce que la crise
actuelle pourrait exiger, c’est le déploiement de pratiques hété-
rogénes pour une vie bonne associ¢es a des collectifs situés.
C’est ce a quoi s’emploient de nombreux peuples autochtones
et afro-descendants des Amériques qui, méme si ce n’est pas
toujours sans contradictions, ont ’intention de poursuivre
leurs projets de vie. Refusant de proposer des visions univer-
selles, les projets de vie soulignent le fait que la tiche commune
paradoxale de réaliser le plurivers exige des collectifs situés
qu’ils trouvent leurs propres fagons, uniques, de « continuer
ensemble dans la différence » avec les autres collectifs auxquels
ils sont étroitement liés (Verran, 2013).

Pour aller plus loin

Blaser, Mariq (2010), Storytelling Globalization from the Chaco and Beyond,
Durham (Etats-Unis) : Duke University Press.



Cajete, Gregory (2000), Native Science: Natural Laws of Interdependence,
Santa Fe (Etats-Unis) : Clear Light Publishing.

Sachs, Wolfgang (2019 [1992]), « One World », dans Wolfgang Sachs (dir.),
The Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power, Londres :
Zed Books.

Verran, Helen (2013), « Engagements Between Disparate Knowledge Tra-
ditions: Toward Doing Difference Generatively and in Good Faith », dans
Lesley Green (dir.), Contested Ecologies: Dialogues in the South on Nature
and Knowledge, Le Cap : HSRC Press.

Mario Blaser est un anthropologue argentino-canadien. Il est titulaire de
la chaire de recherche du Canada en études autochtones a I’université
Memorial de Terre-Neuve. Il est ’auteur de Storytelling Globalization from

the Chaco and Beyond et co-éditeur de Indigenous Peoples and Autonomy:

Insights for a Global Age (University of British Columbia Press, 2010) et
In theWay of Development: Indigenous Peoples, Life Projects and Globalization
(Zed Books, 2004).

Reconstruction rurale

Sit Tsui

Mots clés : intégration ville/campagne, sociétés paysannes, Chine
contemporaine, sannong

En réponse aux problémes causés par I’industrialisation et la
modernisation dans un pays en développement comme la Chine,
la reconstruction rurale a été congue comme un projet poli-
tique et culturel visant a défendre les communautés paysannes et
I’agriculture. Ces mobilisations de la société civile se produisent
indépendamment ou en paralléle des projets initiés par I’Etat ou
les partis politiques, ou bien en tension avec ceux-ci. En tant que
tentative de construction d’une plate-forme pour la démocratie
de masse, et en tant que démarche d’expérimentation participa-
tive d’une intégration ville/campagne en vue de la soutenabilité,
le modéle chinois de reconstruction rurale peut devenir une
politique alternative de « dé-modernité ».

Entre les années 1920 et 1940, plusieurs universitaires de
renom ont participé activement, dans des perspectives diffé-
rentes, aux mouvements de reconstruction rurale. James Yen,
qui a regu une éducation occidentale et chrétienne, a promu
un mouvement d’éducation de masse et I’auto-organisation de
la société civile dans le district de Ding (aujourd’hui district de
Dingzhou), dans le nord de la Chine, et plus tard dans le sud-
ouest du pays. Liang Shuming, confucéen et bouddhiste, a proné
la gouvernance rurale a travers la réhabilitation des connais-
sances et de la culture traditionnelles dans le district de Zouping,
au sein de la province du Shandong. Lu Zuofu, propriétaire
d’une compagnie maritime, a créé des entreprises sociales et des
équipements publics pour moderniser le district de Beibei, dans
le sud-ouest de la Chine. Tao Xingzhi a combiné I’éducation a
la subsistance avec le communisme. Huang Yanpei a congu des
programmes de formation professionnelle pour les populations
rurales. Apres 1949, James Yen a poursuivi ses projets de recons-
truction rurale a Taiwan, aux Philippines et dans différents pays
d’Asie, d’Amérique latine et d’Afrique.

Le projet de reconstruction rurale est une réponse aux
réformes du marché de 1979 et a la poussée vers une indus-
trialisation exportatrice. LLa demande de main-d’ccuvre bon



marché qui en a résulté a aggravé le fossé entre les villes et les
campagnes, ainsi que d’autres types de polarisation sociale. La
crise financiére mondiale a également eu de graves répercussions
sur I’économie chinoise. C’est Wen Tiejun — alors chercheur au
ministeére de I’Agriculture, puis doyen exécutif de I’Institut des
études avancées pour la durabilité de 'université Renmin de
Chine — qui, en 1999, a proposé la reconstruction rurale en
tant que transformation nécessaire pour défendre le mode de
vie rural. Il a inventé le terme « sannong », qui fait référence aux
trois dimensions de la ruralité que sont les paysans, les villages
et I’agriculture. Depuis 2004, les questions relatives au sannong
ont été officiellement reconnues comme étant « de la plus haute
importance parmi toutes les tdches importantes » dans le docu-
ment central n° 1 du Parti et de ’Etat. Alors que le gouvernement
a donné la priorité au développement rural en investissant plus
de 10000 milliards de yuans (environ 1200 milliards de dollars
américains) dans les infrastructures et les programmes sociaux
au cours des 12 derniéres années, la reconstruction rurale s’ap-
puie sur ’auto-organisation et la démocratie de masse. La plu-
part de ces efforts locaux sont autonomes, fonctionnant de leur
propre initiative, parfois en complément des politiques de ’Etat.

Wen Tiejun a mobilisé des fonctionnaires, des villageois, des
universitaires et des étudiants pour travailler ensemble a la
reconstruction rurale. Les femmes rurales, en particulier, jouent
un réle important dans I’organisation sur le terrain, et leur enga-
gement est largement documenté dans le projet PeaceWomen
Across the Globe mené par Lau Kin Chi et Chan Shun Hing,
professeures a 1université Lingnan de Hong Kong. Parmi les
diverses initiatives de reconstruction rurale, on trouve cer-
tains événements notables comme ’« édition rurale » de China
Reform, un journal national qui défend les intéréts des paysans.
En 2002, le foyer des travailleurs migrants de Pékin a été créé
pour offrir des programmes culturels et éducatifs aux travailleurs
paysans. En 2003, I’'Institut de reconstruction rurale James-
Yen a été ouvert pour dispenser des formations aux paysans et
proner ’agriculture écologique. En 2004, le Centre de recons-
truction rurale Liang-Shuming a été fondé pour proposer des
programmes de formation aux étudiants universitaires et aux
coopératives paysannes. En 2005, le Centre d’éducation popu-
laire James-Yen a vu le jour dans le but de valoriser les savoirs
populaires locaux et donner des cours aux travailleurs paysans.
En 2008, le Green Ground EcoTech Centre a été créé pour pro-
mouvoir la coopération villes/campagnes, I’agriculture soutenue

par la collectivité, ainsi que les compétences et les techniques
écologiques. Il gere la Little Donkey Farm, un projet conjoint
du gouvernement du district de Haidian et du Centre de recons-
truction rurale de ’université Renmin de Chine. En 2009, la
premicre conférence chinoise sur ’agriculture soutenue par la
collectivité s’est tenue a Pékin. En 2013, I’Association pour la
promotion d’une culture villageoise aimante a été créée afin
d’organiser des campagnes valorisant les efforts de la popula-
tion dans la défense du patrimoine rural. En 2015, le Systéme
participatif de garantie de I’agriculture sociale et biologique a été
lancé pour mettre en place un réseau national de groupes de tra-
vail agroécologiques. En outre, on trouve dans toute la Chine des
foyers de reconstruction rurale avec diverses expérimentations.
Il s’agit notamment de projets de développement rural intégré a
Yongji, dans la province du Shanxi, a Shunping, dans la province
du Hebei, a Lankao et Lingbao, dans la province du Henan ; de
projets de financement rural a Lishu, dans la province du Jilin ;
et de projets d’éducation populaire et de colléges technologiques
a Xiamen et Longyan, dans la province du Fujian.

Le nouveau mouvement de reconstruction rurale a partagé
ses expériences avec des mouvements populaires en Inde, au
Népal, aux Philippines, en Thailande, en Indonésie, au Japon, en
Corée du Sud, au Brésil, au Pérou, au Mexique, en Equateur, en
Argentine, au Venezuela, en Egypte, en Turquie, en Afrique du
Sud et au Sénégal, entre autres. Cet accompagnement a ouvert
la voie a ’organisation de trois forums Sud-Sud sur la durabilité
a Hong Kong et a Chonggqging de 2011 a 2016.

La reconstruction rurale encourage la participation sociale,
I’agriculture écologique et les moyens de subsistance soute-
nables. Elle s’engage a respecter les « trois principes du peuple » :
les moyens de subsistance des personnes, la solidarité entre les
personnes, et la diversité culturelle des personnes. LLa reconstruc-
tion rurale met I’accent sur le renouvellement organisationnel
et institutionnel des paysans — la mise en ceuvre d’expériences
locales complétes par ’application du savoir de la communauté.

Tout au long du 20¢ siecle, la Chine a connu plusieurs change-
ments de régime politique, mais quel que soit le pouvoir, I’objectif
principal a été la modernisation, au profit d’une petite élite et au
détriment de la majorité de la population. Cependant, sila Chine
rurale peut étre soutenue pour cultiver des relations d’interdé-
pendance et de coopération intra- €t intercommunautaires, non
seulement cela protégera les moyens de subsistance de la majorité
de la population, mais cela fonctionnera également comme une



résistance aux crises externes résultant du capitalisme mondial.
En ce sens, les manifestations historiques et contemporaines de
la reconstruction rurale, qui reposent sur la petite paysannerie et
la communauté villageoise, offrent une alternative a une moder-
nisation destructrice.

Pour aller plus loin

La Global University for Sustainability (Université mondiale de la sou-
tenabilité) est une université en ligne qui contribue a tisser un réseau
international en vue d’une soutenabilité écologique et socio-économique
attentive a la justice sociale : www.our-global-u.org/oguorg

La Little Donkey Farm promeut la coopération entre villes et campagnes,
ainsi que le savoir-faire agroécologique : www.littledonkeyfarm.com

Erebus, Wong et Sit Tsui (2015), « Rethinking “Rural China”, Unthinking
Modernization: Rural Regeneration and Post-Developmental Historical
Agency », dans Rémy Herrera et Lau Kin Chi (dir.), The Struggle for Food
Sovereignty: Alternative Development and the Renewal of Peasant Societies
Today, Londres : Pluto Press.

Wen, Tiejun, Lau Kin Chi, Cheng Cunwang, He Huili et Qui Jiansheng
(2012), « Ecological Civilization, Indigenous Culture, and Rural Recons-
truction in China », Monthly Review: An Independent Socialist Magazine,
vol. 63, n° 9, p. 29-35.

Wen, Tiejun, Zhou Changyong et Lau Kin Chi (dir.) (2015), Sustainability
and Rural Reconstruction, Pékin : China Agricultural University Press.

Sit Tsui est maitresse de conférences a I’Institut de reconstruction rurale
de Chine au sein de 'université du Sud-Ouest a Chongging, et membre
fondatrice de la Global University for Sustainability.

Religions chinoises

Liang Yongjia

Mots clés : confucianisme, taoisme, écologie

L’expression « religions chinoises » désigne ici les croyances et
les pratiques religieuses qui ont vu le jour en Chine et se sont
diffusées depuis ce pays au fil des siecles. Parmi celles qui ont
survécu, les plus influentes sont le confucianisme et le taoisme.

Le confucianisme a été fondé par Confucius (551-479
av. J.-C.), qui a réinventé les rituels royaux sous la forme d’un
systéme de pensée et de pratiques élaboré autour des idées
de piété filiale et de loyauté. Devenu I’idéologie impériale au
2¢ siécle avant Jésus-Christ, le confucianisme a été suivi en
Chine jusqu’au début du 20¢ si¢cle. Le taoisme s’est quant a lui
institutionnalisé autour du 1¢ siécle de notre ére, en syncréti-
sant différentes philosophies de I’univers et du salut. Il est resté
I’une des religions les plus influentes de Chine pendant deux
millénaires, en grande partie griace a ses pratiques diffuses et
immensément populaires.

L’expression « religions chinoises » est apparue pour la pre-
miére fois en Occident sous la plume des jésuites du 17°¢ siécle
et a été utilisée par Max Weber dans Confucianisme et taoisme
(2000 [1915]). La construction élitiste de Weber laisse I’im-
pression que le confucianisme et le taoisme sont les religions
véritablement opérantes en Chine. Mais en réalité, on ne peut
les comprendre sans tenir compte du bouddhisme et des autres
religions. De plus, le confucianisme et le taoisme ont tous deux
connu un déclin significatif au début du 20°¢ sic¢cle, subissant
des changements radicaux afin de mieux répondre aux pro-
blémes contemporains. Cela a conduit a une réinterprétation
des concepts et des traditions liés a I’harmonie, a la nature, a
la justice et a I’écologie.

Au début du 20¢ siecle, le confucianisme avait perdu son auto-
rité et ses institutions orthodoxes en raison de la disparition
de ’Empire chinois. Au cours des trois premieres décennies
de la République populaire de Chine, il a de plus été dénoncé
comme un vestige féodal. Depuis le début du 21¢ siécle, le
confucianisme a connu une forte renaissance avec le soutien
de PEtat. Les principaux acteurs de cette renaissance sont les



« néo-confucianistes continentaux », qui souhaitent créer une
religion reconnue par ’Etat et orienter le pays vers un consti-
tutionnalisme confucéen.

Les revivalistes croient généralement que le confucianisme
peut surmonter la crise de la modernité occidentale, grace a
des techniques sociales et corporelles alternatives liées a la paix
intérieure, a la solidarité communautaire, a la civilité et a I’auto-
discipline (Tu, 2010). Le confucianisme offrirait des remedes a
la corruption politique, a la disparité économique, a ’instabilité
sociale et au désastre écologique. Les néo-confucianistes esti-
ment que la modernité, caractérisée par la démocratie libérale
et le capitalisme mondial, n’est plus souhaitable pour la Chine.
Au lieu de cela, le confucianisme, sorte de « religion civile »
(Jensen, 1997 : 4), enseignera a la Chine et au monde entier
la vie spirituelle, morale et rituelle. Beaucoup encouragent la
lecture des classiques confucéens dans les établissements d’en-
seignement et proposent des formations aux entrepreneurs, aux
politiciens, aux professionnels et aux personnes en quéte de
spiritualité. Il existe également des écologistes qui réorientent
la vision anthropocentrique confucéenne en fonction des idées
d’harmonie avec la nature, d’aspiration a la longévité, d’accep-
tation des difficultés et de désir d’une justice soutenable. L’In-
ternational Confucian Ecological Alliance tente de combiner
la sagesse confucéenne et la science écologique afin de créer
un réseau mondial de sensibilisation a la grave crise écologique
que traverse notre planéte.

Le renouveau contemporain du confucianisme reste large-
ment rhétorique. Dépourvu de pouvoir institutionnel, il est
surtout actif par le biais d’écrits philosophiques, d’initia-
tives commerciales, de militantisme de terrain et de lobbying
politique. Il trouve une résonnance dans divers mouvements
syncrétiques, rédempteurs et salvateurs qui ont fleuri il y a un
siécle, comme le Yiguandao (Voie de I'unité) et ’Eglise confu-
céenne (Kongjiaohui) (Goossaert et Palmer, 2012 [2011]). Sila
plupart des idées mobilisées sont des invocations spéculatives
pour un monde meilleur, le mouvement est cependant en train
de s’institutionnaliser. Son potentiel pour offrir des modes de
développement alternatifs réside dans sa perspective éthique
sur ’harmonie de la société humaine et sur le monde en général
(Fei, 1992 [1948]).

Au début du 20¢ siécle, le taoisme a été séverement attaqué
par les penseurs des Lumiéres chinoises qui I’ont rejeté comme
superstitieux, pseudo-scientifique et égoiste. Le taoisme a été

faiblement institutionnalisé en 1912 (Goossaert et Palmer,
2012 [2011]), mais ses pratiques continuent d’influencer la
vie sociale chinoise.

Au tournant du 21¢ siecle, les élites taoistes ont commencé a
promouvoir la valeur de I’harmonie humain-nature. Le canon
fondateur du taoisme, le 7ao te king (Le Livre de la voie et de
la vertu), est célébré comme 1’un des premiers enseignements
d’éthique écologique de ’histoire de ’humanité. De nombreux
et nombreuses spécialistes affirment que le taoisme a décou-
vert que les humains font partie de 'univers et qu’ils doivent
« revenir a I’innocence » (fanpuguizhen) en entretenant des rela-
tions harmonieuses avec la nature plutdt que de la dominer.
D’autres idées dans cette veine incluent le « non-agir » (wuwer),
le fait de « nourrir la vie » (yangsheng) et le « penser moins,
désirer moins » (shaosiguayu), toutes promouvant une exploi-
tation limitée des ressources naturelles et un usage restreint du
plaisir (Girardot et al., 2001).

Les érudits et les praticiens taoistes écrivent sur les vertus de
I’altruisme, de la simplicité et de la compassion qui contribuent
ala santé des corps, des esprits, des sociétés et des nations. Ils et
elles célebrent la fagon dont les anciens enseignements peuvent
guérir les maux de la modernité : consumérisme excessif, crise
énergétique, pollution, insécurité alimentaire, disparité des
revenus et injustice sociale. I.’Association taoiste chinoise pro-
meut I’écologie en ce qui concerne I’architecture des temples
taoistes, les techniques corporelles, les rituels, le verdissement
des espaces, le drainage de I’eau et la combustion de I’encens.
Elle déclare que le fondateur du taoisme, Lao Zi, est « le dieu
de la protection écologique » (Duara, 2014 : 43-44).

Les pratiques taoistes de la vie quotidienne regorgent de
connaissances pratiques concernant la nourriture, les tech-
niques corporelles, la géomancie et les rituels communautaires.
Les Chinois et Chinoises ordinaires ne rencontrent aucune
difficulté a apprécier les idées d’utilisation restreinte des res-
sources, de flux équilibré de I’énergie cosmique et ’art d’étre
non violent. Les temples des villages regorgent d’activités de
réciprocité appropriée entre les humains et la force cosmique.
Les parcs urbains sont remplis d’ainés qui pratiquent le flux
correct de I’énergie vitale. ’alimentation, les exercices de
respiration et la culture spirituelle reflétent les idées taoistes
d’équilibre et de contrainte. Indépendamment de toute promo-
tion institutionnelle, le taoisme en Chine incarne le véritable
lieu des voies alternatives pour le bien-&tre humain.



Pour aller plus loin

Duara, Prasenjit (2014), The Crisis of Global Modernity: Asian Traditions and
a Sustainable Future, Cambridge (Royaume-Uni) : Cambridge University
Press.

Fei, Hsiao-t’ung (1992 [1948]), From the Soil: The Foundations of Chinese
Sociery, Berkeley : University of California Press.

Girardot, Norman J., James Miller et Xiaogan Liu (dir.) (2Q01), Daoism
and Ecology: Ways within a Cosmic Landscape, Cambridge (Etats-Unis) :
Harvard Divinity School.

Goossaert, Vincent et Dz}vid Palmer (2012 [2011]), La Question religieuse
en Chine, Paris : cNRs Editions.

Jensen, Lionel M. (1997), Manufactur}'ng Confucianism: Chinese Traditions
and Universal Civilization, Durham (Etats-Unis) : Duke University Press.

Tu, Weiming (2010), The Global Significance of Concrete Humaniry: Essays on
the Confucian Discourse in Cultural China, New Delhi : Centre for Studies
in Civilizations et Munshiram Manoharlal Publishers.

Weber, Max (2000 [1915]), Confucianisme et taoisme, Paris : Gallimard.

Liang Yongjia est professeur d’anthropologie au département de sociolo-
gie de 'université agricole de Chine. Il est spécialiste des questions de
religion et d’ethnicité en Chine. Il est notamment I’auteur de Reconnect
to Alterity: Religious and Ethnic Revival in Southwest China (Routledge,
2013) et a écrit des articles sur le patrimoine culturel, la royauté et le
don pour des revues.

Reévolution

Eduardo Gudynas

Mots clés: révolution, développement, ontologie, capitalisme, socialisme

Un basculement révolutionnaire hors du développement est
une idée dont le temps est venu. Il nous est indispensable pour
faire face a la crise sociale et environnementale actuelle ; il est
urgent, étant donné ’accélération de la destruction de I’envi-
ronnement et des moyens de subsistance des populations ; et
il est immeédiat, dans le sens ou il est possible de mettre cette
idée en pratique ici et maintenant. Une nouvelle signification
de la révolution doit étre capable de remettre radicalement en
question la base conceptuelle du développement et de dépasser
la modernité.

Le concept de révolution évoque un certain nombre de chan-
gements politiques et culturels importants. Si I’on considére la
Révolution frangaise comme I’exemple le plus connu, la révolu-
tion apparait indispensable pour rompre avec un ordre injuste
et transformer les institutions et les formes de représentation
politique, y compris le tissu social et économique de la société.
Avec des degrés et des accents différents, ce concept a été utilisé
pour décrire des changements radicaux au Mexique, en Russie,
en Chine et a Cuba, entre autres.

L’idée de révolution a également contribué a promouvoir les
pratiques de développement conventionnelles. C’est le cas des
révolutions industrielle, technologique et de celles liées a I’'In-
ternet et a la consommation. Ces révolutions ont renforcé les
idées fondamentales du développement tout en apportant des
changements substantiels a la structure de la société.

Des événements plus récents sont facteurs de confusion a
propos de ce concept. Dans certaines régions, il existe encore
d’importants mouvements sociaux qui défendent les concep-
tions traditionnelles de la révolution, vue par exemple comme un
moyen de rompre avec le capitalisme et d’évoluer vers le socia-
lisme. Bien qu’orientée dans la direction opposée, vers I’écono-
mie de marché, la sortie du « socialisme réel » en Europe centrale
et en Europe de I’Est a été présentée comme une révolution. Les
expériences révolutionnaires socialistes, en Chine ou au Viet-
nam par exemple, maintiennent a ’inverse le discours socialiste,



mais leurs stratégies de développement opérent finalement dans
le sens du capitalisme. Et alors que les révolutions islamiques
ont renforcé la critique du développement en s’attaquant a son
eurocentrisme, elles défendent la croissance économique.

Depuis le début du 21¢ siécle, ’Amérique latine a connu un
virage a gauche avec plusieurs gouvernements se décrivant
comme révolutionnaires — au Venezuela, en Bolivie, en Equateur
et au Nicaragua. Mais ces pays ont adopté des styles néo-déve-
loppementalistes qui ont alimenté la croissance économique a
travers ’appropriation intensive des ressources naturelles.

Nous sommes donc confrontés a une variété d’événements
qui ont été décrits comme révolutionnaires, en particulier pour
leur dimension politique, mais aussi pour leur incidence sur les
aspects culturels, économiques et religieux de la société. Dans
tous ces cas, cependant, les composantes de base du déve-
loppement ont survécu, comme la croissance économique, le
consumérisme, ’appropriation de la nature, la modernisation
technologique et la faiblesse de la démocratie. Il existe une situa-
tion paradoxale, dans laquelle les révolutions classiques (comme
en Russie ou en Chine) et les révolutions récentes (comme le
socialisme du 21¢ siecle en Amérique du Sud), qu’elles soient
laiques ou religieuses, ont toutes gravité autour de 1’idée de
développement. Certaines de ces révolutions ont montré des
résultats positifs en matiére de représentation politique et d’éga-
lité sociale, mais elles sont restées enfermées dans des objectifs
instrumentaux visant a s’emparer de I’Etat (en particulier les
versions léniniste, trotskiste et maoiste). Elles ont toutes échoué
a promouvoir des alternatives au développement.

Cela pourrait s’expliquer par le fait que toutes les traditions
politiques modernes partagent le méme contexte. En effet, I’idée
de révolution a miri en méme temps que d’autres catégories
de la modernité, telles que I’Etat, les droits, la démocratie, le
progres et le développement.

La persistance du développementalisme a fait que de nom-
breux militants et universitaires ont été désillusionnés par
les expériences révolutionnaires. Beaucoup affirment que le
concept n’est plus adapté aux réalités actuelles et préferent se
concentrer sur les pratiques locales. Pourtant, cette position
crée un obstacle important, dans la mesure ou les proposi-
tions d’alternatives radicales au développement impliquent un
ensemble de transformations révolutionnaires.

Etant donné qu’aucune des variantes contemporaines du
développement n’est soutenable et que toutes sont ancrées dans

la modernité, une alternative radicale doit remettre en cause
leurs bases conceptuelles partagées. Le radicalisme inhérent a
un tel effort exige une pratique et un esprit révolutionnaires.
Une révolution au sens moderne du terme pourrait favoriser,
par exemple, un changement de régime étatique, ou le rempla-
cement d’une forme de développement par une autre. Il devient
donc nécessaire de générer une nouvelle interprétation de I’idée
de révolution, qui permettrait de dépasser la modernité et d’ima-
giner une alternative a son ontologie.

Ce concept de révolution implique une rébellion vis-a-vis de la
modernité, qui consiste a en souligner les limites tout en explo-
rant des alternatives. Il fait appel a une imagination innovante
afin d’esquisser et d’assimiler d’autres rationalités et sensibili-
tés, et requiert aussi une politique élargie incluant des secteurs
sociaux, des pratiques et des expériences multiples.

Cette conception de la révolution présente des similitudes
importantes avec I’idée andine de pachakuti. Le pachakur fait
référence a la dissolution de I’ordre cosmologique dominant,
alors que s’installe un état de désordre qui permet I’émergence
d’une autre cosmovision. Par conséquent, une révolution selon
le pachakuti ne vise pas a détruire la modernité, mais a provo-
quer la désorganisation et la dissolution de ses structures tout
en générant d’autres compréhensions et effets. Elle implique une
recréation significative.

Les pratiques de ce type de révolution ont de nombreux anté-
cédents. L’expérience du désordre et de la recréation se nour-
rit a la fois d’idées rationnelles, comme les preuves accablantes
de la crise sociale et environnementale, et d’expériences affec-
tives, artistiques, spirituelles et magiques. Cette révolution ne
s’appuie pas sur des monocultures, mais sur la diversité des
expressions ; elle est collective et nécessite une transformation
personnelle, notamment dans la restauration de la valeur de la vie
—le Mahatma Gandhi ou Ivan Illich, le zapatisme ou le buen vivir
en offrent des modeles. La révolution dans ce sens permet une
rupture avec les valeurs utilitaires, en revendiquant de multiples
fagons d’attribuer de la valeur — esthétique, religieuse ou écolo-
gique —, et par ’acceptation de la « valeur intrinséque » du monde
non humain. Alors que le développement est une construction
performative, constamment produite et reproduite par chacun
et chacune d’entre nous a travers des pratiques quotidiennes,
cette révolution interrompt cette performativité, en suspendant
par exemple la marchandisation de la société et de la nature.
Ces éléments et d’autres caractéristiques de la modernité sont



ainsi désorganisés, ce qui entraine une conséquence inévitable et
parfois inconfortable : une révolution qui rompt a la fois avec le
capitalisme et le socialisme.

Les pratiques politiques préfigurées de cette révolution s’en-
trecroisent de maniére synergique, tout en se diffusant dans la
société, et se concrétisent dans des actions, des affects et d’autres
facons de faire de la politique, notamment a travers la rébellion
interstitielle qui découle de la dignité et de I’autonomie. Il s’agit
d’une révolution avec la coparticipation d’acteurs non humains,
y compris les animaux et les autres étres vivants. Elle réinterprete
le sens de la société. Pensez a la possibilité d’un « prolétariat
animal ».

Ce type de révolution désorganise la dualité entre la société et
la nature, tout en permettant de recréer des visions du monde
relationnelles qui réintégrent la société dans la nature et wvice
versa — la notion de « sujet » étant ainsi étendue aux non-hu-
mains.

En somme, alors que la modernité se présente comme un
domaine universel autonome, cachant ses limites et neutralisant
la recherche d’alternatives, cette révolution désorganise, expose
et fracture les limites de la modernité en les ouvrant a d’autres
ontologies. I’acte révolutionnaire consiste a créer les conditions
de possibilité de nouvelles ouvertures ontologiques.

Pour aller plus loin

Holloway, John (2008 [2002]), Changer le monde sans prendre le pouvoir : le
sens de la révolution aujourd’hui, Paris et Montréal : Syllepse et Lux.

Williams, Raymond (1983 [1976]), « Revolution », dans Raymond Williams
(dir.), Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, New York : Oxford
University Press.

Eduardo Gudynas est directeur de recherche au Centro Latinoamericano
de Ecologia Social (CLAES — Centre latino-américain d’écologie sociale)
a Montevideo, en Uruguay ; chercheur associé au département d’an-
thropologie de 'université de Californie a Davis ; et conseiller aupres de
plusieurs organisations en Amérique du Sud.

Des salaires
pour le travail menager

Silvia Federici

Mots clés: travail domestique, salaires, stratégie, féminisme

La campagne « Wages for Housework » (« Des salaires pour le tra-
vail ménager!®? ») des années 1970 a été un moment historique
important dans I’émancipation des femmes sous le capitalisme.
En soulignant la centralité du travail reproductif, en exigeant
que les tiches ménageres soient reconnues comme un travail et
rémunérées, elle a ouvert la voie a une stratégie politique inter-
nationale pour la libération des femmes, a mis le capitalisme en
question et a exposé la superficialité du féminisme conventionnel
« fondé sur les droits ».

Selon Dolores Hayden, la campagne trouve son origine a la
fin du 19¢ siecle, lorsque, apreés la guerre civile, certaines fémi-
nistes états-uniennes ont réclamé un « salaire pour les femmes
au foyer ». Dans les années 1940, Mary Inman, membre du parti
communiste, a défendu cette cause dans son livre In Woman’s
Defense, mais n’a pas réussi a convaincre le parti de ’adopter
dans son programme.

C’est dans les années 1970 que la campagne « Wages for
Housework » est passé d’'une demande de compensation moné-
taire du travail domestique a une perspective politique sur la
place des femmes et du travail reproductif dans ’accumulation
capitaliste. Ce tournant politique est survenu avec la forma-
tion d’un réseau féministe international qui s’est mobilisé dans
différents pays pour exiger que ’Etat, en tant que collectivité
capitaliste, verse un salaire a toute personne effectuant un tra-
vail domestique. Le raisonnement derriére cette stratégie sys-
témique a été fourni par la théoricienne politique et militante
italienne Mariarosa Dalla Costa, en 1972. Son essai « Donne e
sovversione sociale » (« Les femmes et la subversion sociale »),

102. NDT : Egalement traduit en frangais par « salaire au travail ménager » ou
« salaire contre le travail ménager », « pour bien marquer qu’il [s’agit] de subver-
tir ce role imposé aux femmes et non de le consolider, comme ’objectaient les
opposantes » (Toupin, 2016).



rapidement traduit et largement diffusé, devint le document
fondateur de la campagne.

A Pencontre de la tradition marxiste qui dépeint le travail
domestique comme un service personnel, un héritage de la
société précapitaliste devant étre remplacé par ’industrialisa-
tion compléte de I’économie, Dalla Costa affirme que le travail
domestique est le pilier de ’accumulation capitaliste, et qu’il
contribue directement a la plus-value par la production de la
force de travail — autrement dit en assurant la capacité de travail
des travailleurs.

En tant que construction capitaliste, le travail ménager était
invisible et ne pouvait donc donner droit a une rémunération.
Cette dévalorisation a profité a la classe capitaliste qui, sans
cela, aurait da fournir des services sociaux pour permettre aux
travailleuses de se présenter sur leur lieu de travail. En bref, le
capitalisme a construit une immense richesse sur le dos des
femmes, qui ont été contraintes de dépendre des hommes pour
leur survie ou d’assumer une double charge a l'intérieur et a
I’extérieur du foyer.

La revendication d’un salaire pour le travail ménager a dévoilé
Iimmense quantité de travail non rémunéré que les femmes
effectuent pour le capital, mettant au jour tout un champ d’ex-
ploitation jusqu’alors naturalisé comme « travail des femmes ».
Elle a également révélé le pouvoir social que ce travail confére
potentiellement a celles qui ’accomplissent, puisque le travail
domestique assure la reproduction du travailleur et est donc la
condition de toute autre forme de travail.

En identifiant les bénéficiaires du travail reproductif, la cam-
pagne « Wages for Housework » a libéré les femmes de la culpa-
bilité qu’elles éprouvaient a refuser ce travail. Plus important
encore, la campagne a constitué¢ une alternative cruciale a la
revendication dominante du féminisme libéral pour 1’égalité des
droits avec les hommes et ’accés aux professions masculines
traditionnelles. Ce féminisme conventionnel n’a rien fait pour
déstabiliser les hiérarchies et la division sexuelle du travail. Le
« don » gratuit des femmes au capital est resté intact.

La campagne « Wages for Housework » n’a jamais généré de
lutte de masse, bien que la lutte contemporaine pour les droits
sociaux des femmes aux Etats-Unis et la défense de I’allocation
familiale en Angleterre aient démontré I’'importance d’un tel
mouvement pour les femmes prolétaires. Les féministes libérales
et méme socialistes se sont opposées a la campagne pour les
salaires, arguant qu’elle institutionnaliserait le travail domes-

tique des femmes. Mais trois décennies de restructuration du
« travail reproductif » et d’intégration des femmes dans I’écono-
mie mondiale en tant que travailleuses salariées ont démontré
que la campagne pour les salaires reste toujours pertinente pour
la politique des mouvements de justice sociale.

L’acceés au travail salarié n’a pas libéré les femmes du tra-
vail domestique non rémunéré, pas plus qu’il n’a changé les
conditions sur le « lieu de travail » qui rendent incapables les
travailleuses de s’occuper de leurs familles et les hommes de
partager les tiches ménageres. Les femmes aux Etats-Unis ne
disposent pas encore d’un programme de congé maternité fixé
par le gouvernement, comme il en existe dans de nombreux
autres pays. Le travail reproductif, principalement effectué par
les femmes, n’est toujours pas rémunéré, et comme je ’affirme
dans Point zéro (Federici, 2016 [1974-2012]), ce sont désormais
des femmes immigrées, mal payées et fortement exploitées qui
réalisent en grande partie ce genre de taches.

Les tenants d’une rémunération pour le travail ménager
veulent engager un programme de transformation positif. S’il
était mis en ceuvre, il entrainerait un transfert massif de richesses
du haut vers le bas de la société. Cela est plus que jamais néces-
saire compte tenu de la précarisation du travail, du démante-
lement de I’Etat-providence et de la crise de la reproduction a
laquelle sont confrontées les communautés prolétariennes du
monde entier. En cela, la campagne s’apparente a la revendica-
tion d’un revenu de base garanti. Mais la force du mouvement
« Wages for Housework » est qu’il fait le procés du capital, en
définissant le transfert économique susmentionné comme une
réappropriation de la richesse produite par les femmes, et en
remettant en question I’injonction capitaliste croissante au tra-
vail non rémunéré.

En outre, comme I’écrit Louise Toupin, la revendication pour
un salaire au travail ménager ouvre un nouveau terrain de négo-
ciations entre les femmes et I’Etat sur la question de la reproduc-
tion, en réunissant les travailleuses domestiques rémunérées et
non rémunérées, afin de redéfinir la relation des femmes au tra-
vail (a ’intérieur et a ’extérieur de la maison), au mariage, a la
sexualité, a la procréation, et leurs identités en tant que femmes.

Enfin, recentrer la lutte anticapitaliste sur la valorisation des
activités par lesquelles les vies sont produites est une condi-
tion essentielle pour surmonter la logique du capital. Une
telle logique qui prospére grace a une dévalorisation — moné-
taire et autre — doit étre remise en question pour réaffirmer la



dimension créatrice du travail reproductif. Pourtant, cette lutte
salariale n’est qu’un début. Pour étre politiquement transforma-
trice, elle doit étre accompagnée d’une réorganisation du travail
ménager, sous une forme moins esseulante et plus coopérative
et socialisée.

Si le mouvement pour des salaires contre le travail ménager est
fortement investi, alors sa remise en question des formes d’ex-
ploitation les plus cachées et naturalisées changera les relations
de pouvoir — non seulement entre les femmes et le capital, mais
aussi entre les femmes et les hommes, et entre les femmes elles-
mémes —, participant ainsi a ’unification de la classe ouvriére.

Pour aller plus loin

Dalla Costa, Mariarosa (1973 [1972]), « Les femmes et la subversion
sociale », dans Dalla Costa, Mariarosa et Selma James, Le Pouvoir des
femmes et la subversion sociale, Genéve : Librairie Adversaire.

Federici, Silvia (2016 [1974-2012]), Point zéro. Propagation de la révolution :

salaire ménager, reproduction sociale, combat féministe, Donnemarie-Don-
tilly : Editions ixe.

Hayden, Dolores (1981), The Grand Domestic Revolution: A History of Femi-
nist Designs for American Homes, Neighborhoods, and Cities, Cambridge
(Etats-Unis) : MIT Press.

Inman, Mary (1940), InWoman’s Defense, Los Angeles : Committee to Orga-
nize the Advancement of Women.

Toupin, Louise (2014), Le Salaire au travail ménager : chromique d’une
lutte féministe internarionale (1972-1977), Montréal : Les Editions du
remue-ménage.

Toupin, Louise (2016), « Le salaire au travail ménager, 1972-1977 : retour
sur un courant féministe évanoui », Recherches féministes, vol. 29, n° 1,
p. 179-198.

Silvia Federici est une militante féministe. Professeure émérite a I’uni-

versité Hofstra aux Etats-Unis, elle est I’autrice de Caliban et la sorciére :

femmes, corps et accumulation primizive (Entremonde et Senonevero, 2014

[1998]) ; et Point zéro. Propagation de la révolution : salaire ménager, repro-
duction sociale, combat féministe ; et coordinatrice de Wages for Housework.
The New York Committee 1972-1977: History, Theory, Documents (Autono-
media, 2017).

Sentipensar

Patricia Botero Gémez

Mots clés: généalogies de lariviére, peuples afro-diasporiques, théories socio-
territoriales en mouvement, ontologies relationnelles

« Sentipensar » (sentir-penser) est un mot utilisé par les afro-
descendants et les pécheurs dans de nombreuses communautés
fluviales de Colombie. Au milieu des années 1980, un pécheur de
la riviere San Jorge, dans les Caraibes colombiennes, avait expli-
qué au sociologue Orlando Fals Borda que « sentipensar signifie
agir avec le ceeur en utilisant la téte » (Fals Borda, 1986 : 25)1%,

« Sentipensar » participe d’un lexique affectif développé par ces
pueblos (peuples) qui, en liant expérience et langage, créent une
promesse révolutionnaire, une grammaire pour le futur. « Le
ceceur, tout autant et méme davantage que la raison, a été jusqu’a
présent une défense efficace des territoires des peuples autoch-
tones. Telle est notre force secréte, toujours latente, car un autre
monde est possible » (Fals Borda, 2008 : 60).

Le sentipensar incarne une vision du monde et une pratique
radicales, dans la mesure ou il conteste les séparations imper-
méables établies par la modernité capitaliste entre le corps et
I’esprit, la raison et I’émotion, les humains et la nature, le pro-
fane et le sacré, la vie et la mort. C’est un élément puissant
du dictionnaire des peuples, que I’on rencontre dans la généa-
logie des cultures fluviales et amphibies. Il peut étre entrevu
dans les histoires et les géographies qui survivent au sein de
ce que les communautés du fleuve Patia appellent des « biblio-
théques vivantes », qui sont inscrites dans le cceur et dans les
maniéres intergénérationnelles d’habiter le monde. Ces formes
de vie incarnent des visions du monde enracinées et relation-
nelles, entre mondes humains et non humains, défendues par
ces peuples contre les attaques féroces de I’ontologie moderne
de la séparation (Escobar, 2018 [2014]). Comme I’a formulé
une des meneuses de la communauté noire de LLa Toma, dans le

103. Le terme a été signalé a P’origine par Fals Borda, comme étant employé
par les populations des riviéres et des marais de la région de la cote caraibe. Il
a ensuite été popularisé par Eduardo Galeano et utilisé plus récemment par
Escobar (2018 [2014]).



sud-ouest de la Colombie, en parlant de la lutte de sa commu-
nauté contre le projet de détournement de la riviére Ovejas pour
alimenter le grand barrage de Salvajina : « La riviére n’est pas
négociable ; nous honorons les traditions regues de nos grands-
meéres, ancétres et ainés, et nous espérons que nos renacientes
apprendront les mémes!®, »

Le sentipensar traduit une résistance active contre la triade
capitaliste de la dépossession, de la guerre et de la corruption,
qui éradique les cosmovisions anciennes, parfois millénaires, qui
accompagnent les luttes populaires. Les peuples autochtones
ont clairement compris cela. Comme ils ’affirment : « Para que
el desarrollo entre, tiene que salir la gente » (« Pour que le déve-
loppement puisse entrer, les gens doivent partir »). Le Proceso
de Comunidades Negras (PCN — Processus des communautés
noires), un vaste réseau d’organisations noires, explique cela par
I’interrelation qui doit exister entre le fait d’étre noir (I’identité),
I’espace pour étre (le territoire), ’autonomie dans I’existence, et
leur propre vision du futur, en liant ces principes a la réparation
des dettes historiques causées par la persistance de politiques
racistes. Ces principes étaient en jeu lors de la Premic¢re Ren-
contre nationale et internationale des femmes noires gardiennes
de lavie et des territoires ancestraux, qui ont déclaré que « [leur]
politique est fondée sur I’affection, I’amour et la bonté a ’échelle
collective » (PCN, 2016).

La mondialisation a accentué les conflits ontologiques entre les
visions du monde ou cosmovisions. Pres de la riviére San Jorge,
par exemple, les communautés de pécheurs coexistaient jadis
avec I’expansion coloniale de 1’élevage ; aujourd’hui, I’exploi-
tation minicre légale et illégale détruit les mangroves et pousse
les jeunes a abandonner leur savoir et leur métier. Comme ils
le disent, ils continueront a planter des mangroves car, sans
mangroves, il n’y a pas de poissons, et sans poissons, il n’y a ni
pécheurs ni pécheuses!®.

La sentipensée habite les savoirs ancestraux et les économies
populaires, comme en témoignent les projets des jeunes appar-
tenant aux communautés afro-descendantes du sud-ouest de la
Colombie, comme celles du fleuve Yurumangui et de La Alsacia.

104. « Renacientes » est une catégorie utilisée par les communautés noires qui
suggere que tout est en train de renaitre de maniére constitutive. Ici, elle fait
référence aux générations a venir.

105. Déclaration des femmes de Cejebe (Sucre), un village de pécheurs,
octobre 2016.

Dans ces projets autonomes, les jeunes et les femmes affrontent
le modg¢le capitaliste patriarcal de I’éducation et de I’économie,
qui a amputé les formes collectives de connaissances incarnées
et de mondes vécus. C’est a partir de ces zones d’affirmation de
I’étre que les gens créent leurs propres théories socio-territoriales
en mouvement. Celles-ci permettent d’envisager des autonomies
collectives et plurielles enracinées dans les territoires, mais aussi
une multitude d’alternatives de transition — que les catégories
disciplinaires conventionnelles, propres au fonctionnement du
systeme mortifére de la modernité capitaliste, rendent invisibles.

Ces formes de résistance afro-latines informées par le sentipen-
sar constituent une politique d’espoir, qui réimagine le monde
a partir de réalités qui n’ont pas été entiérement colonisées par
les catégories modernes. Elles senzipiensan (sentipensent) et ima-
ginent des mondes libres de toute dépendance a I’égard de la capi-
talisation des mondes vécus, de ’Etat et des discours de progrés.

Entre les silences, ’oubli et I’absence de mots éloquente, la
palabra (parole) est chantée par des tambours nés de la douleur
des peuples noirs « esclavisés », qui connaissent bien les beaux
mondes que contiennent les eaux, les oiseaux et les arbres. De
leurs dires, « s’il n’y a pas d’inspiration, il n’y a pas de vie ; c’est
pourquoi la musique et la joie viennent des chants et des langues
du fleuve!®® ». Au rythme du tambour et de la terre, ces groupes
constituent des références pour notre époque et permettent de
passer des politiques de la mort a des politiques de la vie. Ils
nous invitent a sentir-penser avec la terre et a écouter le senzi-
pensamento des territoires et de leurs peuples, plutét que les caté-
gories décontextualisées du développement et de la croissance.

Le sentipensar a lieu entre mingas et tongas, des formes tra-
ditionnelles de travail collectif, respectivement autochtone et
afro-descendante, orientées vers le post-développement et le
buen vivir. Sentir-penser avec le territoire implique de penser a
partir du cceur et de I’esprit ; de co-raisonner, comme le disent
les personnes inspirées par ’expérience zapatiste. Ainsi, dans
les interstices, et contre les pratiques et les discours racistes et
patriarcaux et les connaissances académiques conventionnelles,
survit un espace d’affirmation de I’étre qui rétablit le lien pri-
maire avec la terre et les territoires. C’est 1a que se trouve ’'une
des sources les plus fertiles de la souveraineté alimentaire et de
I’autonomie culturelle et politique des peuples.

106. Déclaration d’Alvaro Mier (chercheur qui a travaillé avec Fals Borda) a
I’occasion du festival de la Tambora, San Martin de Loba, novembre 2016.



Pour aller plus loin
Hacia el Buen Vivir — Ubuntu, www.buenvivirafro.wordpress.com

Escobar, Arturo (2018 [2014]), Sentir-penser avec la Terre : ’écologie au-dela
de I’Occident, Paris : Seuil.

Fals Borda, Orlando (1986), Historia doble de la Costa, 4: retorno a la tierra,
Bogota : Carlos Valencia Editores.

Fals Borda, Orlando (2008), El socialismo raizal y la Gran Colombia boli-
variana: investigacion accion participativa, Caracas : El Perro y la Rana.

Machado Mosquera, Marilyn, Charo Mina Rojas, Patricia Botero Goémez et
Arturo Escobar (coord.) (2018), Ubuntu: una invitacion para comprender la
accion politica, cultural y ecologica de las resistencias afroandina y afropacifica,
Buenos Aires : CLACSO.

PCN — Proceso de Comunidades Negras (2016), « Primer encuentro nacio-
nal e internacional de mujeres negras cuidadoras de la vida y los territo-
rios ancestrales: declaracion publica », www.renacientes.net

Patricia Botero Gomez est professeure de sciences humaines et sociales
a université de Manizales, en Colombie. Elle est membre du Grupo de
Académicos e Intelectuales en Defensa del Pacifico Colombiano (GAIDE-
PAC — Groupe d’universitaires et d’intellectuels pour la défense du Paci-
fique colombien) et collabore avec la campagne « Otro Pazifico Posible »
du Proceso de Comunidades Negras.

Souveraineté alimentaire

Laura Gutiérrez Escobar

Mots clés : La Via Campesina, agroécologie, systémes agroalimentaires

Telle qu’elle est définie par le mouvement paysan transnatio-
nal La Via Campesina (« La Voie paysanne »), la souveraineté
alimentaire fait référence au « droit des peuples a une alimen-
tation saine, dans le respect des cultures, produite a I’aide de
méthodes soutenables et respectueuses de ’environnement, [et
a] leur droit a définir leurs propres systémes alimentaires et agri-
coles » (LaVia Campesina, 2007). Le concept a été formulé pour
la premiére fois par ce mouvement, lors du Sommet mondial de
I’alimentation de 1996 a Rome, sous I’égide de I’Organisation
des nations unies pour I’alimentation et ’agriculture, en réponse
au probléme de la « sécurité alimentaire ». La sécurité alimen-
taire est un principe directeur des politiques des gouvernements
et des agences multilatérales visant a combattre la faim dans le
monde et la pauvreté en milieu rural. En proposant la souverai-
neté alimentaire, LLaVia Campesina a rejeté les efforts croissants
des élites mondiales pour définir la sécurité alimentaire dans un
cadre de marché néolibéral.

Les gouvernements, les organisations multilatérales et les
entreprises du secteur alimentaire légitiment les accords et les
politiques de « libre-échange » au nom de la « sécurité alimen-
taire ». En conséquence, les peuples et les nations, en particulier
dans le Sud global, sont devenus de plus en plus dépendants
des marchés internationaux pour acquérir des denrées alimen-
taires « bon marché », et ils sont vulnérables face a la spécula-
tion, ’accaparement des terres, le dumping et d’autres pratiques
inégalitaires qui sapent leur capacité a se nourrir. Les paysans,
démunis et dépossédés de leurs terres, migrent dans les villes
car ils ne peuvent pas concurrencer les importations alimen-
taires subventionnées, ou bien doivent se mettre au service de
projets agro-industriels qui fournissent des matiéres premicres
a diverses industries — de I’'industrie de ’alimentation rapide et
ultratransformée au secteur de I’énergie prétendument propre
pour la production d’éthanol et d’autres agrocarburants.

La sécurité alimentaire renforce les principes fondamentaux
de P’agriculture industrielle moderne et de la révolution verte,
y compris P’utilisation d’intrants d’origine chimique et a forte



intensité de capital, la pratique de la monoculture et I’'usage de
semences « améliorées », telles que les variétés hybrides et, plus
récemment, les variétés génétiquement modifiées. I’industria-
lisation de ’agriculture et de ’alimentation a entrainé ’expan-
sion : 1) des « déserts verts », c’est-a-dire des plantations ou
seules les plantes considérées comme rentables peuvent pousser
et se reproduire, ce qui menace ainsi ’agriculture paysanne et
I’(agro)biodiversité ; et 2) des aliments ultratransformés, du fast-
food et plus généralement des aliments qui empoisonnent les
humains et les animaux. En d’autres termes, la sécurité alimen-
taire s’aligne sur le paradigme occidental du « développement »,
qui se traduit par I’exploitation et la manipulation de plantes
et d’animaux dans des laboratoires, des parcs d’engraissement,
des plantations, des usines et des marchés, au profit exclusif de
certains humains (Shiva, 1999).

Le concept de souveraineté alimentaire a évolué depuis 1996,
a mesure qu’il a été adapté et débattu par de multiples organi-
sations, communautés et ONG au sein et en dehors de La Via
Campesina, en réponse a leurs diverses conditions de vie et aux
différents contextes politiques. I’un de ces débats porte sur la
question de savoir comment élargir le mouvement en faveur de
la souveraineté alimentaire afin qu’il devienne résilient sur les
plans environnemental, socio-économique et politique, face au
changement climatique et au pouvoir des grandes entreprises,
sans perdre la diversité et ’autonomie des initiatives a I’échelle
locale (McMichael, 2014).

Un autre sujet de discussion concerne le terme « souveraineté ».
Certes, La Via Campesina a inscrit la souveraineté alimentaire
dans le cadre d’un paradigme d’autonomie, qui implique le droit
de tous les peuples et nations a I’autonomie ou a ’autogouverne-
ment, afin qu’ils puissent définir leurs propres systémes alimen-
taires, plutdt que d’étre soumis aux demandes et aux intéréts
de marchés et d’entreprises éloignés et n’ayant pas de compte a
rendre. La souveraineté alimentaire donne alors la priorité aux
économies et aux marchés locaux et nationaux et renforce I’agri-
culture paysanne et a petite échelle. Cependant, certains mou-
vements agraires ont proposé le terme « autonomie alimentaire »
— comme condition préalable a la souveraineté alimentaire —, afin
d’insister sur ’ancrage local de la production alimentaire, sur les
formes non libérales de prise de décision démocratique, et sur
I’autonomie par rapport aux institutions étatiques. Pour reflé-
ter cette complexité sémantique et politique, nous proposons le
double concept de « souveraineté et autonomie alimentaires ».

La souveraineté et ’autonomie alimentaires sont devenues
un cri de ralliement pour un large éventail de luttes concer-
nant notamment : I’accaparement des terres, de I’eau et des
semences ; ’utilisation de produits agrotoxiques ; ’emprise
des grandes compagnies sur les systémes agroalimentaires ; la
conservation de la biodiversité et les droits de la nature ; les bio-
technologies agricoles et le brevetage des formes de vie ; le travail
des ouvriers et des ouvrieres agricoles et les droits humains ; la
malnutrition et la faim ; et ’approvisionnement alimentaire dans
les centres urbains (Desmarais, 2008 [2007]).

La souveraineté et ’autonomie alimentaires trouvent leur ori-
gine dans les savoirs, les histoires et les expériences des personnes
et des communautés en lutte dans le monde entier, et se renou-
vellent continuellement a partir de ce fondement. Par conséquent,
la souveraineté et ’autonomie alimentaires sont a la fois un cadre
analytique, un mouvement social et un projet politique (McMi-
chael, 2014). Elles sont porteuses d’une alternative radicale qui
cherche a transformer les inégalités structurelles ancrées dans les
systémes agro-alimentaires — y compris les discours et les institu-
tions d’aide et de développement —, et elles explorent également
la transition vers des modeéles différents fondés sur I’affirmation
de la vie. La souveraineté et ’autonomie alimentaires impliquent
la défense des savoirs, des pratiques et des territoires des popu-
lations productrices de nourriture — paysans, pécheurs, éleveurs,
agriculteurs urbains, et autres —, en tant que terreaux de repro-
duction et d’épanouissement de la vie et des communautés mul-
ti-espéces. Ceci contraste avec la logique du systéme alimentaire
dominé par les grandes entreprises, dans lequel la vie et la mort
des plantes et des animaux sont gérées de fagon rationalisée en
vue du profit et de la croissance économique. L'effectivité et le
potentiel transformateurs de la souveraineté et de ’autonomie ali-
mentaires résident dans la défense de trois principes d’affirmation
de la vie : les communs, la diversité et la solidarité.

Premic¢rement, dans le cadre du paradigme de la souverai-
neté et de I’autonomie alimentaires, les semences, la terre, I’eau,
les savoirs, la biodiversité et tout ce qui assure la subsistance
matérielle, symbolique ou spirituelle d’un peuple sur un terri-
toire sont considérés comme des communs. Au lieu d’y voir des
« ressources » a exploiter et a s’approprier de maniere privée, la
perspective des communs reconnait leur condition collective et
inaliénable.

Deuxiémement, la souveraineté et I’autonomie alimentaires
supposent de reconnaitre que la biodiversité (agricole) et la



diversité culturelle sont intrinséquement interdépendantes.
Contre les tendances a ’homogénéisation des systémes agro-
alimentaires modernes, la souveraineté alimentaire protége et
encourage la multiplicité des systémes de production alimen-
taire a travers le monde, qui prospérent grace a la diversité des
semences, des animaux, des aliments, des savoirs, des pratiques
de travail, des types de marchés, des paysages et des écosystémes.
Troisiemement, la solidarité entre les producteurs et les
consommateurs d’aliments du monde entier, et avec les généra-
tions futures, est fondamentale pour la souveraineté et ’autono-
mie alimentaires. Les stratégies visant a4 encourager la solidarité
comprennent « un commerce transparent qui garantisse un
revenu juste a tous les peuples et les droits des consommateurs a
controler leurs aliments et leur alimentation », ainsi que des sys-
témes alimentaires respectueux de ’environnement, tels que ceux
fondés sur I’agroécologie, afin que les générations futures puissent
subvenir a leurs besoins dans « les territoires ». Des systémes ali-
mentaires qui reposent sur « de nouvelles relations sociales, sans
oppression et inégalités », sont au coeur de la souveraineté et de
I’autonomie alimentaires (IL.a Via Campesina, 2007).

Pour aller plus loin
African Centre for Biodiversity, www.acbio.org.za
ETC Group, www.etcgroup.org

Red por una América Latina Libre de Transgénicos (Réseau pour une Amé-
rique latine libre de transgéniques), www.rallt.org

Desmarais, Annette Aurélie (2008 [2007]), La Via Campesina : une réponse
paysanne a la crise alimentaire, Montréal : Ecosociété.

McMichael, Philip (2014), « Historicizing Food Sovereignty », The Fournal
of Peasant Studies, vol. 41, n° 6, p. 933-957.

Shiva,Vandana (1999), Stolen Harvest: The Hijacking of the Global Food Sup-
ply, Cambridge (Etats-Unis) : South End Press.

LaVia Campesina (2007), « Déclaration de Nyéléni », www.viacampesina.
org

Laura Gutiérrez Escobar est née a Bogota, en Colombie. Elle est titu-
laire d’un diplome de premier cycle en histoire de I’université nationale
de Colombie a Bogota, d’une maitrise en études latino-américaines de
Puniversité du Texas a Austin, et d’un doctorat en anthropologie de I’uni-
versité de Caroline du Nord a Chapel Hill.

Souveraineté energétique

Daniela del Bene, Juan Pablo Soler, Tatiana Roa

Mots clés: énergie, résistance, alternatives, souveraineté, transformation

Le concept de souveraineté énergétique fait référence a un
ensemble de projets et de visions politiques qui visent une
production et une distribution justes de 1’énergie, ainsi que le
controle des sources d’énergie par des communautés mobilisées,
tant urbaines que rurales, ancrées écologiquement et culturelle-
ment — I’intention étant de ne pas engendrer d’effet négatif sur les
autres, tout en respectant les cycles écologiques. La souveraineté
énergétique constitue aussi un slogan pour les organisations et
les mouvements qui revendiquent un droit a la prise de déci-
sion en matiére d’énergie, cette derniére étant comprise comme
un bien commun naturel et comme la base de la vie pour tous.
Cette expression désigne également la pluralité des alternatives
systémiques qui remettent actuellement en question le paradigme
énergétique dominant, controlé par des pouvoirs centralisés.

Le concept de souveraineté énergétique est utilisé en Amérique
latine depuis les années 1990, pour contester la privatisation des
services de base par les sociétés transnationales et la restructu-
ration des entreprises d’Etat selon des logiques d’actionnariat
et de gestion commerciale. A Dinstar de la revendication de la
souveraineté alimentaire par les mouvements paysans, la récla-
mation de la souveraineté énergétique s’est répandue parmi les
organisations et les mouvements a ’échelle mondiale, surtout a
partir des années 2000, en réponse a de multiples menaces, dont
les politiques extractivistes, la précarité énergétique, les oligopoles
privés, le systéme patriarcal, les vagues de privatisation et d’ac-
cords commerciaux, ainsi que les guerres et les crimes visant a
garantir I’approvisionnement en combustibles fossiles.

Plus récemment, ce concept est également devenu une réponse
au changement climatique et a I'industrie des combustibles fos-
siles. La souveraineté énergétique a été par exemple incluse dans
les nouvelles Constitutions de I’Equateur et de la Bolivie. En
Europe, la question a été abordée dans plusieurs campagnes qui
remettent en cause 1’oligopole énergétique et cherchent a créer
de nouvelles entreprises publiques, comme a Barcelone. En Alle-
magne, ou la transition vers les énergies renouvelables est a un



stade avancé, le terme Energiewende, ou « tournant énergétique »,
est privilégié. Des initiatives visant a remunicipaliser les services et
les réseaux d’énergie urbains sont en cours a Boulder (aux Etats-
Unis), a Hambourg, a Berlin ou encore a Londres.

Le mouvement pour la souveraineté énergétique défend le droit
de décider quelle source d’énergie peut étre exploitée, quelle
quantité doit étre produite, de quelle maniére, par qui, ou et pour
qui. Dans la lignée des perspectives écoféministes, ce mouve-
ment appelle a décoloniser la structure hégémonique du mode¢le
énergétique. La décolonisation de I’énergie exige de remettre
en question des croyances profondément ancrées, telles que la
compréhension universalisante de I’Energie, avec une majuscule,
congue comme la production abstraite et uniforme d’énergie
a des fins commerciales et comme un facteur d’accumulation
du capital. Décoloniser 1’énergie suppose aussi de différencier
I’Energie des utilisations incommensurables et contextuellement
diverses de ’énergie, avec une minuscule (Hildyard ez al., 2012),
laquelle est davantage capable de s’adapter dans le temps et ’es-
pace a différentes écologies et géographies humaines.

L’alliance entre les acteurs émanant de différents secteurs de
la société (notamment les organisations pour la justice environ-
nementale, les populations affectées par les projets énergétiques,
les syndicats et les habitants des zones urbaines) montre non
seulement la complexité, mais aussi le grand potentiel de la sou-
veraineté énergétique en tant que projet politique. En Colombie,
le mouvement des populations affectées par les barrages, le Movi-
miento RiosVivos, insiste pour que tout projet de barrage prenne
en compte a la fois la souveraineté énergétique et la souveraineté
hydrique, en raison du lien étroit qui existe entre les communau-
tés et leurs cultures de ’eau, mais aussi en raison de la relation
directe entre la domination historique sur les peuples et celle sur
les ressources hydriques.

Au Brésil, le Movimento dos Atingidos por Barragens (Mou-
vement des personnes affectées par les barrages) s’est allié aux
syndicats au sein de la Plataforma Operaria e Camponesa para a
Energia (Plate-forme des travailleurs et des paysans pour I’énergie).
Ces acteurs se sont réunis pour discuter de la dette historique des
mégaprojets et des entreprises du secteur de I’énergie envers les
personnes affectées, et pour élaborer une proposition de politique
énergétique et miniére pour le pays (Proyecto energético popular).

Aux Etats-Unis et dans le monde, le réseau des syndicats pour
la démocratie énergétique (Trade Unions for Energy Democracy
— TUED) et I’Internationale de services publics considérent I’éner-

gie comme une question cruciale qui concerne la plupart des
secteurs sociaux. [’énergie est importante pour restructurer les
relations économiques et productives et pour traiter correctement
les questions de santé publique et de sécurité des travailleurs et
travailleuses.

La souveraineté énergétique remet par ailleurs en question I’op-
position entre « urbain » et « rural », en ce qui concerne les consé-
quences socio-environnementales : les personnes affectées par
un modeéle énergétique injuste ne sont pas seulement celles qui
sont déplacées par les mégaprojets, mais toutes celles a qui I’on
impose la socialisation des cofts et a qui ’on soutire des béné-
fices supplémentaires. Les populations urbaines qui vivent dans la
précarité énergétique doivent étre considérées comme appauvries
ou volées, et les processus démocratiques comme faussés par le
phénomeéne de « porte tournante », en vertu duquel les politiques
se retrouvent entrepreneurs dans le secteur de I’énergie et vice
versa. En Espagne, au Royaume-Uni ou en Bulgarie, notamment,
les citadins se sont organisés pour dénoncer la montée en fléche
des tarifs d’électricité et la violation des lois destinées a proté-
ger les familles vulnérables — par exemple, a Barcelone, a travers
I’Alianga contra la Pobresa Energéetica (Alliance contre la préca-
rité énergétique).

La souveraineté énergétique inclut également la question des
technologies et des connaissances dans le cadre des transitions
énergeétiques. Elle appelle a la décentralisation, la relocalisation et
la différenciation de la production d’énergie, des technologies et
des connaissances. Elle pose le défi épistémique de ne plus voir le
« territoire » comme un simple réservoir de ressources naturelles,
mais de le reconsidérer comme un ensemble socioculturel, ou
I’on donne un sens a I’existence et ou I’on fonde et enracine des
proyectos de vida (projets de vie) politiques, conscients, respon-
sables et joyeux (Escobar, 2008) — ou, comme le disent d’autres
communautés latino-américaines, des planes de permanencia en
los territorios (plans de permanence dans les territoires) ou des
proyectos de buen vivir (projets de bien-vivre).

Les propositions en faveur de la souveraineté énergétique se
heurtent inévitablement a des limites et des conflits. Dans la
mesure ou elle ébranle la base méme des relations de produc-
tion, la souveraineté énergétique remet en question des secteurs
puissants de nos sociétés, tels que les entreprises du secteur de
I’énergie, le secteur de la construction, les élites financiéres et poli-
tiques, ’eszablishment militaire, etc. Quelles seront, par exemple,
les implications de la souveraineté énergétique sur les structures



des Etats et des gouvernements modernes ? La souveraineté éner-
gétique nécessitera-t-elle une restructuration de I’environnement
administratif afin de gérer un nouveau modéle énergétique ? Com-
ment la souveraineté énergétique peut-elle éviter que se créent des
groupes fermés et exclusifs, et comment peut-elle promouvoir, au
contraire, la coopération entre des communautés ouvertes sur la
base, par exemple, d’un principe de subsidiarité ? Les initiatives
en faveur de la souveraineté énergétique contribueront-elles, en
fin de compte, a redéfinir des limites a la consommation et a éta-
blir des modeles d’utilisation de ’énergie qui soient véritablement
soutenables pour un territoire donné ?

Malgré ’ampleur de ces défis, si I’on regarde de plus pres, on
constate que différents modéles sont déja mis en ceuvre et fonc-
tionnent. Ce sont, par exemple, les coopératives d’électrification
rurale au Costa Rica (comme Coopelesca), les coopératives Som
Energia et GoiEner en Espagne, Retenergie en Italie, ainsi que de
multiples initiatives de remunicipalisation urbaines. Ces modéles
alternatifs doivent étre valorisés et défendus comme de puissants
multiplicateurs potentiels.

Pour aller plus loin

Movimento dos Atingidos por Barragens (Brésil), www.mab.org.br

Movimiento Rios Vivos (Colombie), www.riosvivoscolombia.org

Angel, James (2016), Towards Energy Democracy: Discussions and Outcomes
from an International Workshop, Amsterdam : Transnational Institute, www.
tni.org

Escobar, Arturo (2()08), Territories of Difference: Place, Movements, Life,
Redes, Durham (Etats-Unis) : Duke University Press.

Hildyard, Nicholas, Larry Lohmann et Sarah Sexton (2012), Energy Secu-
riry for Whom? For What?, Sturminster Newton : The Corner House.

Kunze, Conrad et Soren Becker (2014), Energy Democracy in Europe: A Sur-
vey and Outlook, Bruxelles : Fondation Rosa-Luxemburg, www.rosalux.de

Daniela del Bene est coordinatrice de 1’Atlas des conflits pour la justice envi-
ronnementale (www.ejatlas.org) a ’université autonome de Barcelone. Elle
est également membre du collectif Research & Degrowth et de la Xarxa
per la Sobirania Energetica (Réseau pour la souveraineté énergétique)
en Catalogne.

Juan Pablo Soler est membre du Movimiento Rios Vivos et du Movimento
dos Atingidos por Barragens.

Tatiana Roa est la coordinatrice générale de CENSAT Agua Viva — Amigos
de la Tierra, en Colombie.

Spiritualité de la terre

Charles Eisenstein

Mots clés : science, spiritualité, développement

La « spiritualité de la terre » fait référence a un systéme de
croyances qui reconnait la sentience, le caractére sacré et I’agen-
tivité consciente de la nature et de ses étres non humains. Elle
prend divers noms, correspondant a des orientations quelque
peu différentes, tels que le « néopaganisme », la « wicca », ’« ani-
misme » ou le « panthéisme ». La spiritualité de la terre est étroite-
ment liée aux conceptions anciennes et autochtones de la nature,
auxquelles elle emprunte souvent consciemment. Comme le dit
I’anthropologue Frédérique Apffel-Marglin (2012 : 39) :

« Ainsi que l’attestent abondamment les documents ethno-
graphiques des sociétés autochtones et traditionnelles [...], les
sentiments de gratitude, de réciprocité, de responsabilité, et
d’autres encore, sont adressés au monde non humain par I’in-
termédiaire des esprits de la terre, des animaux, des graines,
des montagnes, des pluies, des eaux, etc. »

La spiritualité de la terre s’oppose a la vision scientifique et
matérialiste de la nature, régie par des forces impersonnelles et
peuplée d’animaux et de plantes dont I’étre n’est pas complé-
tement reconnu. Elle délégitime ainsi les technologies qui assu-
jettissent la nature et souvent la détruisent. Si la nature posséde
une certaine forme d’intelligence, alors nous ne pouvons plus
lui imposer impunément notre dessein humain. Si les animaux,
les plantes, le sol, I’eau, les montagnes, les riviéres, etc. sont des
sujets sentients, alors nous ne pouvons plus, en toute bonne
conscience, les traiter comme des instruments utiles aux étres
humains. Nous devons prendre en compte le bien-étre, I’inté-
grité et méme la dignité de tous les étres, et ne pas les traiter
comme de simples « ressources ».

L’incompatibilité de la spiritualité de la terre avec la croyance
scientifique normative I’expose a des accusations de projection
anthropomorphique. Tout comme I’enfant imagine que son ours
en peluche a faim, I’écologiste hippie et romantique imagine
que la terre est en colére, que la riviére se sent insultée ou que



la montagne veut garder I’or qu’elle contient en elle. Cependant,
cette association de la spiritualité de la terre avec la fantaisie
puérile ou P’attrait du New Age est également un récit colonia-
liste qui traite les cultures autochtones avec le méme mépris.
Elle suggeére que les peuples autochtones — qui personnifient la
nature de maniére presque unanime — sont comme des enfants,
superstitieux et primitifs sur le plan épistémique, et qu’ils ont
donc besoin d’étre éduqués selon les systémes de connaissance
modernes. Il s’agit 1a d’un postulat essentiel a la légitimation
du développement.

Une critique connexe accuse la spiritualité de la terre d’appro-
priation culturelle. Elle considére les perceptions autochtones de
la sentience et de la personnalité de la nature comme de simples
« croyances » culturelles, et non comme la révélation de quelque
chose de réel. S’il est courant pour les personnes cherchant a
s’extraire de la culture dominante (seekers) d’emprunter intellec-
tuellement aux croyances autochtones pour tenter de compenser
Ieffritement de leurs propres structures de sens, les visions du
monde autochtones peuvent contenir des connaissances essen-
tielles au bien-étre matériel et psychique. La transmission de ces
visions du monde et des pratiques qui y sont associ€es constitue
un renversement du développement au sens traditionnel, qui
disait : « Nous savons comment vivre mieux que vous ; nous
savons comment “savoir” mieux que vous. » Aujourd’hui, les
personnes en quéte d’une spiritualité de la terre ont le sentiment
que d’autres cultures ont préservé les connaissances qu’elles
recherchent.

Une troisiéme critique est que les écologistes qui adoptent
de telles croyances s’exposent a des accusations de manque de
sérieux et risquent I’exclusion des cercles de décideurs, aux-
quels un langage tel que « la conscience de la forét » est étran-
ger. Alors que la spiritualité de la terre s’accorde généralement
avec les objectifs du mouvement écologiste et que de nombreux
écologistes sympathisent en privé avec elle, le discours public
sur la protection de ’environnement, et en particulier sur le
changement climatique, invoque principalement des arguments
utilitaristes : « Nous devons arréter de détruire la nature, sinon
de mauvaises choses vont nous arriver. » Ces arguments utili-
taristes sont courants dans le langage des politiques publiques.
Malheureusement, ils constituent la premieére étape d’une pente
glissante. L’étape suivante consiste a quantifier et & monétiser
les services écosystémiques, a chiffrer 1’utilité de la nature afin
de pouvoir I’allouer de maniére optimale par le biais des méca-

nismes du marché. Il n’y a pas de mal a assécher une zone
humide ici si une autre est restaurée la ; a couper une forét ici
et a en replanter une 13 ; voire, a la limite, a remplacer toute la
nature par un substitut technologique si cela devenait possible.

Dans la mesure ou le développement s’est en grande partie
traduit par la conversion de la nature en marchandises, la spiri-
tualité de la terre s’aveére €tre un systéme de croyance anti-déve-
loppement ou post-développement. En insistant sur le fait que
la nature a une valeur inhérente au-dela de son utilité, la spiri-
tualité de la terre exclut la mise a disposition de la biosphere, si
évidente pour le capitalisme. Tout comme il est immoral de tuer
des étres humains pour prélever leurs organes, il est immoral
de vouloir détruire des étres non humains uniquement pour
leur valeur d’usage. Les « droits de la nature » sont un corollaire
politique essentiel de la spiritualité de la terre. Ils ont récemment
fait leur entrée dans les codes juridiques de plusieurs pays, parmi
lesquels la Bolivie, PEquateur et la Nouvelle-Zélande!?”. Ces
pays comptent une importante population autochtone, mais cela
ne suffirait pas a faire inscrire dans la loi les droits de la nature
s’il n’y avait pas, paralléelement, une résurgence de la spiritualité
de la terre au sein de la culture dominante.

Alors que dans les pays « moins développés », la spiritualité de
la terre est la continuation ininterrompue d’une ancienne vision
du monde centrée sur la terre, la ligne de continuité avec un
passé paien ou panthéiste est en Occident beaucoup plus ténue,
aprés des siécles de répression sous I’égide de I’Eglise, du capi-
talisme de marché et de la révolution scientifique. Aujourd’hui,
tandis que ces institutions s’effilochent, la spiritualité de la terre
refait surface, a la fois comme théorie et comme pratique. C’est,
par exemple, un principe fondamental du mouvement occiden-
tal des écovillages, dont les plus célebres sont Findhorn et sa
communication rituelle avec les esprits de la nature, Tamera
et son cercle de pierres, mais aussi Earth Haven, The Farm, la
communauté de Sirius et bien d’autres encore. Parlez au per-
maculteur ou a la permacultrice le ou la plus terre a terre, et
vous constaterez bien souvent qu’il et surtout qu’elle embrasse
discretement une forme ou une autre de spiritualité de la terre.

Enfin, Popposition apparente entre science et spiritualité de la
terre s’effrite a la lumiere de découvertes récentes. L’intelligence
des plantes, I’intelligence mycélienne, la capacité de I’eau a

107. « Harmony With Nature » (ONU), www.harmonywithnatureun.org_



contenir de ’information et la complexité de la communication
animale accréditent scientifiquement I’idée que les non-humains
jouissent d’une agentivité subjective et d’une expérience inté-
rieure. Et, bien sir, la théorie Gaia suggére que la planéte entiére
est vivante et — bien que peu d’écologistes le reconnaissent publi-
quement — consciente.

Ces développements laissent-ils présager un monde futur qui
embrassera a nouveau la spiritualité de la terre comme une base
pour la technologie et les relations entre les humains et les autres
étres ? Est-ce que I’Occident poursuivra la course au « déve-
loppement », peut-étre selon une autre voie civilisationnelle,
inspirée par les vestiges de la vision du monde qu’il a presque
exterminée ?

Pour aller plus loin

Apffel-Marglin, Frédérique (2012), Subversive Spiritualities: How Rituals
Enact the World, Oxford : Oxford University Press.

Charles Eisenstein est écrivain et conférencier (www.charleseisenstein.
net). Il est notamment ’auteur de Sacred Economics: Money, Gift and
Society in the Age of Transition (Evolver Editions, 2011) et de The More
Beautiful World Our Hearts Know Is Possible (North Atlantic Books, 2013).

Theéologie de la libération

Elina Vuola

Mots clés: théologies latino-américaines noires, autochtones et féministes ;
dualisme corps-esprit ; option préférentielle pour les pauvres ; pape Frangois.

La théologie de la libération peut étre définie dans un sens
restreint ou dans une acception large. Dans le premier sens, elle
se limite a la théologie de la libération latino-américaine (zeologia
de la liberacion, teologia da libertagdo), née d’un contexte spécifi-
quement latino-américain a la fin des années 1960. Au sens large,
la théologie de la libération comprend également la théologie
noire, la théologie féministe et des variantes des théologies de
la libération asiatique et africaine. La définition large souligne
I’interdépendance des différentes structures d’oppression et de
domination. La libération implique nécessairement des aspects
politiques, économiques, sociaux, raciaux, ethniques et sexuels. Je
me concentrerai sur la théologie de la libération latino-américaine,
qui comprend aujourd’hui toutes les variantes susmentionnées,
telles que les théologies latino-américaines noires, féministes et
autochtones. Il est possible de considérer ces dernieres comme les
formes les plus récentes de la théologie de la libération, méme si
la plupart d’entre elles prennent une distance critique par rapport
a la théologie de la libération initiale. Sur les plans méthodolo-
gique et épistémologique, elles peuvent cependant étre comprises
comme faisant partie de ’héritage de la théologie de la libération.

Une des théories qui a influencé la premiere théologie de la
libération a été la théorie de la dépendance, selon laquelle la
principale raison de la pauvreté et du « sous-développement » du
tiers-monde (périphérie) est sa dépendance a 1’égard des pays
industrialisés (centre). Le centre métropolitain s’est « développé »
précisément grace a I’exploitation des régions périphériques
dépendantes. La théologie de la libération consistait également
en une radicalisation et une recontextualisation de la théologie
politique européenne et représentait la dénonciation prophétique
de I’injustice et de ’oppression au sein de la chrétienté.

Dans les années 1970, la théologie de la libération et la Iglesia
popular (Eglise populaire) — qui faisait partie de ’Eglise catho-
lique et de certaines Eglises protestantes — étaient a I’avant-garde
d’une société civile émergente en Amérique latine. La théologie



de la libération a offert aux chrétiens et chrétiennes le langage, le
fondement et la légitimation nécessaires pour remettre en ques-
tion les politiques économiques qui laissaient de grandes parties
de la société dans la pauvreté, et pour s’opposer directement
aux régimes militaires et a leurs violations flagrantes des droits
humains. La théologie de la libération a modifié le role historique
de I’Eglise catholique en Amérique latine.

Les principales réalisations de la théologie de la libération sont,
1) la création d’une alternative chrétienne radicale a partir du
Sud global, apres des siecles de colonialisme et d’évangélisation
par le Nord global ; 2) la critique émanant du Sud appauvri a
donné naissance a une voix prophétique au sein de la chrétienté
mondiale, qui a fait appel a sa tradition de considérer la pauvreté
et ’injustice comme des péchés ; 3) la théologie de la libération a
fourni une nouvelle méthodologie pour que la théologie contem-
poraine considére comme centrales les questions de la souffrance
humaine, de la justice et de I’injustice, et des réalités corporelles.

Des théologiens tels que Gustavo Gutiérrez, LLeonardo Boff,
Enrique Dussel et Pablo Richard, entre autres, ont été influents
dans les premiers temps ; leurs travaux ont constitué le corps
de la théologie classique de la libération. Tres tot, il y a eu aussi
des protestants et des féministes parmi les théologiens et théolo-
giennes de la libération. Cela n’a ainsi jamais été une entreprise
exclusivement catholique et masculine.

La théologie classique de la libération a fait des pauvres le point
de départ de sa réflexion critique sur le role des Eglises dans les
régions colonisées par ’Europe chrétienne — c’est ce que ’on
a appelé I’« option préférentielle pour les pauvres ». Ce point
de départ a été développé depuis lors. La catégorie des pauvres
a éte élargie et précisée, notamment en raison de ’argument
selon lequel la pauvreté et les pauvres ne peuvent étre définis
uniquement en termes économiques ou matériels. Les femmes et
les populations autochtones et afro-latino-américaines ont ainsi
reproché a la théologie de la libération d’avoir une vision trop
étroite de la pauvreté et des pauvres. En effet, les questions de
racisme et de sexisme n’ont pas été au centre de la théologie de
la libération, pas plus qu’elles n’ont été creusées pour permettre
une compréhension plus approfondie et plus nuancée de la fagon
dont la pauvreté affecte différemment les personnes.

La théologie de la libération d’aujourd’hui n’a pas réussi a inté-
grer les préoccupations sociales et politiques des mouvements
sociaux contemporains, comme I’avait fait la théologie de la libé-
ration des années 1960 et 1970. Par exemple, les alliances poli-

tiques entre, d’un coté, les mouvements écologistes, autochtones,
féministes et LGBT, et, de I’autre, les secteurs des Eglises liés a
la théologie de la libération sont pratiquement inexistantes. Les
théologiens de la libération n’ont pas répondu efficacement a la
critique pratique et théorique portée par ces mouvements, qui
exigent des changements politiques concrets aux intersections de
la race, du genre et de la sexualité, de la classe, de ’ethnicité et de
I’écologie. Depuis ses débuts, la théologie de la libération n’a pas
pris en compte les enjeux liés a la sexualité et a la reproduction.

En outre, la distance entre les écothéologiens chrétiens de la
libération et les cultures autochtones peut refléter une peur de
ce qui, pendant des siecles, a été per¢u comme un syncrétisme
et des croyances non chrétiennes (« paiennes »). La riche diver-
sité du paysage religieux de ’Amérique latine est présente non
seulement dans les institutions religieuses formelles telles que les
Eglises, mais aussi dans les religions d’origine africaine (comme
le candomblé, Pumbanda, le vaudou et la santeria), dans les tra-
ditions spirituelles autochtones et dans différentes formes de
catholicisme populaire. Le corps (rituels de danse de guérison),
la sacralité de la vie (terre et eau) et la vie quotidienne (relations,
prieres, guérison, offrandes votives) y occupent une place cen-
trale. De méme, I’accent est mis sur les sens, le concret, le visuel,
et souvent sur I’ouverture d’un espace pour les voix des femmes.

Dans son évaluation du corps, du genre, de la nature et des
cultures autochtones, la théologie de la libération — méme si elle
prétend le contraire — s’appuie sur les binarités incontestées de
la théologie chrétienne et de la philosophie eurocentrique. La
dichotomie corps-esprit, comme I’ont souligné tant de théolo-
giennes féministes, va de pair avec la dichotomie homme-femme,
la scission entre « I’Ouest et le reste » et le dualisme nature-
culture. Il est aussi problématique de diaboliser les femmes et
les peuples autochtones (comme I’a fait la théologie classique et
coloniale) que de les romantiser (comme le fait une grande partie
de I’éco-théologie), sans prendre au sérieux les probléemes réels
auxquels elles et ils sont confrontés en tant qu’étres humains
dotés de corps.

A partir de la théologie de la libération latino-américaine, une
nouvelle théologie du corps et de la sexualité tente de combler
certaines des lacunes concernant I’analyse des questions de pau-
vreté, de racisme, de sexisme et d’écologie. Ce type de travail est
aujourd’hui transnational et interdisciplinaire et va bien au-dela
de la théologie de la libération latino-américaine. En ce sens, la
théologie de la libération, en tant que cadre, n’a pas la méme



pertinence qu’il y a quelques décennies. Cela ne signifie pas
pour autant qu’elle est ou qu’elle a été dénuée de sens, bien au
contraire.

Porteuse d’une voix proprement latino-américaine sur les ques-
tions mondiales, la théologie de la libération — y compris ses ver-
sions féministes, écologistes et autochtones — a €té un pont entre
I’héritage du christianisme en Amérique latine et ’histoire trau-
matisante de la région. Cependant, dans une certaine mesure,
la théologie de la libération est restée européenne, blanche et
masculine, en raison de son manque de solidarité avec les mou-
vements sociaux post-dictatures. Comprendre le développement
et le post-développement du point de vue des populations les
plus pauvres d’Amérique latine impliquerait une critique plus
substantielle du racisme, du sexisme et du colonialisme dans leur
rapport avec la religion.

Originaire d’Argentine, le pape Frangois — premier pape lati-
no-américain — n’a jamais été proche de la théologie de la libé-
ration. A la différence de ses deux prédécesseurs, il a cependant
apporté des changements importants dans la fagon dont le Vati-
can évalue cette théologie.

Pour aller plus loin

Althaus-Reid, Marcella (dir.) (2006), Liberation Theology and Sexualiry: New
Radicalism from Latin America, Aldershot : Ashgate.

Boff, Leonardo (1997 [1996]), Cry of the Earth, Cry of the Poor, New York :
Orbis Books.

Gebara, Ivone (1999), Longing for Running Water: Ecofeminism and Libera-
tion, Minneapolis : Fortress Press.

Vuola, Elina (2002), Limits of Liberation: Feminist Theology and the Ethics
of Poverry and Reproduction, Sheffield et New York : Sheffield Academic
Press et Continuum.

Vuola, Elina (2011), « Latin American Liberation Theologians’ Turn to
Eco(theo)logy: Critical Remarks », dans Celia Deane-Drummond et
Heinrich Bedford-Strohm (dir.), Religion and Ecology in the Public Sphere,
Londres : T & T Clark.

Elina Vuola est professeure de I’Académie de Finlande a la faculté de théo-
logie de 'université d’Helsinki. Elle a été chercheuse invitée au Depar-
tamento Ecuménico de Investigaciones de San José, au Costa Rica ; a
la Harvard Divinity School ; et a I'université Northwestern d’Evanston,
aux Etats-Unis.

Tikkoun olam judaique

Michael Lerner

Mots clés : judaisme, capitalisme, année sabbatique, plan Marshall mondial,
environnement

Si ’ancienne sagesse de la tradition juive — le tikkoun olam ou
« réparation du monde » — était fusionnée avec les idées des éco-
nomistes et des écologistes radicaux d’aujourd’hui, elle pourrait
fournir au développement durable une nouvelle base dont il a
grandement besoin.

En hébreu, « zzkkoun olam » signifie « transformation et guérison
du monde ». La priere juive ’associe a la vision d’un monde enra-
ciné dans le respect de I’énergie « féminine » et le soin de la Terre.
Le probléme central auquel nous sommes confrontés aujourd’hui
est que le systéme capitaliste mondialisant a besoin d’une expan-
sion sans fin pour survivre. Il exploite donc les ressources limitées
de la planéte sans se soucier du fait que, ce faisant, il la pollue
avec des poisons et des déchets a n’en plus finir, privant simul-
tanément les générations futures des ressources consommeées de
fagon irresponsable. Les personnes dont la conscience a été for-
mée au sein de ce paradigme en viennent a croire et a ressentir
qu’il n’y a « jamais assez » et qu’elles ont besoin de toujours
plus de choses, d’expériences et d’opportunités. Il est essentiel
de s’affranchir du réle déformant de ’argent dans la vie sociale,
la politique et le systéme éducatif, et de mettre fin a une industrie
médiatique soumise aux riches. Les processus démocratiques ne
permettront jamais de parvenir a une nouvelle conscience qui
transcende le sentiment interne de « non-suffisance », a moins que
notre politique ne soit intrinséquement liée a une transformation
spirituelle de la sociéte.

Les traditions spirituelles peuvent favoriser la compréhension
intérieure du fait qu’il y a assez, que nous sommes assez, ainsi
que le courage d’arréter de chercher toujours plus. Nous pouvons
alors nous concentrer sur la meilleure fagon de partager ce que
nous avons dé¢ja, dans un esprit de générosité. Un bon point de
départ consiste a populariser la notion de « nouveau but ultime ».
Les entreprises, les politiques gouvernementales et le systéme
éducatif pourraient étre jugés « efficaces, rationnels ou produc-
tifs » dans la mesure ou ils maximisent nos capacités humaines



a étre empathiques et généreux. Nous devons étre capables de
traiter la Terre non pas d’abord comme une « ressource », mais
comme un étre vivant qui suscite la crainte, ’émerveillement,
I’étonnement radical et la reconnaissance!%,

Cela souléve la question de la « sécurité nationale » et des mil-
liers de milliards de dollars de fonds publics dépensés dans une
stratégie de pouvoir sur les autres. La domination s’exerce a de
nombreux niveaux — militaire, économique, sous forme de péné-
tration culturelle ou de diplomatie, et par simple intimidation.
Nous avons plutot besoin d’une stratégie de générosité, qui se
manifeste par un nouveau plan Marshall mondial évitant les prin-
cipales erreurs des programmes de développement passés. Un tel
plan exigerait que les sociétés industrielles avancées consacrent
annuellement, pendant les 20 prochaines années, 1 a 2 % de
leur produit intérieur brut a des causes favorables a la vie. C’est
tout ce qu’il faudrait, non pas pour une lente amélioration de la
situation, mais pour une élimination de la pauvreté mondiale,
des problémes de logement, de la faim, et des insuffisances en
mati¢re d’éducation et de soins de santé. Dans le méme temps,
200 ans de croissance et de développement irresponsables sur le
plan environnemental, engendrés par le capitalisme et le socia-
lisme, pourraient étre réparés. Ce type de plan Marshall mondial
différe de tous les plans d’aide ou de développement précédents.
Pour y parvenir, nous aurions besoin d’un amendement de la
Constitution des Etats-Unis, relatif a la responsabilité sociale et
environnementale, qui rendrait obligatoire le financement public
des élections nationales et régionales. Les entreprises domiciliées
aux Etats-Unis qui vendent des biens ou des services devraient
prouver tous les cing ans a un jury composé de citoyennes et de
citoyens ordinaires qu’elles ont fait preuve d’un comportement
responsable satisfaisant ; elles seraient aidées en cela par des
représentants écologistes. Des témoignages seraient requis non
seulement de la part de I’entreprise, mais aussi de personnes du
monde entier affectées par ses activités, ses politiques d’emploi et
ses répercussions écologiques et sociétales. La nouvelle Constitu-
tion rendrait également obligatoire ’éducation écologique a tous
les niveaux d’enseignement, de la maternelle a I’université, dans
les études supérieures et dans les écoles professionnelles.

Toutes ces mesures seraient nécessaires mais non suffisantes
pour créer une société « soucieuse des autres et de la Terre ». La

108. Pour une premiere ébauche de ce a quoi cela pourrait ressembler, voir
Lerner (2015).

Torah institue une pratique, que nous devrons faire revivre sous
une forme moderne : ’année sabbatique. Tous les sept ans, la
société enticre arréte de produire des biens et se concentre plut6t
sur la célébration de ’univers. Dans notre contexte moderne,
nous arréterions la production de biens, les ventes et I’utilisation
de I’argent — en introduisant une monnaie sabbatique distribuée
de maniére égale a chaque personne de la société.

Au cours de ’année sabbatique projetée, au moins 85 % de la
population pourrait cesser de travailler tout en conservant des
services vitaux tels que les hopitaux, la distribution de nourri-
ture et quelques autres services. En attendant, pour les 85 %
qui participeraient, voici un apercu de ce a quoi cela pourrait
ressembler. Les écoles seraient fermées et les éléves de la sixieme
a la terminale ceuvreraient dans des fermes pour s’occuper d’ani-
maux, tout travaillant avec la terre pour faire ’expérience de la
proximité avec la nature a travers ’action. Bien que certaines
personnes regretteraient ’absence d’ordinateurs, de téléphones
portables, d’automobiles ou de nouveaux styles de vétements et
d’accessoires, la plupart d’entre elles se trouveraient libres de
participer a la prise de décision au sein de leur communauté et
a la programmation des six prochaines années, au contraire de
la situation actuelle ou les gens n’ont pas assez de temps pour
s’engager dans la planification. D’autres avantages pourraient
étre une reconversion professionnelle ou un partage des compé-
tences ; du temps pour le jeu, la danse, I’exercice, la méditation, la
priére, la randonnée, la natation, la peinture, I’écriture de poémes
ou de romans, et la création de films ou d’émissions de télévision.
En bref, un congé sabbatique pourrait nous donner ’occasion de
célébrer la grandeur et le mystére de 'univers.

L’enseignement central de I’année sabbatique serait assimilé
par tout le monde : « il y a assez et vous €tes assez », de sorte
que vous n’avez pas toujours besoin de faire quelque chose de
plus, ou d’avoir plus, pour avoir une vie satisfaisante. Avec cette
conscience, qui devrait se répandre comme un feu de prairie,
nous disposons des bases psycho-spirituelles pour construire un
autre type de monde fondé sur une toute nouvelle conception du
développement. Le zkkoun olam est la maniére juive de dire que le
monde a besoin d’étre réparé, et que c’est a nous de le faire. Selon
la tradition de I’éthique de la Mishna!®, il n’est pas nécessaire de
terminer ce travail — mais vous n’étes pas libre de I’ignorer.

109. La Mishna est le premier recueil de la loi juive orale et par conséquent de
la littérature rabbinique.



Pour aller plus loin
Network of Spiritual Progressives, www.spiritualprogressives.org
Plan Marshall mondial, www.tikkun.org/gmp

Lerner, Michael (2015), « Our Path to a World of Love and Justice — The
Tikkun/NSP Vision », Tikkun, 27 décembre, www.tikkun.org/covenant

Lerner, Michael (2017), « ESRA — The Environmental and Social Responsi-
bility Amendment to the U.S. Constitution », Ttkkun, 21 novembre, www.
tikkun.org/esra

Le rabbin Michael Lerner habite en Californie ou il est rédacteur en
chef du magazine Tikkun. Il est président du réseau interconfessionnel
Network of Spiritual Progressives et auteur de nombreux ouvrages, dont
Fewish Renewal: A Path to Healing and Transformation (HarperPerennial,
1994) ; The Politics of Meaning: Restoring Hope and Possibility in an Age
of Cynicism (Addison-Wesley, 1996) ; The Left Hand of God: Taking Back
Our Country from the Religious Right (Harper San Francisco, 2006) ; Spi-
rit Marters (Walsch Books, 2000) ; Embracing Israel/Palestine: A Strategy
to Heal and Transform the Middle East (North Atlantic Books, 2011) ;
Revolutionary Love: A Political Manifesto to Heal and Transform the World
(University of California Press, 2019) ; et, avec Cornel West, de Fews and
Blacks: Let the Healing Begin (G. P. Putnam’s Sons, 1995).

Transitions
civilisationnelles

Arturo Escobar

Mots clés: civilisation occidentale, modernité capitaliste patriarcale, ontologies,
plurivers

La notion de transition(s) civilisationnelle(s) désigne le mou-
vement complexe allant de la domination d’un modé¢le de vie
unique, dit « globalisé » — souvent désigné comme la « modernité
capitaliste hétéropatriarcale » — vers la coexistence pacifique,
bien que tendue, d’une multiplicité de modé¢les, un « monde qui
integre une pluralité de mondes », un plurivers. Elle trouve son
origine dans ’affirmation que la crise actuelle multiforme, du
climat, de I’énergie, de I’alimentation, de la pauvreté et du sens,
est le résultat d’un modelo civilizatorio ou modeéle civilisationnel
particulier, celui de la « civilisation occidentale ».

Cette pensée trouve écho dans une variété d’espaces sociaux,
depuis les luttes autochtones des Afro-Américains et des paysans
d’Amérique latine jusqu’a la science alternative et les recherches
sur ’avenir, le bouddhisme, I’écologie spirituelle et dans les
écrits et le militantisme anticapitalistes, féministes et écolo-
giques, dans les pays du Nord comme dans les pays du Sud. Elle
a été anticipée par des penseurs anticolonialistes tels que Aimé
Césaire : « Une civilisation qui s’avere incapable de résoudre
les problémes qu’elle crée est une civilisation décadente. Une
civilisation qui utilise ses principes pour la ruse et la tromperie
est une civilisation qui se meurt » (Césaire, 1955 [1950]). Cette
pensée résonne aujourd’hui dans de nombreuses régions du
monde. Selon les mots du vénéré maitre bouddhiste Thich Nhat
Hanh, nous devons envisager activement la fin de la civilisation
a l’origine du réchauffement climatique mondial et du consu-
mérisme généralisé : « en inspirant, je sais que cette civilisation
est en train de mourir. En expirant, je sais que cette civilisation
ne peut échapper a la mort » (Nhat Hanh, 2008 : 55).

Les origines du modéle civilisationnel occidental — vu comme
projet de domination économique, militaire, sexuelle/genrée,
raciale et culturelle — se retrouvent sous diverses formes, dans la
conquéte de ’Amérique ; la paix de Westphalie (1648), qui a mis



fin aux guerres de religion en Europe et a posé les fondements de
I’Etat-nation moderne ; le siécle des Lumiéres ; ou la Révolution
frangaise, qui inaugure les droits de ’'Homme. Toutefois, ses
racines les plus profondes se trouvent dans le terreau historique
du monothéisme patriarcal judéo-chrétien.

Dans une perspective critique, ce modele se caractérise par
les éléments suivants :

- une classification hiérarchisée des différences en matiére
d’échelles de races, de genres et de civilisations (colonialité) ;

- une domination économique, politique et militaire sur de
nombreuses régions du monde ;

- le capitalisme et les prétendus marchés libres comme mode
d’économie ;

- la sécularisation de la vie sociale ;

- un libéralisme hégémonique fondé sur I’individu, la propriété
privée et la démocratie représentative ;

- des systémes de connaissances qui reposent sur la rationalité
instrumentale, avec la séparation claire qu’elle établit entre les
humains et la nature (anthropocentrisme).

Chaque civilisation est fondée sur un systéme particulier de
croyances et d’idées (prémisses ontologiques et épistémolo-
giques), souvent profondément ancrées dans des mythes fon-
dateurs. Les civilisations ne sont pas statiques et les relations
entre les civilisations sont toujours en évolution et soumises au
pouvoir. Tous les grands théoriciens et historiens des civilisa-
tions s’accordent sur le fait qu’elles sont plurielles — en d’autres
termes, qu’il ne peut y avoir une civilisation unique!!°. Néan-
moins, ’Occident a atteint un haut degré de domination civili-
sationnelle, qui repose sur une certaine unification économique
et politique. Il n’en va pas de méme dans le domaine culturel,
malgré les incursions de la modernisation dans les sociétés non
modernes, et durant les dernic¢res décennies, malgré la mondia-
lisation comme universalisation d’une « civilisation supérieure ».

Le projet d’une civilisation mondiale n’est pas parvenu a se
concrétiser. Les nations et les civilisations refusent de s’assem-
bler dans un ordre unique parfait, bien que I’expérience mon-
diale soit profondément fagonnée par le modéle eurocentrique
et transatlantique. Au Mexique, par exemple, apres plus de cing
siecles d’imposition du projet colonial occidental, la civilisation

110. C’est le cas d’Arnold Toynbee, de Fernand Braudel et méme de Samuel
Huntington, qui a inventé le célébre concept du « choc des civilisations », fondé
sur une notion objectivée de civilisations multiples mais distinctes.

autochtone méso-américaine reste bien vivante et culturellement
dynamique. On pourrait en dire autant au sujet d’autres pays ou
régions du monde. Il est de plus en plus évident que la démocra-
tie ne peut étre imposée par la force ; c’est encore plus vrai dans
le cas des civilisations. Lirrationalité et la violence du modéle
dominant sont visibles partout. Certaines critiques soulignent
la pauvreté spirituelle et existentielle de la vie moderne, étant
donné la propagation de ’ontologie patriarcale et capitaliste de
la hiérarchie, de la domination, de I’appropriation, du contréle
et de la guerre qui la caractérise.

Un mouvement différent et pluraliste, appelant a la fin de la
suprématie eurocentrée et anthropocentrée, est en train de surgir
comme résultat de ses défauts, de ses échecs et méme de ses hor-
reurs, malgré ses réalisations technologiques considérables (de
plus en plus discutables sur les plans écologique et culturel). Ce
mouvement développe une série de visions créatives de la tran-
sition, ainsi que des actions concrétes. Dans les pays du Nord
global, I’appel pour un changement civilisationnel peut étre
repéré dans les économies de subsistance écoféministes, les pro-
positions de décroissance, la défense des communs, le dialogue
inter-religieux, les stratégies de relocalisation de la production
alimentaire, de I’énergie et des transports, entre autres. Dans les
pays du Sud global, les visions de la transition sont ancrées dans
des ontologies qui mettent I’accent sur ’interdépendance radi-
cale de tout ce qui est vivant. Ces visions biocentrées trouvent
une expression claire dans les notions du buen vivir (le bien-vivre
collectif selon les cosmovisiones de chacun), dans les droits de la
nature et dans les transitions vers le post-extractivisme qui, tous,
sont des éléments du post-développement.

Il est trop tot pour dire si ces visions et ces mouvements hété-
rogeénes, plus ou moins assemblés, parviendront a un degré
d’auto-organisation capable d’entrainer des transformations
significatives, voire des transitions a grande échelle. Pour de
nombreux théoriciens et théoriciennes de la transition, méme
si le succés n’est en aucun cas garanti, le passage a un autre
modeéle civilisationnel — ou a un ensemble de modéles — n’est
pas exclu. Selon beaucoup d’entre eux, il est déja en cours, dans
la multiplicité des pratiques qui incarnent, malgré leurs limites
et leurs contradictions, les valeurs de sociétés profondément
écologiques, non capitalistes, non patriarcales, non racistes et
pluriverselles.

La notion de transitions civilisationnelles donne un horizon
pour créer de vastes visions politiques au-dela des imaginaires du



développement et du progres et des universaux de la modernité
occidentale, que sont le capitalisme, la science et ’'individu. Il ne
s’agit pas d’un appel a revenir a des « traditions authentiques »,
ni a parvenir a des formes d’hybridité qui seraient une synthése
rationnelle des meilleurs aspects de chaque civilisation, comme
si le langage libéral, séduisant mais inoffensif, des « bonnes pra-
tiques » pouvait étre appliqué aux civilisations. Loin de 1a, cet
appel esquisse une coexistence pluraliste de « projets de civilisa-
tions », par le biais de dialogues inter-civilisationnels qui encou-
ragent des contributions dépassant I’ordre mondial eurocentré
actuel. Cet appel envisage la reconstitution d’une gouvernance
planétaire sur des bases pluri-civilisationnelles, pas seulement
pour éviter le choc des civilisations, mais aussi pour favoriser de
fagon constructive I’épanouissement du plurivers.

Pour aller plus loin
Great Transition Initiative, www.greattransition.org

Bonfil Batalla, Guillermo (2017 [1987]), Mexique profond : une civilisation
niée, Bruxelles : Zones sensibles.

Césaire, Aimé (1955 [1950]), Discours sur le colonialisme, Paris : Présence
africaine.

Eboussi Boulaga, Fabien (1977), La Crise du Muntu : authenticité africaine
et philosophie, Paris : Présence africaine.

Nandy, Ashis (1987), Traditions, Tyranny, and Utopias: Essays in the Politics of
Awareness, Delhi et New York : Oxford University Press.

Nhat Hanh, Thich (2008), The World We Have: A Buddhist Approach to Peace
and Ecology, Berkeley : Parallax Press.

Arturo Escobar est professeur émérite d’anthropologie a 'université de
Caroline du Nord a Chapel Hill et est associé a plusieurs universités
colombiennes. Son livre le plus connu est Encountering Development: The
Making and Unmaking of the Third World (Princeton University Press,
1995). Il est aussi I’auteur de Senzir-penser avec la Terre : I’écologie au-dela
de I’Occident (Seuil, 2018 [2014]) ; Designs for the Pluriverse: Radical
Interdependence, Autonomy, and the Making of Worlds (Duke University
Press, 2018) ; Orro posible es posible: caminando hacia las transiciones desde
Abya YalalAfro/Latino-Ameérica (Desde Abajo, 2018). 1l travaille avec les
mouvements sociaux afro-colombiens depuis plus de deux décennies.

Tribunal
des droits de la nature

Ramiro Avila Santamaria

Mots clés: droits de la nature, tribunal éthique, application des droits, crise
civilisationnelle

Riviéres empoisonnées. Terre violentée. Dauphins morts.
Souffrances animales. Foréts mutilées. Jungles dévastées. Air
contaminé. Récifs coralliens moribonds. Oiseaux en voie d’ex-
tinction. Océans et lacs a I’agonie. Insectes en voie de dispari-
tion. Mammiferes infertiles. Semences génétiquement modifiées.
Pueblos (peuples) en survie. Personnes persécutées et assassinées
en défendant la Vie...

Des millions d’étres vivants ne peuvent exprimer leur dou-
leur nulle part. Les tribunaux conventionnels ont été congus
pour traiter uniquement certains problémes humains, et n’ont
méme pas été pensés pour tous les étres humains. Celles et ceux
qui souffrent de la malnutrition, de la faim, de la pauvreté, de
la migration forcée, de la vie en hébergement d’urgence, de la
guerre et de la solitude n’ont aucun lieu pour faire connaitre
leur agonie et leurs besoins. Un petit groupe d’humains, ceux
qui exploitent les autres en prenant le contréle de la nature par
la propriété, disposent de tribunaux, d’avocats, de lois et de
politiques publiques pour les protéger.

Les étres humains sont I’espéce la plus insensible et la plus
meurtriére de la planete. Nous sommes en train de vivre la
sixiéme extinction et nous n’y prétons méme pas attention.
Les changements opérés par les humains et leurs technologies
sont si rapides que les especes et la nature sont incapables de
s’y adapter. Dans cette extinction, les humains sont a la fois
coupables et victimes (Kolbert, 2015 [2014]). Néanmoins,
les problémes causés par I’espéce humaine n’ont pas fait ’ob-
jet d’une institution supérieure permettant d’en attribuer la
responsabilité. Face a ce vide, les mouvements sociaux menés
par des écologistes et des intellectuels ont créé un lieu ou la
nature est dotée d’une voix et ou cette voix est écoutée!!!. Cet

111. Voir la Déclaration des droits de la Terre-Mére : rightsofmotherearth.com



espace permettant d’enregistrer des plaintes — et qui stimule la
réflexion — est le Tribunal international des droits de la nature.

LeTribunal s’est réuni pour la premiére fois en janvier 2014 a
Quito, en Equateur. Ont notamment comparu devant le Tribu-
nal : le golfe du Mexique, le parc national équatorien Yasuni, la
grande barriére de corail australienne, la cordillére équatorienne
du Condor, le sous-sol ou se pratique la fracturation hydraulique
aux Etats-Unis, ainsi que les défenseurs et défenseuses des droits
de la nature. Leurs revendications : non aux marées noires ; non
a I’exploitation pétroliére ; non a I’exploitation miniére ; non au
tourisme prédateur ; non au changement climatique anthropo-
génique ; non aux modifications génétiques ; non a la crimina-
lisation des militants. Des affaires ont été présentées par des
militants et des mouvements sociaux pendant que le Tribunal
siégeait. D’autres audiences du Tribunal ont suivi en Equateur,
aux Etats—Unis, en Australie, au Pérou et en France.

— Monsieur le Président, je demande au parc national Yasuni
de comparaitre devant ce tribunal.
— Poursuivez, Madame la Procureure.

Et c’est ainsi que Yasuni s’exprime au travers d’humains qui le
connaissent et partagent ses ressentis. LLes personnes humaines
parlent au nom des foréts, des riviéres, des dauphins, des cra-
pauds et des insectes, et les voix des peuples autochtones sont
toujours présentes. L’humidité de la forét, le chant des Waoranis,
le supplice du jaguar, la tristesse des arbres abattus, les horreurs
de la pollution, les explosions dans les champs pétroliferes, le
malheur de I’exploitation économique de la nature, 'impuis-
sance des habitants de la forét, la lutte entre ceux qui détruisent
et ceux qui préservent, et la mort des groupes autochtones dans
leur isolement volontaire : tout cela peut étre ressenti intensé-
ment dans la salle d’audience. Certains pleurent, d’autres crient,
d’autres encore revendiquent, interrogent et informent a pro-
pos du prétendu modéle de développement et de progres. Des
voix se font entendre ; on discute de rapports scientifiques ; on
consulte des photographies, pour qu’un peu de nature puisse
apparaitre devant le Tribunal. Les juges délibérent, réfléchissent
a leurs votes et rendent finalement leur verdict. Au moins sur
le plan éthique, la nature est entendue et la justice est rendue.

Le Tribunal juge des affaires telles que celle du parc national
Yasuni, ou le gouvernement équatorien a rendu possible ’ex-
traction de pétrole au milieu d’une forét tropicale riche. Le Tri-

bunal estime que les droits de la nature ont été ici violés et, apres
avoir examiné les preuves, il dénonce la violation, attribue les
responsabilités et propose des mesures de réparation conformé-
ment a la Déclaration universelle des droits de la Terre-Meére,
a la Constitution équatorienne (articles 70 a 73) et a d’autres
droits dérivés de la nature, et sur la base du savoir des peuples de
la Terre qui reconnaissent la valeur de cette derniére. La Terre-
Meére et tous les étres vivants qui I’habitent ont le droit d’exister,
d’étre respectés et de se régénérer sans que les cycles vitaux de
celle-ci ne soient altérés, afin de préserver leur identité et leur
intégrité et le droit de la Terre-Mére a une restauration intégrale.

Pour chaque audience, le Tribunal est doté d’un secrétariat
technique, composé de militants, de scientifiques, de politiques
et d’universitaires renommeés, toutes et tous conscients des droits
de la nature et de la nécessité de les défendre. Parmi celles et
ceux qui ont présidé ces audiences figurent Vandana Shiva,
Boaventura de Sousa Santos, Alberto Acosta, Cormac Culli-
nan, George Caffentzis, Anuradha Mittal, Brendan Mackey et
Tom Goldtooth.

Le Tribunal constitue une étape nécessaire pour la survie de
la planéte et de I’espéce humaine. En bref, nous avons besoin
d’un tout autre mode de relation avec la nature. I’étre humain
n’est ni 'unique ni la meilleure espéce sur Terre. Notre senti-
ment de supériorité et de domination sur la nature a provoqué
I’extinction de milliers d’espéces et a mis en danger notre exis-
tence méme en tant qu’espece. Nous devons passer d’un type de
droit qui considére la nature comme un objet et une ressource
physique a un autre type de droit dans lequel la nature est un
sujet. En opposition au droit conventionnel « civilisé », ce droit a
été appelé « sauvage » (Cullinan, 2003). Cette nouvelle concep-
tion de la loi implique une nouvelle compréhension et un nou-
vel objectif : créer des systémes de gouvernance qui apportent
simultanément un soutien aux humains et a la communauté du
vivant tout entiere. Ainsi, cette « loi sauvage » (wild law) retrouve
le droit de préserver et de sauver ce qu’il y a de sauvage dans nos
cceurs, et défend d’autres manieres d’étre et d’autres fagons de
faire ce qui est juste ; elle protége la nature sauvage et la liberté
des communautés vivantes de s’autoréguler ; et elle accorde de
I'importance a la créativité contenue dans la diversité, au lieu
d’imposer 'uniformité (Berry, 2003).

Le droit sauvage, dont le détenteur et le législateur sont la
nature elle-méme et les étres humains qui en font partie, exige
que les humains descendent de leur piédestal afin de trouver leur



place sur la planéte, en s’affranchissant de ce qui est artificiel et
superflu dans la vie, en acceptant leur propre animalité et, enfin,
en réapprenant a vivre en harmonie avec le reste de la nature.
Le Tribunal est I’'un des espaces ou cette transformation a lieu.
C’est un premier pas vers la consolidation d’un Tribunal inter-
national des droits de la nature, congu, contrdlé et respecté par
tous les peuples de la planéte.

Pour aller plus loin

Berry, Thomas (2003), « Foreword », dans Cormac Cullinan (2003), Wild
Law: A Manifesto for Earth Fustice, Totnes : Green Books et Gaia Foun-
dation.

Cullinan, Cormac (2003), Wild Law: A Manifesto for Earth Fustice, Totnes :
Green Books et Gaia Foundation.

Kolbert, Elizabeth (2015 [2014]), La 6° Extinction : comment I’Homme détruit
la vie, Paris : Librairie Vuibert.

Ramiro Avila Santamaria est juge a la Cour constitutionnelle de I’Equa—
teur. Il est titulaire d’une maitrise en droit de I’université Columbia, et
d’une maitrise et d’un doctorat en sociologie juridique de 'université
du Pays basque et de I’International Institute of Juridical Sociology res-
pectivement. Il est également diplomé en droit de ’université pontificale
catholique d’Equateur. Il a écrit et codirigé de nombreuses publications.

Ubuntu

Lesley Le Grange

Mots clés : humanité, interconnexion, justice sociale, soutenabilité
environnementale

L’ubuntu est un concept d’Afrique australe qui signifie « huma-
nité ». L’humanité implique a la fois une condition d’étre et un
état de devenir. Elle concerne le développement de I’étre humain
en relation avec d’autres €tres humains et avec le monde plus
qu’humain de la nature non humaine. En d’autres termes, le
devenir de I’étre humain dépend des autres étres humains et du
cosmos. En outre, 'ubuntu suggere qu’un étre humain n’est pas
un individu atomisé comme le veut la tradition occidentale, mais
qu’il est intégré dans des relations sociales et biophysiques. Par
conséquent, Pubuniu est anti-humaniste, car il met ’accent sur
I’existence et le devenir relationnels de I’étre humain.

« Ubuntu » est dérivé d’expressions proverbiales ou d’apho-
rismes que I’on trouve dans plusieurs langues d’Afrique, au sud
du Sahara. Dans les langues ngunis des Zoulous, des Xhosas
et des Ndébélés, qui sont parlées en Afrique du Sud, « ubunru »
dérive de P’expression « Umuntungumuntungabanye Bantu »,
qui suggere que ’humanité d’une personne s’exprime idéale-
ment dans la relation avec les autres et constitue, a son tour,
une véritable expression de son statut de personne : « Nous
sommes, donc je suis. » « Botho » est son équivalent dans les
langues sotho-tswanas et est dérivé de I’expression proverbiale
« Mothokemothokabathobabang ». ubuntu est I'un des éléments
fondamentaux de I’étre humain. Le mot zoulou pour « étre
humain » est « umuntu », qui est constitué des éléments sui-
vants : umzimba (corps, forme, chair), umoya (souffle, air, vie),
umphefumela (ombre, esprit, ame), amandla (vitalité, force, éner-
gie), inhliziyo (cceur, centre des émotions), umgqgondo (téte, cer-
veau, intellect), ulwimi (langage, parole) et ubuntu (humanité)
(Le Roux, 2000 : 43). Cependant, ’ubunru n’est pas seulement
un concept linguistique, mais il a une connotation normative
qui exprime la maniére dont nous devons nous comporter
avec I’autre — quelle est notre obligation morale envers I’autre.
L’ubuntu suggére que notre obligation morale est de prendre
soin des autres, car lorsqu’ils sont blessés, nous le sommes aussi.



Cette obligation s’étend a I’ensemble de la vie, puisque tout dans
le cosmos est lié : lorsque je fais du mal a la nature, je me fais
du mal. Comme toutes les valeurs culturelles africaines, ubuntu
a circulé a travers P’oralité et la tradition — sa signification est
imbriquée dans les pratiques culturelles et les expériences vécues
des peuples africains. Ces valeurs culturelles ont été érodées ou
effacées par la colonisation. Cependant, dans I’Afrique postco-
loniale, Pubuntu et ses équivalents ont été réinvoqués dans le
cadre d’un projet de décolonisation. L’ubuntu jouit également
d’un attrait croissant au niveau mondial en tant qu’alternative
aux notions dominantes de développement, qui menacent la
concrétisation de la justice sociale et de la soutenabilité envi-
ronnementale. Par exemple, certains groupes afro-descendants
d’Amérique du Sud invoquent ’ubuntu pour accéder a une com-
préhension plus nuancée du buen vivir.

L’ubuntu véhicule I’idée que ’on ne peut pas se réaliser ou
s’exprimer en exploitant, en trompant ou en agissant de maniére
injuste envers les autres. Btre capable de jouer, d’utiliser ses sens,
d’imaginer, de penser, de raisonner, de produire des ceuvres,
d’exercer un controle sur son propre environnement n’est pas
possible sans la présence des autres. Iubuntu représente donc
la solidarité entre les humains, ainsi qu’entre les humains et le
monde plus qu’humain. Cette notion peut étre invoquée pour
construire des solidarités entre les humains dans la lutte pour la
justice sociale et la soutenabilité environnementale, qui sont des
préoccupations centrales des mouvements sociaux a travers le
monde. L’'ubuntu propose que la créativité et la liberté humaines
ne soient limitées que lorsqu’elles nuisent aux autres. L'ubuntu
est la manifestation du pouvoir qui existe dans tous les étres et
qui sert a améliorer la vie, et non a la contrecarrer. Il s’agit d’un
pouvoir qui est productif, qui relie et qui engendre soin et com-
passion — c’est le pouvoir de la multitude qui donne I’impulsion
aux mouvements sociaux. Cette forme de pouvoir s’oppose au
pouvoir qui impose, divise et colonise — le pouvoir du souverain
exercé par les organisations supranationales, les gouvernements,
P’armée et le monde des affaires. Cette derniére forme de pou-
voir entraine 1’érosion de 'ubuntu.

Le potentiel transformateur de ubuntu réside dans le fait qu’il
offre des lectures alternatives a certains des principaux défis aux-
quels ’humanité est confrontée au 21° siécle : I’inégalité crois-
sante entre les étres humains, ’'imminence d’une catastrophe
écologique et I’interconnexion de I’humain avec les nouvelles
technologies (a tel point qu’il est difficile de déterminer ce qu’est

« étre humain » aujourd’hui). En ce qui concerne ce dernier défi,
I’invocation de 'ubuntu souligne I'importance de ’affirmation de
I’humanité, non pas en définissant ce que c’est qu’étre humain
afin de déclarer que d’autres entités ne sont pas humaines, mais
par un processus qui implique le déploiement de ’humain dans
un contexte de nouvelles technologies en plein essor. S’atta-
quer a 'inégalité dans le monde suggere une préoccupation pour
les humains seulement (il s’agit d’une approche humano-cen-
trée), tandis que s’attaquer a la crise écologique étend I’intérét
au monde plus qu’humain (c’est une approche écocentrique).
L’ubuntu est transformateur en ce qu’il transcende la binarité
entre ce qui est centré sur I’humain (anthropocentrique) et ce
qui est centré sur I’écologie (écocentrique) (Le Grange, 2012).
La relationnalité entre les €tres humains doit étre considérée
comme un microcosme de la relationnalité au sein du cosmos.
Prendre soin de soi ou prendre soin des autres étres humains
n’est donc pas antagoniste avec le fait de prendre soin du monde
plus qu’humain — 'ubuntu ne peut pas simplement étre réduit
a une catégorie anthropocentrique ou écocentrique. Le soi, la
communauté et la nature sont inextricablement liés les uns aux
autres — la guérison dans un domaine entraine la guérison dans
toutes les dimensions, et la souffrance est également observée
de maniére transversale dans les trois dimensions. La lutte pour
la liberté individuelle, celle pour la justice sociale et celle pour
la soutenabilité environnementale sont une seule et méme lutte.

On peut cependant identifier deux limites potentielles de
Pubuntu. Premiérement, une interprétation ethnocentrique et
étroite du concept pourrait étre utilisée politiquement pour
exclure les autres. Je veux dire par la que certains groupes qui
ont acquis un pouvoir politique dans ’Afrique postcoloniale
pourraient prétendre que le concept leur appartient — méme si
cela entre en contradiction avec la signification méme du terme —
ou considérer qu’il ne peut étre soumis 4 un examen critique.
Autrement dit, 'ubuntu pourrait étre réduit a un humanisme
étroit, qui a donné lieu a des atrocités telles que la xénophobie
vécue en Afrique du Sud ces derniers temps. Deuxiémement, en
raison de son attrait populaire, I'ubuntu pourrait étre récupéré
par des organisations supranationales, des gouvernements et le
monde des affaires pour servir leurs propres intéréts, ou, étant
donné la prédominance des modes de connaissance occiden-
taux, étre assimilé dans une archive culturelle occidentale, ce
qui éroderait ainsi son « autochtonie ».



Pour aller plus loin

Novalis Ubuntu Institute, www.novalis.org.za

Ubuntu Liberation Movement, www.ubuntuparty.org.za

Ubuntu Pathways, www.ubuntupathways.org

Le Grange, Lesley (2012), « Ubuntu, Ukama, Environment and Moral Edu-
cation », Fournal of Moral Education, vol. 4, n° 3, p. 329-340.

Le Roux, Johann (2000), « The Concept of “ Ubuntu”: Africa’s Most Impor-
tant Contribution to Multicultural Education? », Multicultural Teaching,
vol. 18, n° 2, p. 43-46.

Lesley Le Grange occupe la position de distinguished professor a la faculté
d’éducation de ’université de Stellenbosch en Afrique du Sud. Ses
recherches portent sur I’analyse critique de la durabilité et de sa rela-
tion avec I’éducation, ainsi que sur le développement de "ubuntu en tant
qu’éthique environnementale et ses implications pour ’éducation.

La vision du monde
du peuple tao

Sutej Hugu

Mots clés : pacte inter-especes, ontologie autochtone, éco-calendrier, droits de la
nature, souveraineté tribale

Laissé a I’écart de la colonisation du monde moderne jusqu’a
la fin du 19¢ siecle (1896), le peuple austronésien tao compte
actuellement une population d’environ 5000 personnes, dont
la moitié¢ vivent encore sur leur ile d’origine, Pongso no Tao
(Lanyu). Il s’agit d’un petit ilot volcanique de 45 kilomeétres car-
rés, au large de la cOte sud-est de Taiwan, sur la marge occiden-
tale de I’océan Pacifique. Ce peuple comprend six communautés
tribales indépendantes qui parlent la méme langue, mais chacune
d’entre elles a sa propre origine et ses propres mythes et histoires
légendaires. Nourri par la richesse du vaste écosystéme marin
du courant océanique de Kuroshio, le peuple tao a vécu depuis
des millénaires dans « la société d’abondance originelle », avec
ses connaissances et ses pratiques écologiques traditionnelles
trés completes. Il s’agit de communautés tribales égalitaires sans
hiérarchie ni spécialisations — mais avec une division complé-
mentaire du travail en fonction du sexe au sein du foyer —, dans
lesquelles on trouve non pas des chefs ou des ainés qui dirigent,
mais des leaders fonctionnels responsables de I’orientation de
divers événements et activités de production, de construction
et de cérémonie. Suivant leur systéme unique de repérage du
temps appelé « ahehep no rao » (la nuit du peuple) — un calen-
drier écologique originel permettant a la fois de suivre le cycle
lunaire mensuel et de rattraper le décalage avec I’année solaire —,
les hommes taos ont alterné, selon les saisons, entre la péche
migratoire et la péche dans les récifs coralliens. Les femmes taos
cultivent des taros d’eau dans des champs privés dotés de canaux
d’irrigation et travaillent sur la culture itinérante — en bralant et
en mettant en jacheére des champs secs détenus collectivement
par des familles étendues — pour les taros, les patates douces, les
ignames et le millet. Elles ont préservé une forét communau-
taire par le biais du soin intergénérationnel apporté aux arbres



protégés et griace a ’exploitation écologiquement rationnelle
du bois de la forét tropicale a « haute diversité alpha », utilisé
pour la construction de bateaux et de maisons en planches. Ces
connaissances culturelles et écologiques adaptatives, ainsi qu’un
systéme de normes makaniaw (tabous) élaboré pour assurer la
soutenabilité de I’1le et de ses habitants sont toujours actifs.

Le noyau de la vision du monde chez le peuple tao peut étre
défini comme un guide de survie, de renaissance et de viabi-
lit¢ des générations a venir. Par exemple, les Taos utilisent un
éco-calendrier et un pacte inter-espéces comme fondements de
la gouvernance et des droits de la nature. Reposant sur une
relation simple mais subtile et profonde avec les cycles environ-
nementaux naturels et sur une observation attentive de ceux-ci,
I’éco-calendrier est utilisé par les Taos comme un cadre fonda-
mental de leur institution de gouvernance. Il compte 30 phases
de la Lune et 12 cycles lunaires a travers I’année, laquelle est
divisée en 3 saisons — chaque phase, cycle et saison ayant son
propre nom. Le plus étonnant est la méthode d’intercalation
dynamique utilisée pour insérer un mois bissextile dans la bonne
année, afin de compenser ’écart entre les 12 mois lunaires et
une année solaire. Cette méthode dépend en fait de I’horloge
biologique des poissons volants migrateurs.

Suivant cet éco-calendrier, et parallélement aux connaissances
écologiques et phénoménologiques qui lui sont liées, trois céré-
monies majeures sont instituées pour commencer chaque saison,
chacune étant dotée d’une valeur éthique cruciale :

1. Mivanoa pour la saison rayon, qui s’étend environ de mars a
juin. Tous les hommes, jeunes et vieux, se réunissent sur la plage
de la communauté ou se trouvent les bateaux de péche, pour
pratiquer un rituel de convocation du banc de poissons volants
et pour reconfirmer le pacte inter-especes conclu depuis les
temps anciens entre les poissons volants et le peuple tao, afin de
respecter les droits de la nature et I’ordre du monde vivant. Dans
la mythologie tao, ’ancétre des plus nobles poissons volants aux
ailes noires avait enseigné a I’ancétre du peuple tao comment
récolter de fagon soutenable et traiter correctement les poissons
volants pour la survie des deux espéces. Dans la méme histoire,
on trouve le premier récit de ’organisation des travaux et des
cérémonies qui ont lieu tout au long de ’année.

2. Mivaci pour la saison reyreyka, qui s’étend approximative-
ment de juillet a octobre. Tous les hommes et toutes les femmes
doivent se réunir dans le lieu de rassemblement de la commu-

nauté pour célébrer la récolte de millet des champs communs
de la famille consanguine et les autres productions de chaque
champ de la famille conjugale. L’intention est de toujours
conserver le plus haut niveau d’agrobiodiversité et de souverai-
neté alimentaire grace a la culture d’une cinquantaine de varié-
tés différentes, a travers un systéme agricole traditionnel et des
pratiques résilientes respectueuses de ’environnement.

3. Mipazos pour la saison amian, qui s’étend environ de
novembre a février. Tous les ménages doivent préparer une
offrande sacrificielle. Ils doivent d’abord aller I’offrir sur la plage
de la communauté, puis revenir la déposer sur le toit de chaque
maison principale, dans ’intention de rétablir ’harmonie avec
tous les esprits et de réitérer I’engagement envers le bien-étre de
tous les étres qui nous entourent.

Dans l’institution de gouvernance marine du peuple tao, la
saison rayon est réservée a la péche des espéces migratrices. La
péche dans les récifs coralliens est absolument interdite durant
cette période. La capture des poissons volants est arrétée au
moment du pic de reproduction.

Pendant les autres saisons de péche dans les récifs coralliens,
ces poissons sont divisés en trois catégories — bons (0yod), mau-
vais (rahet) ou non comestibles (jingngana) —, afin de répartir et
d’atténuer la pression sur la chaine alimentaire marine. Les pois-
sons « bons » sont d’abord destinés aux femmes et aux enfants,
tandis que les poissons « mauvais » sont réservés aux hommes
et aux ainés. De toute évidence, toutes les pratiques susmen-
tionnées représentent un systeme de zonage multidimension-
nel efficace pour la conservation des ressources naturelles et de
I’environnement.

L’ontologie autochtone du peuple tao nomme le monde et
définit un mode de connexion qui incarne la trinité de la diver-
sité linguistique, culturelle et biologique. LesTaos attribuent des
noms ayant des significations séculaires et spirituelles au monde
qui entoure leur espace de vie. Il existe environ 450 noms pour
les créatures de la mer et de la zone de marée, quelque 350 noms
pour les plantes de la cote et de la montagne, et presque 120 pour
les animaux terrestres, les oiseaux et les insectes. On compte
également environ 1200 noms de lieux désignés tout autour
des habitats des six communautés tribales de I’ile. Le systéme
holistique de connaissances et de valeurs est lié a chaque nom,
tous les noms étant imbriqués les uns dans les autres. En outre,
il existe des dizaines de noms de vents pour s’orienter durant la



navigation et des noms pour les étoiles, comme « yeux dans le
ciel ». Sans systéme d’écriture existant, les Taos vivent avec une
tradition orale de mémoire collective, véhiculée par une lignée
continue de récits et de chants cérémoniels. Cette fusion — pré-
cédant I’argent et le marché — de I’écologie de la connaissance
et du mode de vie connecté pourrait €tre riche d’enseignements
pour les sociétés modernes en crise. Les Taos sont donc impa-
tients de participer a un changement de paradigme et a une
transition de la gouvernance planétaire, en utilisant de maniére
créative les visions du monde autochtones comme une alterna-
tive réaliste et visionnaire pour notre avenir commun.

Pour aller plus loin
1ccA Consortium, www.iccaconsortium.org

Arnaud, Véronique (réal.) (2013), « Botel Tobago: The Island of Men »,
CNRS-CASE & iiAC / CEM, www.archive.org

Benedek, Dezsé (1987), « A Comparative Study of the Bashiic Cultures
of Irala, Ivataq, and Itbayat », thése de doctorat, université d’Etat de
Pennsylvanie (Etats-Unis).

Sutej Hugu est un militant pour la souveraineté tribale et un visionnaire qui
organise des moyens de subsistance collectifs alternatifs. Il a été cofonda-
teur et secrétaire général de la Taiwan Indigenous Conserved Territories
Union et coordinateur régional pour I’Asie de I’Est du 1cca Consortium.
Hugu a également été PDG de la Tao Foundation.

Post-scriptum :
La Tapisserie mondiale
des alternatives

Le monde traverse une crise sans précédent engendrée par un régime
dominant, qui s’est traduite par le creusement des inégalités, la
multiplication de nouvelles formes de privation, la destruction
des écosystémes, le changement climatique, la déchirure du tissu
social et la dépossession de tous les étres vivants dans une vio-
lence immense.

Cependant, les deux derniéres décennies ont vu I’émergence d’une
impressionnante variété d’alternatives radicales a ce régime dominant
et a ses racines qui plongent dans les forces capitalistes, parriarcales,
racistes, étatistes et anthropocentriques. Ces alternatives vont d’ini-
tiatives portant sur des secteurs spécifiques — tels que I’agricul-
ture soutenable et holistique ; la souveraineté communautaire en
matieére d’eau, d’énergie et d’alimentation ; ’économie solidaire
et de partage ; le contrdle par les travailleurs et travailleuses
des installations de production ; les communs en matiére de
ressources et de connaissances ; la paix et I’harmonie intereth-
niques —, a des transformations plus holistiques ou globales
comme celles tentées par les zapatistes au Chiapas et par les
Kurdes au Rojava, en passant par la renaissance d’anciennes
traditions ou I’émergence de nouvelles visions du monde qui
rétablissent la place de ’humanité dans la nature et les valeurs
de dignité humaine, d’égalité et de respect de I’histoire.

La Tapisserie mondiale des alternatives (Global Tapestry of Alter-
natives) est une initiative qui vise a créer des réseaux de solidarité
et une alliance stratégique entre toutes ces alternatives aux niveaux
local, régional et mondial. Elle commence dans I’interaction locale
entre les alternatives, pour organiser progressivement des formes
d’accord aux échelles régionale, nationale et mondiale, a tra-
vers des structures diverses et légeres, définies dans chaque
espace — des structures horizontales, démocratiques, inclusives
et non centralisées, utilisant diverses langues locales et d’autres
moyens de communication. Linitiative n’a pas de structure cen-
trale ni de mécanismes de controle. Elle se propage pas a pas comme
un ensemble complexe de tapisseries en expansion constante,
construites par des réseaux communautaires ou collectifs déja



existants, organisés comme des alternatives aux régimes domi-
nants, chacun d’entre eux se tissant de maniére autonome avec
d’autres réseaux de ce type.

Cette initiative organise des mécanismes d’interaction entre
ces structures régionales et nationales et avec les sociétés dans
lesquelles elles existent, dans diverses langues et par différents
moyens, en favorisant périodiquement des rencontres régionales,
nationales et mondiales, lorsque les conditions le permettent,
ainsi que des liens étroits et synergiques avec des organisations
existantes, comme le Forum social mondial.

La Tapisserie mondiale des alternatives vise a créer des espaces
de collaboration et d’échange, afin d’apprendre les uns et les unes
des autres, de se remettre en question de maniére critique,
d’offrir une solidarité active chaque fois que cela est nécessaire,
d’entrelacer les initiatives dans des actions communes, de leur
donner une visibilité pour inspirer d’autres personnes a créer
leurs propres initiatives et a aller plus loin sur les chemins exis-
tants ou a en forger de nouveaux qui renforcent les alternatives
ou qu’elles soient, jusqu’a ce qu’une masse critique de voies alterna-
tives puisse créer les conditions des changements systémiques radicaux
dont nous avons besoin.

Un petit groupe de militantes et militants de plusieurs régions
du monde a lancé I’initiative, qui se structurera au fur et a mesure
qu’elle prendra forme dans différentes parties de la planéte. Le
groupe initial continuera a soutenir I’initiative aussi longtemps
que nécessaire. Il a quelques appuis qui souscrivent a ce docu-
ment, et il essaiera de se tisser avec des initiatives similaires dans
le monde entier.

Toute personne intéressée
a suivre ’évolution de I’initiative ou a y participer
peut écrire un courrier a :
globaltapestryofalternatives@riseup.net
Pour plus d’informations, consultez le site :
www.globaltapestryofalternatives.org

Post-développement
et émancipation:

mise en perspective
par Fabrice Flipo

Le marxisme classique! reposait sur plusieurs théses solidaires :
développement progressif des forces productives par le capita-
lisme a son insu, préparant les conditions du socialisme ; rupture
claire et progressiste du capitalisme avec les ordres anciens ; intel-
ligibilité de I’histoire, fondée sur la lutte des classes ; concentra-
tion progressive des capitaux faisant émerger un point central
de gouvernement, ce qui conduit la révolution a se focaliser sur
I’Etat et a brocarder toutes les expériences partielles.

A lire ce dictionnaire, et notamment ’entrée correspondante,
la révolution ne s’accorde avec aucun des points ci-dessus, et elle
prend d’ailleurs pour modeéles des exemples tels que le Rojava ou
le zapatisme, ne se réclamant ni du marxisme-léninisme, ni de
Marx, ni méme toujours du socialisme : pas de socialisation ni
de ruse de I’histoire, sinon sous la forme assez banale d’une pro-
pension du systéme a se délégitimer en trahissant ses promesses
de prospérité universelle ; pas de rupture émancipatrice claire du
capitalisme et méme du modernisme avec les « ordres anciens »,
qui sont au contraire mis en avant de ce point de vue; lutte
des classes étroitement prise dans d’autres agendas (féministe,
autochtone, paysan, écologiste, etc.) ; soutien a des expériences
partielles, avec la conviction que ’universalité est généralement
dominatrice. Sous cet angle, ’entrée sur 1’écosocialisme, rédi-
gée par Michael Lowy, constitue le bord le plus avancé dans ce
qui peut encore étre conservé du schéma classique. Ce qui est
privilégié est ce que Marx appelait « socialisme utopique », des
expériences démocratiques généralement sub-étatiques ne fai-
sant pas de I’Etat le levier privilégié, sans forcément le négliger
pour autant. Il les distinguait des communismes utopiques qui,
eux, reposaient sur des théories sans grand soutien populaire?.

1. Théses que I’on retrouve dans le Manifeste du parti communiste, puis dans le
marxisme-léninisme. Cf. Droz (1974).

2. Marx et Engels (1999 [1848]).



Cette ligne générale comporte cependant des hésitations qui
sont autant d’invitations a approfondir cet ouvrage. Ce sont
également des maniéres d’en organiser la lecture. Indiquons
rapidement quelques grandes directions, sans exhaustivité.

La premiére hésitation concerne le sujet de I’histoire, porteur
de I’émancipation. Alors que le marxisme classique était ancré
exclusivement dans la lutte des classes, les militantismes sont
ici aussi divers que les formes de domination pergues comme
distinctes et non réductibles les unes aux autres : dominations
fondées sur la race, la classe et le genre, certes, mais également
domination de la nature. Et aucune ne ’emporte sur les autres.
Ceci a plusieurs conséquences importantes, déja en partie anti-
cipées par Alain Touraine®. L’histoire retrouve tout d’abord une
épaisseur plus importante, dans la mesure ou chaque situation
exige un déchiffrement spécifique, ne pouvant étre facilement
rabattue sur le schéma de développement universel, de nature
« étapiste » — par exemple : capitalisme, socialisme, commu-
nisme. Il n’est donc plus possible d’arriver avec un schéma géné-
ral qui ne serait qu’a accommoder de maniére marginale, a la
maniére d’un capitalisme qui conserve en partie religions, fétes
et habits traditionnels. Une seconde conséquence est que les
alternatives comportent un degré de pluralisme plus élevé, du
fait de la diversité des revendications et des configurations pos-
sibles qu’elles esquissent ou semblent pouvoir déterminer. D’ou
un impératif de démocratie renforcé par rapport au marxisme
classique qui, pourvu d’une solution « scientifique », pouvait
s’en remettre a une « avant-garde éclairée ». Relevons a ce sujet
qu’une fois « 'imbrication » des dominations* admise comme
une évidence de départ, les articles laissent en partie ouverte la
question de savoir quelles sont les revendications émancipatrices
et qui peut les porter, ce qui permet aux sujets de dominations
partielles (tels que les hommes blancs hétérosexuels exploités)
de participer au débat, et évite la tentation avant-gardiste de se
concentrer sur les minorités cumulant toutes les dominations.
Cette situation implique cependant que les mondes émanci-
pés soient plus difficiles a figurer — bien que Marx lui-méme se
soit refusé a « formuler des recettes pour les marmites de I’ave-
nir’® » : c’est une troisiéme conséquence, qui rappelle ce mot de

3. Touraine (1969 et 1984).
4. Falquet (2020).
5. Marx (1993 [1867, 1873], postface a la seconde édition allemande).

Fredric Jameson, suivant lequel la fin du monde était plus facile
a imaginer que la fin du capitalisme®.

Le concept de « plurivers » mis en avant pour souligner cette
diversité ne tombe pas pour autant sous le coup de I’accusation
de « relativisme » qui lui a souvent été portée’, tant sur le plan
épistémique que moral. Les critéres du vrai ne sont pas davan-
tage perdus que ceux du bon et du juste. Sur le plan moral, I’in-
troduction du dictionnaire fournit une liste de repéres communs.
L’imbrication des dominations évoquée se joue dans toutes les
entrées, quoique dans des configurations singuliéres. Les droits
de I’étre humain conservent donc leur pertinence, méme si
les textes de référence tels que la Déclaration universelle des
droits de PHomme devraient étre reformulés par endroits, étant
étroitement dépendants d’institutions dont ’universalité est cri-
tiquable (par exemple, la nation sous-entendue comme Etat-na-
tion). Cette insuffisance est d’ailleurs indiquée par I’émergence
ultérieure d’une seconde puis une troisiéme génération de droits
de I’étre humain, portant sur les aspects économiques, cultu-
rels et sur les droits de non-humains tels que la nature. Il ne
s’agit donc pas d’un simple relativisme mais d’un universalisme
affiné, approfondi, moins étriqué, se traduisant par une plura-
lité plus importante de mondes émancipés possibles, avec un
certain nombre de concepts utilisés a titre de lingua franca — les
communs, les « territoires de vie », la démocratie, etc.

Une these centrale est également que la modernité n’a pas
inventé I’émancipation : celle-ci est une aspiration humaine, d’ou
la présence universelle, a travers les cultures, de ce que Raimon
Panikkar appelle des « équivalents homéomorphes® » : des concepts
qui appartiennent a des cultures ou des ensembles cosmologiques
différents et qui, sans étre strictement identiques, sont trés proches
quant a leur contenu fonctionnel. De 1a également I’idée selon
laquelle la modernité elle-méme est un monde parmi d’autres, et
non une forme sociale en rupture radicale avec toutes les autres,
comme elle le prétend trop souvent. Elle est une cosmologie,
et non cette sortie des mondes cosmologiques que symbolise la
célebre citation d’Alexandre Koyré, « de I'univers clos au monde

6. Jameson (2003).

7.Voir par exemple les débats autour des théses de Serge Latouche, notamment
au regard des positions de Jacques Dewitte, dans La Revue du mAuss. Cf. Dewitte
(2008) et Latouche (2008).

8. Entrée « Comunalidad ».



infini® ». Comme ceux-ci, elle implique un ordonnancement des
étres, émancipateur ou non — en ’occurrence, elle accorde une
place prépondérante au précepte cartésien de se rendre « comme
maitres et possesseurs de la nature!® ».

Outre le sujet de ’histoire, un second point d’hésitation est le
rapport au marché. Dans le marxisme classique, celui-ci doit étre
aboli, étant une manifestation aliénante de la propriété privée.
La « nationalisation » est donc la solution le plus souvent mise
en avant, sous la forme d’une étatisation. Elle s’accompagne
fort logiquement d’une planification. Le dictionnaire semble
prendre acte de la faillite au moins partielle de cette voie-la, qui
s’est souvent avérée non seulement bien peu démocratique, mais
compatible avec le productivisme et le développement. Wolfgang
Sachs le dit d’ailleurs clairement dans son avant-propos : le pro-
bléme, ce n’est pas le marché, mais un certain type de marché,
qui devient une fin en soi. De la diverses entrées qui évoquent
d’autres formes de marché, sans thématiser le sujet comme tel.
Précisons alors la distinction établie par Sachs. Elle s’ancre impli-
citement dans I’analyse du marché proposée par Karl Polanyi'!.
Cet auteur critique une conception bien particuliere du marché,
qui prend I’échange boursier comme modé¢le et s’en remet donc
au mécanisme offre-demande-prix, qui régne sans partage dans
ce cas'?. Pour Polanyi, tout marché, méme boursier, dépend de
conditions qui ne sont pas marchandisables : les institutions, en
particulier la terre, le travail et I’argent — soit, dans notre cas, une
écologie stable, le respect de I’étre humain et une régulation de
la monnaie dans ses diverses fonctions. Sans cela, ce marché est
autodestructeur, comme le montre ’histoire de I’Europe entre la
fin du 19¢ siécle et la Seconde Guerre mondiale. LLe mécanisme
offre-demande-prix peut fonctionner, certes, mais toujours a la
marge, 4 I'intérieur d’un gouvernement et d’institutions dont
les ressorts ne sont pas marchands. En résumé, le marché ne se
réduit pas au modele capitaliste, libéral ou néoclassique critiqué
a juste titre par le marxisme : il est aussi ancien que I’économie,
qui tire son origine de la dépendance de I’étre humain a la nature
et ses semblables pour assurer la satisfaction de ses besoins.
In fine, aucun des attributs réputés essentiels du marché libéral ou

9. Repris par Emilie Hache (2014).
10. Descartes (2016 [1637]).

11. Polanyi (1983 [1944]).

12. Maucourant et Plociniczak (2011).

néoclassique n’est suffisant au marché au sens anthropologique
du terme : ni le mécanisme offre-demande-prix, ni la quéte de
profit, ni la société a but lucratif. Ces parametres ont sans doute
existé, a diverses époques, mais ils ont été étroitement surveillés
car relevant de ’hybris, du windigo'®. Dans la majeure partie de
I’histoire de ’humanité, le marché désigne un processus écono-
mique institutionnalisé, c’est-a-dire étroitement contr6lé, dans
les résultats auxquels il aboutit. Il n’est jamais proposé comme
une procédure permettant de se passer de gouvernement, mais
comme un dispositif mis en ceuvre par une communauté, qui éva-
lue en permanence ses résultats et ajuste au besoin, par exemple
par ces jubilés décrits par David Graeber, au cours desquels
des sociétés antiques abolissaient périodiquement les dettes et
empéchaient ainsi la concentration du pouvoir!*.

Le propos de Sachs s’éclaire donc : le marché devient une
«fin en soi » dés lors que la régulation par I’offre, la demande et
les prix constitue la réponse universelle a tous les problémes de
gouvernement de soi de I’humanité — ainsi chez Milton Fried-
man?. Le résultat d’une telle doctrine a été observé en ex-Union
soviétique ou en Argentine, ou les « Chicago Boys » ont pu assez
librement appliquer leurs théories extrémistes. Poutine en est en
quelque sorte le produit. C’est la raison pour laquelle aucune
entrée du dictionnaire ne met en avant « I’économie » ou « le
marché » sans précautions : des adjectifs tels que « social »,
« solidaire » ou « écologique » viennent signifier que le marché
est toujours « encastré » (embedded), pour reprendre le concept
utilisé par Polanyi. A partir de 1, les formes alternatives de
marché sont diverses, autant que les institutions. Il ne se dégage
pas de mode¢le précis. Cette hésitation se retrouve a propos
d’autres composantes caractéristiques du marché au sens défini
par Polanyi, telles que les indicateurs ou la comptabilité, les
métaphores marchandes ou la légitimité de ’accumulation. Les
indicateurs sont critiqués pour leur réductionnisme, mais ils sont
également mis en avant dans une forme élargie pour alimenter
un débat sur les finalités de ’agir commun (exemple du bonheur
national brut au Bhoutan). Le « service rendu » par la nature est
critiqué pour son réformisme!® et comme présentant un risque

13. Entrée « Minobimaatisiiwin ».
14. Graeber (2013 [2011]).
15. Friedman (2016 [1962]).

16. Entrée « Commerce de services écosystémiques ».



de résultat contraire aux attentes, dans la mesure ou il renvoie
a un usage instrumental de la nature, mais il est aussi mis en
avant en tant que contribution a la richesse et au bien-étre!’, par
la reconnaissance de la valeur de la nature et du concours de
ses produits a ’harmonie collective. ’accumulation est mise en
cause des lors qu’elle devient une fin en soi, mais la question de
savoir quoi en faire (et non simplement I’abolir ou la condam-
ner) est discutée dans I’entrée abordant ’expérience kurde au
Rojava. Bref, la réinstitution du marché se cherche.

On pourra trouver que ce débat sur le marché est trop peu
engagé dans ce dictionnaire, et qu’il est excessivement préempté
par des désaccords entre économistes, qui se polarisent autour
de I’Etat et du marché, plutdt qu’entre les différentes maniéres
d’instituer le marché et les non moins nombreuses possibilités
de déterminer le role de PEtat. De 1a des positions utopiques
et dangereuses, telles que la perspective de sociétés « tout mar-
ché » ou « tout Etat ». Cela, alors qu’aucun gouvernement réel
de sociétés méme libérales et capitalistes n’a jamais appliqué le
programme proposé par Hayek ou Friedman, méme de loin. Les
tentatives les plus abouties (Russie, Argentine) ont démontré
leur caractére désastreux. Dans les faits, le poids des machines
administratives de gouvernement s’est accru avec le développe-
ment, partout sans exception aucune. Ceci s’explique par le fait
que le marché néolibéral est un objet institué, précisément, rai-
son pour laquelle il est préférable de parler de politiques « ordo-
libérales'® ». En augmenter la portée suppose donc d’étendre les
institutions de ce type trés particulier de marché.

Mais alors, cela signifie aussi que le point relevé par Polanyi
est moins critique qu’il n’y parait. Tout compte fait, organiser le
marché, c’est ce que font les firmes et les Etats depuis le début,
alors que gagne-t-on simplement a le rappeler ? Franck Cochoy
montre ainsi que le marketing a été inventé pour surmonter les
décalages brutaux entre offre et demande!’, et lisser 1’évolu-
tion tant de la production que de la consommation, de sorte a
construire petit a petit et sans a-coup ce que Lewis Mumford
appelle une « mégamachine? ». Dans les sociétés dites libérales,
offre et demande ne sont que des mécanismes partiels, et méme

17. Entrée « Conception éco-positive ».
18. Audier (2008).

19. Cochoy (1999).

20. Mumford (2015 [1934]).

temporaires, qui débouchent sur l’institution de systémes
sociotechniques « bloqués » (lock-in) qu’Ivan Illich appelait des
« monopoles radicaux », tels que la dépendance a ’automobile?!.
Le cas des prix des combustibles fossiles est une parfaite illus-
tration de ce caractére trés relatif de la « loi » de Poffre et de la
demande dans nos sociétés : qu’ils montent ou qu’ils baissent un
peu plus que d’ordinaire, et ils provoquent immédiatement ’in-
tervention volontaire de divers acteurs, a rebours du prétendu
mécanisme d’ajustement automatique. S’en prendre au marché
entendu comme modele néoclassique ou idéal néolibéral, c’est
donc en partie s’en prendre a la chimére brandie par certains
acteurs, et lui opposer une alternative (« ’institution ») qui ne
rompt pas toujours clairement avec les pratiques productivistes
de gouvernement. De Ia le fait que le développement puisse se
conserver, en tant que finalité de ’action gouvernementale, du
libéralisme aux socialismes « réels ». En creux, évidemment, la
question de I’économisme, qui désigne une certaine propension
a ne voir le gouvernement des sociétés qu’au travers du jeu de
I’échange. A droite, ’institution de marché ; a gauche, I’Etat
ou ’autogestion par les conseils ; mais dans les deux cas, le
développement.

Le dictionnaire tente de se départir de cette dichotomie, a
juste titre. Entre I’offre-demande-prix et « I'institution » au sens
trés général, une tres grande diversité de possibles existent, tant
en termes analytiques que pratiques. On pourrait donc regret-
ter que le dictionnaire hésite finalement entre deux modéles de
sortie du marché qui peuvent paraitre un peu restrictifs : soit
une faible division du travail (« relocalisation », critique de la
taille, etc.), reposant en creux sur ’hypothése suivant laquelle
ce qui est grand échappe au contrdle démocratique (« thése
de Mumford ») ; soit un contrdle par les « prosommateurs »
(exemple du numérique, dont on voit mal comment il serait
relocalisable??), un modé¢le plus proche de la thése de Polanyi
lui-méme, si ’on en croit les spécialistes de cet auteur?’, mais
qui aurait gagné a étre davantage explicité. La sécurité sociale
est une institution qui aurait pu étre revisitée sous cet angle?.
De maniére plus générale, le « dé-développement du Nord »

21. Illich (2004).

22. Entrées « Communs », « Ecosystémes coopératifs » ou « Logiciel libre ».
23. Maucourant et Plociniczak (2011).

24. Bayon et Flipo (2016).



ouvre un programme extrémement vaste, et d’une importance
cruciale, dans la mesure ou sa réussite conditionne la survie de
toutes les expériences évoquées.

Autour de quoi le dictionnaire tourne-t-il, dans le fond ? Les
concepts de « mode de vie » ou de « maniére de vivre » reviennent
régulicrement, sans étre thématisés comme tels. Quelques dis-
tinctions peuvent aider a aller plus loin?®. On peut définir le
mode de vie comme ’ensemble des pratiques répétitives obser-
vables dans une population donnée, a quelque échelle que ce
soit : mode de vie industrialisé ou kastom ekonomi en Océanie®.
Le style de vie désigne les variations individuelles ou de faible
ampleur, P’interprétation personnelle que chacun ou chacune
donne du mode de vie pour I’approprier a sa singularité, en
quelque sorte. Les genres de vie recouvrent toutes les activités
des minorités actives dans leur volonté de changer les modes
de vie, qu’il s’agisse des promoteurs de développement ou de
leurs opposants, par exemple. Enfin, « le systéme » renvoie a la
cosmologie dans laquelle ces trois catégories sont comprises, a
leur niveau le plus général. Etant le niveau le plus vaste, il est
aussi le plus difficile a saisir, raison pour laquelle une diversité
de qualificatifs cohabitent, suivant I’aspect retenu : capitaliste,
productiviste, « puissanciste », patriarcal, etc. Ce dernier niveau,
proprement cosmologique, rappelle qu’une ontologie relation-
nelle est toujours une ontologie, au sens ou nommer, c’est abs-
traire, donc réduire, situer, classer et positionner dans un ordre
général. Dans leur effort pour changer le monde, pour le meil-
leur ou pour le pire, les genres de vie n’ont d’autre choix que de
travailler cette dimension cosmologique, que I’on retrouve par
exemple dans les conflits « écologico-distributifs?’ ». Comme
le souligne Joan Martinez-Alier, ceux-ci différent des conflits
de redistribution économiques, qui concernent les salaires, les
prix et les loyers, a I’intérieur d’un systéme en croissance dont
les coordonnées demeurent pour ’essentiel inchangées, natu-
ralisées, et qui parait a ce titre exempt d’enjeu cosmologique.
Les conflits écologico-distributifs sont au contraire des luttes
pour la valuation en deux sens, et non un seul : ils portent sur
les valeurs au sens de hiérarchie des étres et des choses, et sur la

25. Flipo (2020), Juan (1991).
26. Voir ’entrée « La kostom ekonomi de ’Océanie ».

27. Entrée « Justice environnementale ».

valeur économique. De 1a également la présence de la religion,
comme ordre d’importance par lequel les étres se relient active-
ment entre eux, en se situant les uns par rapport aux autres, et
non comme un donné métaphysique auquel chacun et chacune
devrait se conformer?®.

Finissons par une interrogation. Les théses développées dans
ce dictionnaire pourront paraitre a la fois convaincantes et éclai-
rantes pour tout un public qui s’est déja lancé dans la critique
du développement, pour diverses raisons — anthropologiques
(ainsi chez Serge Latouche), démocratiques (a la suite de Lewis
Mumford), écologiques, bioéconomiques ou spirituelles (en
suivant par exemple Pierre Rabhi). Ce public ne représente pas
la totalité des publics qui cherchent a donner un contenu aux
deux concepts-clés que sont I’émancipation et la révolution.
Certes, le but premier d’un dictionnaire est de proposer des
repéres dans un champ, pas d’en justifier ’existence. Mais un
dialogue plus approfondi et plus étendu sera nécessaire, pour
donner un contenu plus précis aux deux concepts évoqués, et
pour qu’un nombre plus important d’acteurs s’en saisissent.
La difficulté apparait dans les hésitations déja évoquées (défini-
tion du marché, enjeu du numérique, etc.), mais aussi dans les
sujets absents, tels que la sécurité sociale au sens large (chdmage,
santé, vieillesse, formation professionnelle), la géopolitique ou
encore la question du salaire.

Fabrice Flipo est philosophe, enseignant a I’Institut Mines-Télécom et
chercheur au Laboratoire du changement social et politique (univer-
sité de Paris-Cité). Il est notamment ’auteur de Réenchanter le monde.
Pouvoir et vérité : essai d’anthropologie politique de I’émancipation.

Pour aller plus loin

Audier, Serge (2008), Le Colloque Lippmann : aux origines du néo-libéralisme,
Lormont : Le Bord de I’eau.

Bayon, Denis et Fabrice Flipo (dir.) (2016), La Sécurité sociale, une institution
pour Pécologie ?, Lyon : Atelier de création libertaire.

Cochoy, Franck (1999), Une histoire du marketing : discipliner I’économie de
marché, Paris : La Découverte.

Descartes, René (2016 [1637]), Discours de la méthode, Paris : Flammarion,
6° partie.

28. Flipo (2017).



Dewitte, Jacques (2008), L’Exception européenne : ces mérites qui nous dis-
tinguent, Paris : Michalon.

Droz, Jacques (dir.) (1974), Histoire générale du socialisme, tome 1 : des origines
a 1875, Paris : PUF.

Falquet, Jules (2020), Imbrication : femmes, race et classe dans les mouvements
soctaux, Vulaines-sur-Seine : Editions du Croquant.

Flipo, Fabrice (2017), Réenchanter le monde. Pouvoir et vérité : essai d’an-
thropologie politique de I’émancipation, Vulaines-sur-Seine : Editions du
Croquant.

Flipo, Fabrice (2020), L’Impératif de la sobriété numérique : ’enjeu des modes
de vie, Paris : Matériologiques.

Friedman, Milton (2016 [1962]), Capitalisme et liberté, Paris : Flammarion.

Graeber, David (2013 [2011]), Detze : 5 000 ans d’histoire, Paris : Les Liens
qui libérent.

Hache, Emilie (dir.) (2014), De Punivers clos au monde infini, Bellevaux :
Dehors.

Illich, Ivan (2004), GZuwres compleétes, tome 1, Paris : Fayard.

Jameson, Fredric (2003), « Future City », New Left Review, n° 21, www.
newleftreview.org

Juan, Salvador (1991), Sociologie des genres de vie : morphologie culturelle et
dynamique des positions sociales, Paris : PUF.

Latouche, Serge (2008), « La supériorité occidentale en question », La Revue
du MAUSS, n° 32, p. 461-468.

Marx, Karl (1993 [1867, 1873]), Le Capital, livre I, Paris : PUF.

Marx, Karl et Friedrich Engels (1999 [1848]), Manifeste du parti commu-
niste, Paris : Gallimard.

Maucourant, Jérome et Sébastien Plociniczak (2011), « Penser Pinstitution et
le marché avec Karl Polanyi : contre la crise (de la pensée) économique »,
Revue de la régulation, n° 10, journals.openedition.org/regulation

Mumford, Lewis (2015 [1934]), Technique er civilisation, Marseille :
Parentheses.

Polanyi, Karl (1983 [1944]), La Grande Transformation : aux origines poli-
tiques et économiques de notre temps, Paris : Gallimard.

Touraine, Alain (1969), La Société post-industrielle, Paris : Denoél.

Touraine, Alain (1984), Le Retour de I’acteur, Paris : Fayard.

Crédits de traduction

Avant-propos: Thierry Uso
Préface: Judith Bastie

Introduction: Georgia Froman et
Clément Amézieux

1
« Briser les chaines du
développement »: Fabrice Flipo

« Développement — pour les 1 % »:
Marin Schaftner

« Mal-développement »: Fabrice Flipo

« Le projet de développement » :
Fabrice Flipo

« La kastom ekonomi de I’Océanie »:
Raymond Zaharia

« La critique latino-américaine du
développement »: Maxime Bello

I

« Agriculture climato-intelligente »:
Thierry Uso

« Aide au développement »: Erwan
Molinié

« BRICS »: Raymond Zaharia

« Commerce de services
écosystémiques »: Thierry Uso

« Développement durable »: Fabrice
Flipo

« Ecomodernisme »: Ludovic Bonduel
« Economie circulaire »: Fabrice Flipo
« Economie verte »: Fabrice Flipo

« Efficacité »: Francie Mégevand et
Fabrice Flipo

« Ethique du canot de sauvetage »:
Thierry Uso

« Génie reproductif » : Georgia Froman
« Géo-ingénierie »: Anne Fremaux

« Gouvernance du systéme Terre »:
Thierry Uso

« Néo-extractivisme »: Anne Fremaux
« Outils numériques »: Ludovic Bonduel
« Transhumanisme »: Anne Fremaux

« Villes intelligentes »: Thierry Uso

111

« Agaciro »: Georgia Froman

« Agdals »: Georgia Froman

« Agroécologie »: Cyprien Tasset

« Amour queer »: Yann Grabowski

« Arbitrage de la dette souveraine »:
Marie Cuillerai

« Autonomie »: Erwan Molinié

« Autonomie zapatiste »: Marin
Schaffner

« Biocivilisation » : Anne Fremaux

« Bonheur national brut au Bhoutan »:
Erwan Molinié

« Buen vivir »: Fabrice Flipo et Clément

Amézieux

« Bouddhisme et compassion fondée
sur la sagesse »: Erwan Molinié

« Communs »: Thierry Uso

« Comunalidad »: Marin Schaffner

« Conception écopositive »: Marin
Schaffner

« Convivialisme »: Fabrice Flipo

« Convivialité »: Fabrice Flipo

« Décroissance »: Ludovic Bonduel

« Dé-développer le Nord »: Léna
Silberzahn

« Démocratie directe »: Francie
Mégevand

« Démocratie écologique radicale »:
Francie Mégevand

« Droits de la nature »: Baptiste
Lanaspeze

« Droits de ’'Homme »: Fabrice Flipo
« Eco-anarchisme »: Marin Schaffner
« Ecoféminisme »: Judith Bastie

« Ecologie de la culture »: Francie
Mégevand

« Ecologie jaine »: Francie Mégevand
« Bcologie profonde »: Jean Chamel

« Ecologie sociale »: Thierry Uso

« Economie démocratique au
Kurdistan »: Thierry Uso

« Economie populaire et solidaire »:
Marin Schaftner

« Economie du don »: Fabrice Flipo
« Economies communautaires »: Yann
Grabowski

« Economie sociale et solidaire »: Yann
Grabowski

« Ecosocialisme »: Erwan Molinié

« Ecosystémes coopératifs »: Marin
Schaffner



« Ecothéologie chrétienne »: Anne
Fremaux

« Ecovillages »: Cyprien Tasset

« Ethique islamique »: Georgia Froman
« Féminismes du Pacifique »: Francie
Mégevand

« Féminismes latino-américains et
caribéens »: Marin Schaffner

« Femmes de paix »: Francie Mégevand
« Hindouisme et transformation

sociale » : Anne Gagnant

« Hurai »: Georgia Froman

« Ibadisme »: Georgia Froman

«1CCA —Territoires de vie »: Damien
Delorme

« Justice environnementale »: Erwan
Molinié

« Kametsa asaike »: Baptiste Lanaspeze
« Kawsak sacha »: Baptiste Lanaspeze
« Kyosei »: Morgane Iserte

« Localisation ouverte »: Marin
Schaffner

« Logiciel libre »: Thierry Uso

« Méditerranéisme »: Baptiste
Lanaspeze

« Minobimaatisiiwin »: Thierry Uso
« Monnaies alternatives »: Marie
Cuillerai et Clément Amézieux

« Mouvement altermondialiste »:
Fabrice Flipo

« Mouvement de la Transition »:
Cyprien Tasset

« Mouvement slow »: Anne Fremaux
« Nayakrishi Andolon »: Baptiste
Lanaspeze

« Nouveau paradigme de ’eau »:
Thierry Uso

« Nouveaux matriarcats »: Francie
Mégevand

« Ontologies marines »: Marin
Schaffner

« Pacifisme »: Erwan Molinié

« Pays »: Marin Schaffner

« Pédagogie »: Marin Schaffner

« Permaculture »: Cyprien Tasset

« Politique du corps »: Marin Schaffner
« Post-économie »: Anne Fremaux

« Prakritik swaraj » : Anne Gagnant

« Production dirigée par les travailleurs
et travailleuses »: Thierry Uso

« Production néguentropique »:
Cyprien Tasset

« Projets de vie »: Baptiste Lanaspeze

« Reconstruction rurale »: Cyprien
Tasset

« Religions chinoises »: Damien
Delorme

« Révolution »: Fabrice Flipo

« Des salaires pour le travail ménager »:

Judith Bastie

« Sentipensar »: Léna Silberzahn

« Souveraineté alimentaire »: Cyprien
Tasset

« Souveraineté énergétique »: Pierrick
Chalaye

« Spiritualité de la terre »: Jean Chamel
« Théologie de la libération »: Damien
Delorme

« Tikkoun olam judaique »: Georgia
Froman

« Transitions civilisationnelles »:
Francie Mégevand

« Tribunal des droits de la nature »:
Jean Chamel

« Ubuntu »: Marin Schaffner

« La vision du monde du peuple tao »:
Anne Fremaux

Post-scriptum : Marin Schaffner

Coordination

Arturo Escobar est professeur émérite d’anthropologie a I'uni-
versité de Caroline du Nord et associé a plusieurs universités
colombiennes. Il travaille avec les mouvements sociaux afro-
colombiens depuis plus de deux décennies. Il est notam-
ment 'auteur de Sentir-penser avec la Terre: I’écologie au-dela de
I’Occident (Seuil, 2018).

Ashish Kothari est un écologiste indien, cofondateur de ’ONG
Kalpavriksh. Il a notamment coordonné le plan national de
stratégie et d’action pour la biodiversité en Inde. Il a co-écrit
et codirigé plus de 30 ouvrages, dont Alternative Futures: India
Unshackled (2017). Il est membre du groupe de travail perma-
nent sur les alternatives au développement créé par la Fondation
Rosa-Luxemburg.

Ariel Salleh est une militante et professeure honoraire en éco-
nomie politique a 'université de Sydney en Australie. Elle est
notamment ’autrice de Ecofeminism as Politics: Nature, Marx,
and the Postmodern (Zed Books, 1997 ; 2¢ édition, 2017 ; traduc-
tion frangaise a paraitre chez Wildproject). Elle est membre du
groupe de travail permanent sur les alternatives au développe-
ment.

Federico Demaria est un chercheur pluridisciplinaire qui tra-
vaille sur I’écologie politique et I’économie écologique a I’Insti-
tut de science et technologie de ’environnement de 'université
autonome de Barcelone, en Espagne. Il est également produc-
teur d’olives biologiques.

Alberto Acosta, économiste, ancien ministre de I’Energie et
des Mines de PEquateur, est professeur et auteur de nombreux
livres et articles, compagnon d’armes des luttes populaires et
membre du groupe de travail permanent sur les alternatives au
développement.



Chez Wildproject



Domaine sauvage
Ouvrages fondateurs de la pensée écologiste

Rachel Carson
Arne Nass

J. Baird Callicott
Vittorio Hosle

J. Baird Callicott
R. Murray Schafer
Kinji Imanishi

J. Baird Callicott
Rachel Carson
Pierre Restany
Aldo Leopold
Volubilis

Kenneth Strong
Imanishi Kinji
Hugh Raffles
Baptiste Morizot
Arne Nass
Wendell Berry
Gary Snyder
David Grémillet
Hatakeyama Shigeatsu
Kirkpatrick Sale
Murray Bookchin
Val Plumwood
Carolyn Merchant
Thom van Dooren

Printemps silencieux

Vers I’écologie profonde

Genese. La Bible et I’écologie
Philosophie de la crise écologique
Ethique de la terre

Le Paysage sonore

Le Monde des étres vivants
Pensées de la terre

La Mer autour de nous

Le Journal du rio Negro

La Conscience écologique
Fardiner le monde

Un beeuf dans la tempéte. Tanaka Shozo
La Liberté dans ’évolution
Insectopédie

Les Diplomates

La Réalisation de sot

La Santé de la Terre

Le Sens des lieux

Daniel Pauly. Un océan de combats
La Forét amante de la mer

L’ Art d’habiter la Terre
L’Ecologie soctale

Dans Pceil du crocodile

La Mort de la nature

En plein vol

Le Monde qui vient
Vers une écologie décoloniale

Catherine & Raphaél Larrere
Ghassan Hage

Roxanne Dunbar-Ortiz
Sarah Vanuxem

Marin Schaffner (dir.)
Estienne Rodary

Raphaél Mathevet
& Arnaud Béchet

Amitav Ghosh
Vandana Shiva

Bulles technologiques

Le Loup et le musulman
Contre-Histoire des Etats-Unis
La Propriété de la terre

Un sol commun

L’Apartheid et ’animal
Politiques du flamant rose

Le Grand Dérangement

Monocultures de Uesprit



Poche

Petite bibliothéque d’écologie populaire

Deborah Bird Rose
Isabelle Stengers
Emmanuel Delannoy
Collectif

Rachel Carson
Institut Momentum
Julien Gravelle
Barry Lopez

J. Baird Callicott

M. Rollot & M. Schaffner
Collectif

Emmanuel Delannoy
Collectif

Pierre Madelin

J. Baird Callicott
Aldo Leopold

Hugh Raffles

Anna Tsing

Lynn Margulis
Collectif

Vers des humanités écologiques
Résister au désastre

L’Economie expliquée aux humains

Le livre est-il écologique ?
Printemps silencieux

Le Grand Paris apres Ueffondrement

Nitassinan

Réécrire ’Amérique

Genése

Qu’est-ce qu’une biorégion ?
Les Veines de la Terre
Permaéconomie

Les Pensées de I’écologie
Carnets d’estives

Ethique de la terre

La Terre comme communauté
Créatures de Tchernobyl
Proliférations

Microcosmos

Des vivants et des luttes

Téte nue

Des histoires de lieux

Jim Harrison
& Gary Snyder

Julien Gravelle
Michel Samson
Paul-Hervé Lavessiére
Julien Gravelle

Pierre Schoentjes
Robinson Jeffers
Kenneth White

Jean Salmona

Robert Richardson

Pierre Madelin

Pascal Menoret

J. B. Jackson & Peter Brown
Kenneth White

Tadeusz Konwicki
Matthieu Duperrex

Yvan Detraz

Collectif

Anne Simon

Apristocrates sauvages
Nitassinan

Une frontiére frangaise

La Révolution de Paris
Musher

Ce qui a lieu.

Le Dieu sauvage du monde
Le Gang du Kosmos

Une fugue de Bach

Henry David Thoreau.
Biographie intérieure
Carnet d’estives

Royaume d’asphalte
Habiter I’Ouest

Une voix dans le supermarché

Chronique des événements amoureux

Voyages en sol incertain
Zone Sweet Zone

Le Sentier du Grand Paris
Une béte entre les lignes

A partir de Marseille

Le monde entier a partir d’une ville

Michel Samson
& Gilles Suzanne

Julien Valnet

Le Cercle
des marcheurs

Geoffroy Mathieu
& Bertrand Stofleth

L’agence Touriste

Kristine Thiemann
Youssouf Djibaba
Philippe Pujol

Brahim Chikhi
et Rachid Santaki

Claire Duport
Michel Samson

A fond de cale :
un siécle de jazz a Marseille

M.A.R.S. :
histotres et légendes
du hip-hop marseillais

Topoguide du GR®2013

Paysages usagés :
100 points de vue
depuis le GR®2013

Comment se perdre
sur un GR®

A Vitrolles
Comme des rois

French Deconnection.
Au cceur des trafics

La France de demain
Héro(s). Au ceeur de I’héroine

Marseille en proces

Art & Avrchitecture

Frangois Génot
Matthieu Dumont

Marc Molk
Urbain, trop urbain
Cabanon Vertical
Jean-Luc Brisson
Collectif

Cabanon vertical
Laurent Petit
Collectif

Les Iles

Le Petit Livre
des grands barbus

Plein la vue
Périphérique intérieur
L’Usage des formes

Politique des nuages

Refuges périurbains. Un art a habiter

L’Usage des formes
Happy End

La Beauté d’une ville



A propos de Plurivers

Un chemin pour comprendre d’autres avenirs.
— Juliet Schor, sociologue, Boston College

Un livre a ’ampleur éblouissante, d’une érudition provocatrice et
convaincante.
— Sylvia Marcos, militante féministe et universitaire mexicaine

Les temps ou le Nord imposait son programme uniforme au Sud n’ont
que trop duré.
— Dan O’Neill, économiste, université de Leeds

Ce dictionnaire trace plusieurs chemins de transition pour un monde
écologique, égalitaire et inclusif.
— Erik Swyngedouw, géographe, université de Manchester

Un grand pas en avant dans la pensée post-développementiste.
— Gilbert Rist, Institut de hautes études internationales et du dévelop-
pement, Genéve

Ce livre parle d’un futur disparu il y a bien longtemps [...] et de 'ur-
gence a nourrir ces innombrables mondes ou palpite la révolte.
— Bayo Akomolafe, auteur de These Wilds Beyond Our Fences

Un régal : stimulant, important.
— John Holloway, auteur de Change the World Without Taking Power

Puisse le Plurivers éveiller nos esprits a ce qui nous était invisible...
— Frances Moore Lappé¢, fondatrice du Small Planet Institute

Ce Dictionnaire du post-développement fait face a la crise systémique
dans laquelle nous vivons en célébrant de multiples visions venues du
monde entier.

— Pablo Soldn, co-auteur de Alternativas sistémicas

Plurivers s’illustre par la folle générosité de ses idées. Ce livre est un
cadeau, qui suscitera des louanges et de foisonnantes conversations.
— Shiv Visvanathan, O. P. Jindal Global University

Ce livre détrone la grande illusion économique du marché libre, que
I’impératif de survie exige.
— Mogobe Ramose, auteur de African Philosophy Through Ubuntu

Plurivers nous aide a repenser nos sociétés, mais aussi le sens de notre
humanité.
— Jingzhong Ye, sciences humaines, université agronomique de Chine



Un précieux apport pour I’édification d’une communauté contre-¢pis-
témique.
— Debal Deb, auteur de Beyond Developmentaliry

Le développement comme solution aux crises mondiales est critiqué
depuis bien longtemps, mais il existe un foisonnement d’alternatives.
— Saral Sarkar, auteur de Eco-Socialism or Eco-Capitalism?

Un ensemble agencé de récits qui alimentent le sens et nourrissent
I’espoir.

— Marina Fischer-Kowalski, Université des ressources naturelles et des
sciences de la vie, Vienne

Que I’on souscrive ou non a la sagesse de la pluralité, ce livre donne a
réfléchir sur des transformations sociales radicales.

— Lourdes Beneria, département d’aménagement du territoire, univer-
sit¢ Cornell

La matiére admirable de ce livre met en lumiére des possibilités
concrétes pour construire un futur ou nous pourrons vivre en paix
avec autrui et avec la planéte.

— Medea Benjamin, co-directrice de CODEPINK: Women for Peace

Ce déplacement stratégique en faveur d’un plurivers déstabilise la pré-
tention a un savoir universel unique diffusée par le développement
moderniste.

— Susan Paulson, université de Floride

11 existe pléthore d’alternatives au « progres » occidental dominateur,
spéculateur, mondialisant et paralysant.
— Richard Norgaard, auteur de Development Betrayed

Ces contributions, venues d’une multitude d’esprits lucides et créatifs,
ouvrent une voie d’avenir.
— David Korten, auteur de When Corporations Rule the World

Un recueil indispensable, ou des visionnaires de tous horizons apportent
solutions et inspirations.
— Paul Raskin, président-fondateur du Tellus Institute

En ces temps décisifs pour ’humanité, cet ouvrage comble une carence
dans nos savoirs.
— John Foran, militant pour le climat

Un vocabulaire expérimental et en mouvement pour dire ce qui pour-
rait advenir apres 'impasse du « développement ».
— Verodnica Gago, université nationale de San Martin, Buenos Aires

Cette compilation d’idées et de pratiques nous aide a repenser le déve-
loppement.
— Diana Gdémez, anthropologue, université des Andes, Bogota

Une contribution salutaire aux débats sur le développement.
— Raquel Gutiérrez Aguilar, autrice de Los ritmos del Pachakuti

Un apergu de I’admirable palette d’expériences, de propositions et de
connaissances radicales qui défient la crise contemporaine de la civi-
lisation.

— Edgardo Lander, université centrale du Venezuela, Caracas

I’homogénéisation est le nom de notre malaise civilisationnel.
— Antonio Elizalde, fondateur de Polis: revista latinoamericana

Le temps est plus que venu de troubler la suprématie cognitive de
I’Occident.
— Nina Pacari, dirigeante autochtone kichwa

Le tissage spatio-temporel du Plurivers inscrit dans chacun de nos corps
des synchronicités uniques, tandis que nous contribuons aux cycles
existentiels de la matiére vivante.

— Raul Prada Alcoreza, écrivain et démographe bolivien, membre de
Comuna

Cette recherche permet de condenser d’innombrables « forces éparses »
en un seul faisceau lumineux, qui éclaire et analyse les transformations
aujourd’hui a Pceuvre.

— Gioconda Belli, poétesse nicaraguayenne

Pour exprimer un veeu, j’écris un vers. Pour appeler au changement,
je récite un vers. Pour éradiquer les injustices, j’entonne un vers. La
pluralité des vers — et plus encore — se trouve réunie dans ce livre.

— Gustavo Duch, écrivain catalan, militant pour la souveraineté alimen-
taire, apprenti horticulteur

Dans « les fissures », des gens parviennent a construire des alternatives
vivantes aux modeles extractifs et 4 concevoir de nouveaux mondes
peuplés de formes de vie non capitalistes.

— Raul Zibechi, écrivain, éducateur populaire et journaliste uruguayen

Absolument exaltant. En dépit d’une limite de 1000 mots, chaque
entrée de ce dictionnaire fait la démonstration du formidable esprit de
syntheése et de créativité qui habite ses auteurs et autrices.

— Jurgen Schuldt, économiste, université du Pacifique, Lima



Aujourd’hui, il est plus que jamais nécessaire, non seulement d’empé-
cher la destruction du monde, mais d’imaginer et cultiver le nouveau
monde. Plurivers y contribue de maniére extraordinaire, en apportant
les mots pour penser et mettre en ceuvre ’alternative : une société
écologique, juste, joyeuse, en paix avec le cosmos et avec elle-méme.
— Hervé Kempf, Reporterre

Cet époustouflant dictionnaire de concepts régénérateurs invite a
explorer des récits incarnés par des résistances collectives qui, aux
quatre coins de la terre, fabriquent un monde pluriversel. L’approche
transversale des luttes, des douceurs et des imaginaires montre la mul-
titude des mondes et la force créative des alliances entre humains et
avec d’autres qu’humains. Les singularités propres aux expériences
traversées s’agencent en résonances qui donnent des outils majeurs
pour défendre la vie en solidarité contre la violence des nationalismes
et des multinationales.

— Barbara Glowczewski, anthropologue

Face a une philosophie eurocentrée, qui se pense universelle et s’en-
seigne partout, le pluriversalisme entend reconnaitre ’apport des autres
traditions philosophiques. Il ne s’agit pas de liquider I’héritage de la
philosophie moderne, mais de faire droit a une diversité épistémique
— et de I’enseigner.

—Valentine Faure, Le Monde

Le concept de pluriversel va devenir trés important. Un monde plu-
riversel serait mieux a méme de trouver une solution face a la crise
générée par le modele occidental.

— Philippe Colin, maitre de conférences a 'université de Limoges,
spécialiste de I’histoire des pensées critiques en Amérique Latine





